
Zeitschrift: Mariastein : Monatsblätter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 61 (1984)

Heft: 2

Buchbesprechung: Die Sonderstellung des Menschen in der materiellen Umwelt :
christlicher Glaube in moderner Gesellschaft 2 (Band 1-4)

Autor: Bütler, Anselm

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


41

sprach ihm der Papst: «Bedenken Sie, dass es

immer der Papst ist, der spricht. Jedes Wort des Papstes

muss seines Amtes würdig sein» (140).
Pius XII. war von der göttlichen Einsetzung des
Petrusamtes und der Erhabenheit des Papsttums
durchdrungen (181). Das liess ihn strenge
Anforderungen an sich und seine Mitarbeiter stellen. So

wuchs in ihm ein waches Verantwortungsbe-
wusstsein heran. Die frühe Ernennung zum Nuntius

in Bayern (1917) und die Bischofsweihe mit
41 Jahren machten ihn nicht stolz und überheblich,

sondern stärkten seinen Willen zur Leistung
und zur Rechtfertigung des Vertrauens, das in ihn
gesetzt wurde.
Auf die Demut und Bescheidenheit, die
Zufriedenheit und Einfachheit Eugenio Pacellis weist Sr.
Pascalina mehrmals hin (z.B. 187-195). Nach
ihren Notizen wollte er hinsichtlich Beerdigung und
Grab keine Angaben machen. «Das einzige
Notwendige ist, seine Seele zu retten und dies ist
nichts Leichtes» (186).
Er hatte einen «Widerwillen gegen alles, was
ausschliesslich ihn selber betraf und ehrte» (188). Er
meinte, sein 80. Geburtstag könnte ohne jegliches
Aufsehen vorübergehen. Für ihn war es ein
Arbeitstag wie jeder andere. Die Rede Kardinal Siris
in einer Akademie zu seinen Ehren wurde ohne
sein Beisein gehalten (189). «Seine Vögelchen» im
Speisezimmer jubilierten: das war ihm
Geburtstagskonzert genug (188).
Anlässlich einer Gratulation zum 40-Jahre-Bi-
schofsjubiläum bemerkte er «fast traurig»; «Man
denkt zu wenig an die ungeheure Verantwortung,
die 40 Jahre Bischofsamt. einem aufladen
die Verantwortung eines Papstes ist riesengross»
(195). (Fortsetzung folgt)

' Pascalina Lehnen: Ich durfte ihm dienen. Würzburg:
Naumann 1982. 229 S. - Die Zitate aus diesem Buch werden
durch die entsprechende Seitenzahl belegt.
2 Rolf Hochhuth: Der Stellvertreter. Ein christliches Trauerspiel.

Reinbek bei Hamburg: Rowohlt 1963 (rororo 997/998
- 1967).

Die Sonderstellung
des Menschen
in der materiellen Umwelt

Christlicher Glaube in moderner
Gesellschaft 2 (Band 1-4)

P. Anselm Bütler

1. Der Inhalt des Gesamtwerkes im einzelnen
Es ist natürlich unmöglich, den Inhalt einer dreis-
sigbändigen Enzyklopädie ausführlich darzulegen.

Aber es soll doch eine bescheidene Einführung

in dieses Werk versucht werden. Wie schon

gesagt, geht das Werk vom Menschen und seinen
Lebensbereichen aus. Der erste und fundamentale
Lebensbereich des Menschen ist die materielle
Umwelt, die «Natur». In dieser Umwelt steht der
Mensch in seiner Eigenart: er ist zugleich
naturverbunden und steht über der Natur durch seine

Geistigkeit: er ist Person. Als Person steht der
Mensch notwendig in Zusammenhang mit den
andern Menschen, nicht nur seiner Zeit, sondern
auch der Vergangenheit. Der Mensch als Person
ist ein soziales Wesen, das sich eine soziale
Wirklichkeit schafft, in der er lebt und sich verwirklicht.

Dabei beginnt der Mensch nie neu, gleichsam

von Null auf. Er führt notwendig weiter, was
Menschen vor ihm geschaffen haben. Er steht in
einer Geschichte, ist ein geschichtliches Wesen.
Aber als Person geht der Mensch nicht auf in Umwelt

und Geschichte. Er steht dank seiner Geistigkeit

immer über beidem und strebt über beides
hinaus. Er transzendiert seine Umwelt und sich
selber. Er ist ein religiöses Wesen. Damit ergeben
sich folgende Hauptthemen, die in diesem Werk
behandelt werden: Natur (Band 3-4); Person
(Band 5-10); Soziale Wirklichkeit (Band 11-17);



42

Geschichte (Band 18-20); Religion (Band 21-29).
Voraussetzung für das Menschsein ist aber immer,
dass der Mensch Wirklichkeit erfährt und zur
Sprache bringt. So ist es logisch richtig, wenn das

ganze Werk zuerst das Thema Sprache behandelt
(Band 1-2). Wir wollen im folgenden diese
Gedankenführung etwas nachzeichnen.

2. Wirklichkeit und Sprache
Der Mensch lebt immer mitten in einer ihn
umfassenden Wirklichkeit. Nur in der Erfahrung dieser

Wirklichkeit kann der Mensch sich selber
verwirklichen. Der Mensch erfährt aber nicht nur die
Wirklichkeit, er bringt sie auch zur Sprache. Dabei

macht jeder Mensch seine je eigenen Erfahrungen,

denn alle Erfahrung ist immer fragmentarisch.

Darum ist der Mensch notwendig darauf
angewiesen, seine Erfahrungen mit denen anderer
zu konfrontieren mittels eines Gesprächs, das

sachgerecht nur in Form des Dialogs geführt werden

kann. Dabei steht von der Thematik des
vorliegenden Sammelwerkes her ein Dialog besonders

im Vordergrund, jener zwischen Philosophen
und Theologen. Und hier ist das Zentralthema die
Gottesfrage. Die Theologie steht aber auch mit
andern Bereichen der Wirklichkeitserfahrung und
dem Sprechen davon im Dialog: mit dem Mythos,
der Kunst usw. Dabei stellt sich ein zentrales
Problem: die Eigenart der jeweiligen Sprache. In
besonderer Weise hat sich die Theologie mit der
literarischen Sprache auseinander zu setzen.
R. Scherer greift im ersten Artikel das Thema
Erfahrung auf und zeigt, wie dieses sich zur
Wirklichkeit und Sprache verhält. Jede Erfahrung geht
über die Sinne und wird durch Denkarbeit
verarbeitet, wobei der Mensch entsprechende
Stimmungen erlebt. Bei dieser Verarbeitung besteht
die Gefahr, dass man ins «Modellhafte» gerät. Das
kann nur vermieden werden, wenn der Mensch
offen bleibt und fortschreitet von Erfahrung zu
Erfahrung, die Erfahrungen ausdeutet aus der Mitte
der Person und so der mehrdimensionalen
Wirklichkeit einen gemeinsamen Zug verleiht. Er
schafft sich ein Weltbild, das aber je nach
Persönlichkeit verschieden ist. Dabei stösst er notwendig

auf die Sinnfrage, die Ansatz ist für die religiöse
Frage, wobei er auch mit der Botschaft des
christlichen Glaubens konfrontiert wird, die mit einem

ganz bestimmten Absolutheitsanspruch auftritt.
Mit all dem ist der Mensch notwendig in die
Situation des Dialogs gestellt. Diese Thematik
untersucht E. Levinas, wobei er von der Tatsache
ausgeht, dass heute dem Dialog von Philosophen,
Politikern, der öffentlichen Meinung usw. grosse
Bedeutung beigemessen wird. Damit aber, so
Levinas, kündigt sich eine neue Idee vom Wesen des

Geistigen an. Das bedeutet einen Umbruch
gegenüber der Geist- und Immanenzphilosophie,
wie sie v. a. von Flegel entfaltet worden ist. Dialog
setzt und verlangt Transzendenz. Das haben in
besonderer Weise M. Buber und F. Rosenzweig
aufgewiesen. Ja, es gilt: Dialog ist die ursprüngliche

Form der Transzendenz. Im Dialog wurzelt
auch das Ethische, denn im Dialog nehme ich den
andern als Wert ernst.
Der Mensch ist durch seine Transzendenz nicht
nur auf den Mitmenschen ausgerichtet, sondern
auch auf das Absolute. Damit ist die Frage nach
der Erkenntnis dieses Absoluten hängig. Dieser
Frage geht H. Bouillard nach. Nach Bouillard ist
zu unterscheiden zwischen religiöser und
philosophischer Transzendenz. Es geht um die natürliche

Erkennbarkeit Gottes. «Eine Philosophie, die
sich nicht auf religiöse Erfahrung bezieht, vermag
die Idee Gottes und seine Existenz nicht zu
erreichen» (1,122f.). Das besagt aber nicht Leugnung
der natürlichen Erkennbarkeit Gottes. Denn es

gibt andere Zugänge zur Erkenntnis Gottes.
Entscheidend ist aber nicht Erkenntnis, sondern
Anerkennung Gottes. Dazu gelangt man «über das

Wahrnehmen und Erfahren, das im Innersten des

religiösen Aktes, in der freien und personalen
Aneignung einer religiösen Uberlieferung vor sich
geht» (1,124). Auch die philosophische Transzendenz

kann zum Ort solcher Gotteserfahrung
werden. Bei dieser Konfrontation mit der Philosophie
ist zu beachten, dass die religiöse Sprache nicht
die philosophische, sondern die poetische,
metaphorische und vor allem die mythische ist.
Damit stellt sich die Frage nach dem Verhältnis



43

von Mythos und Offenbarung und Wissenschaft.
H.-G. Gadamer untersucht den Mythos. Dabei
kann er aufzeigen, dass nach dem Angriff des
Rationalismus auf den Mythos sich heute die
wissenschaftliche Erkenntnis durchgesetzt hat, dass der
Mythos eine berechtigte eigenständige Erfassung
der Wirklichkeit ist: eigenständig in bezug auf das

Objekt, Entstehungsgeschichte der Wirklichkeit;
eigenständig in bezug auf die Sprache, erzählend
mit eigener Logik. Die Wissenschaft sucht den
Mythos zu erfassen in bezug auf das Objekt, das

gemeinte urzeitliche Ereignis; in bezug auf die
Sprache, Jenseitiges als Diesseitiges darzustellen.
H. Fries zeigt das Gemeinsame und Verschiedene
zwischen Offenbarung und Mythos auf. Gemeinsam

ist die Frage nach der urzeitlichen Wirklichkeit.

Verschieden ist die Art der Antwort. In dem
die Offenbarung das urzeitliche Geschehen auf
den personalen liebenden Gott zurückführt, sagt
sie nein zum Mythos, der bei einem unbestimmten

Etwas stehen bleibt. Dieses Nein ist aber nicht
im Sinne Bultmanns zu verstehen, der zwar Wertvolles

zur Unterscheidung zwischen Mythos und
Offenbarung beigetragen hat, letztlich aber mit
einem verkürzten Mythos-Begriff arbeitet. Trotz
dieses Neins ist festzuhalten, dass der Mythos ein
Urphänomen der Menschheit bildet, eine Weise
natürlicher Offenbarung. Daher muss seine Sprache

wieder neu erweckt werden.
Erfahrung der Wirklichkeit wird nicht nur verbal
wiedergegeben, sondern auch künstlerisch-darstellend.

Dabei hat Kunst insofern eine besonders

enge Beziehung zur Religion, weil sie wie diese
Wirklichkeit ganzheitlich erfährt. Diese enge
Verbindung hat ihren Ausdruck gefunden, indem
«der christliche Glaube und die bildende Kunst in
der Vergangenheit in glücklicher Verbindung
standen» (2,46f.). A. Halder/W. Welsch zeigen
diese christliche Kunst in ihrem Werden und ihrer
Eigenart auf, v. a. die christliche Kunst des Mittelalters.

Sie gehen auch den Ursachen nach, warum
heute Kunst weitgehend «religionslos» geworden
ist. Das beginnt schon in der Renaissance, hat
aber heute seine besondere Ursache in der Zuwendung

zur Subjektivität. Aber auch heute, ja heute

wieder neu, besteht eine Chance gegenseitiger
Zuwendung, weil beide wieder an die gleiche
Erfahrung anknüpfen, die menschlichen
«Grenzerfahrungen». Dass Religion zur literarischen Kunst
eine besondere Beziehung hat, leuchtet schon
deshalb ein, weil ein Grossteil der heiligen Texte
jeder Religion, auch des Christentums, literarische
Texte sind. Trotzdem kann es zu Spannungen
kommen, weil Judentum und Christentum ihre
«Literatur» als Wort Gottes verstehen. Was das

besagen will und wie das gerade durch moderne
Sprachwissenschaften missverstanden werden
kann, zeigt M. Seckler auf. Wort Gottes ist Gott
selbst, «der ist und für uns sein will in wirkender
Gegenwart und geschichtlicher Zugewendetheit»
(2, 80f.). J. J. Petuchowski geht dem jüdischen
Verständnis von göttlichem und menschlichem
Wort nach. Zwar weiss der jüdische Gläubige um
die Unzulänglichkeit menschlicher Sprache im
Reden von Gott, muss diese Rede aber trotzdem
vollziehen. «So entsteht eine eigenartige Dialektik,

bestimmt vom Wissen um die Unzulänglichkeit
menschlicher Sprache als auch von der

Unvermeidlichkeit des Gebrauchs eben dieser Sprache»
(2, 89f-)- P. Ricoeur handelt über die Bedeutung
der strukturalen Analyse für das Verständnis der
biblischen Texte, wobei er in besonderer Weise
die Gleichnisse Jesu und deren Deutung untersucht.

R. Brinkmann schreibt über das Verhältnis
und die «Logik» literarischer und religiöser Sprache.

Dabei legt er ein besonderes Gewicht auf das
Verhältnis von Literatur und religiöser Sprache im
Prozess der «Säkularisierung». Aber auch hier gibt
es heute Konvergenzen und Gemeinsamkeiten.
Denn «Dichtung wie Theologie sind auf verbindliche

Deutung menschlicher Wirklichkeit
gerichtet» (2, 121 f.).

3. Der Mensch in der materiellen Umwelt
Dass der Dialog zwischen Naturwissenschaften
und Theologie heute höchst aktuell und drängend
ist, dürfte bekannt sein. So greift man mit Interesse

zu Band 3 und 4, welche diesem Fragenbereich
gewidmet sind. K. Rawer, Physiker, legt das heutige

naturwissenschaftliche Weltbild dar: Zustand



44

und Entwicklung des Weltalls (Sterne, Galaxien,
Urexplosion, Zukunft des Weltalls); die Erde
(Stellung im Weltall, Entstehung des Lebens,
Evolution); Mensch (Entwicklung aus dem
Tierreich, Unterschied zwischen Mensch und Tier). Zu
diesen grundsätzlichen Darlegungen und den sich
stellenden Fragen nimmt K. Rahner grundsätzlich

Stellung in einer erfrischend offenen Art und
Weise. Da sind alle Verurteilungen, wie sie noch
Pius XII. in «Humani generis» gegenüber
naturwissenschaftlichen Erkenntnissen (Polygenismus
usw.) ausgesprochen hatte, überwunden. Selbst
die Existenz geistiger Lebewesen auf andern
Gestirnen ist theologisch annehmbar. Erst recht ist

gegen die Evolutionslehre nichts einzuwenden.
Auch die Lehre vom Tod als Folge der Sünde ist,
richtig verstanden, vereinbar mit der Erkenntnis,
dass jedes Lebewesen sterben muss. Nicht der Tod
als solcher ist Folge der Sünde, sondern die
bestimmte Art und Weise des Todes. Wichtiger als
solche Einzelfragen, so aktuell und dringend
deren Klärung ist, sind für Rahner die allgemeinen
Grundthemen des Dialogs: die Frage nach Geist
und Materie und die Frage nach Materie und
Einzelsubstanz. Geschaffenes zerfällt nicht im
ursprünglichen Ansatz in Materielles und «geistig
Geistiges». «Die Materie muss vom Ursprung und
Ziel her sehr <geistig> sein, wenn ihr Schöpfer
absoluter Geist ist» (3,48). Die Frage nach der
individuellen Einzelsubstanz drängt sich theologisch
auf, z.B. bei der Eucharistielehre. Dabei wird der
Theologe konfrontiert mit der echten Frage, ob
gemäss heutiger naturwissenschaftlicher Erkenntnis

ein solcher Substanzbegriff auf der rein
anorganischen Ebene angewandt werden kann. Bei
dieser Frage rät Rahner dem Theologen weise
Zurückhaltung: «Diese Frage gehört nicht in die
Kompetenz des Theologen» (3,50).
Die weiteren Beiträge in Band 3 und 4 gehen
Einzelfragen nach. St. N. Bosshard studiert das
Problem «Evolution und Schöpfung». Er stellt die
naturwissenschaftlichen Tatsachen dar, die
«evolutionären Schlüsselereignisse» (Etwas aus Nichts?
Aus Materie leben? Gehirn und Geist) und analysiert

den Schöpfungsbericht der Genesis und die

Lehre der Kirche. Dabei kommt er zum Ergebnis:
«Evolutions- und Schöpfungsbegriff lassen sich
durchaus vereinen. Allerdings muss der
Schöpfungsakt so verstanden werden, dass willkürliche
göttliche Eingriffe nicht notwendig sind. Der
Schöpfungsakt besteht dann in einer Initialbewegung,

die das Dasein in seiner singulären Form
und seinen Rahmenbedingungen freisetzt.
und damit der Schöpfung eine Zukunft vorgibt,
die sich als göttlicher Heilsplan auslegen lässt»

(3, 121 f.). Bezüglich Einzelfragen, die sich der
Theologie im Zusammenhang mit der Evolution
stellen, urteilt der Autor: «Das unbedingte
Festhalten am Monogenismus erscheint heute als ein
Relikt des vorkritischen Historismus, welcher
nicht konsequent genug der von der Kirche
anerkannten besonderen Aussageform der Genesis

Rechnung trägt. Auch unter Annahme des

Polygenismus kann die Erbsünde im Sinne einer
pervertierten Ichbezogenheit aufrecht erhalten
werden» (3, 120).
B. Hassenstein stellt das Verhältnis zwischen
Mensch und Tier dar: Tiere sind Mitgeschöpfe
und Partner des Menschen; Tiere in der Hand des
Menschen (Jagdbeute und Haustiere, Versuchstiere,

Tiere im Zoo und Zirkus); Tiere haben teil am
Wesenhaft-Menschlichen (Herstellen von
Werkzeugen, Erlernen von Sprachsymbolen, Denken
und Intelligenz). Allerdings bleiben die Tiere bei
all dem «weit unter dem Niveau dessen, was
bereits ein dreijähriges Kind auf den betreffenden
Gebieten leistet» (3, 149). Der Mensch weist aber
Errungenschaften über das Niveau der Tiere hinaus

auf. «Der Mensch ist in der Lage, etwas
Gesehenes mit den Händen nachzubilden. Dafür
fehlen den Tieren nach allem, was wir wissen, die
erforderlichen datenverarbeitenden Schaltungen
des Zentralnervensystems» (3,150).
K. M. Meyer-Abich zeigt auf, wie Natur und
Geschichte lange getrennt betrachtet wurden. Natur
kann nur richtig gedeutet werden, wenn ihre
Hinordnung auf den Menschen einbezogen wird.
Dann verschwindet «der blinde Fleck im heutigen
System der Wissenschaften» (3, 167). Da
Geschichte es notwendig mit Freiheit zu tun hat, un-



45

tersucht der gleiche Autor die Frage nach
Determination und Freiheit. Absolute Freiheit gibt es

nicht. Der Mensch steht immer unter bestimmten
Bestimmungen, Abhängigkeiten. Bei der Freiheit
geht es um den Spielraum möglichen Verhaltens.
Von daher wird Freiheit «im alltäglichen
Verständnis geradezu nach den nicht oder nicht mehr
vorhandenen Beschränkungen bestimmt» (4,7).
So spricht man von politischen Freiheiten. Eine
heute immer aktuellere Frage ist auch jene nach
der Freiheit gegenüber Bedürfnissen, die durch
Werbung angestachelt werden. All diese Freiheiten

liegen auf der Ebene des Handelns. Das
Kernproblem aber stellt sich bei der Frage nach den
Bestimmungen des Willens. Hier stellt der Autor
die Theorien von Schopenhauer, Kant, Spinoza
und Schelling dar.
Eng verbunden mit der Problematik von Determination

und Freiheit ist der Zusammenhang von
Kausalität, Zufall und Vorsehung. K. Rawer
untersucht den Problemkreis Kausalität/Zufall
bevorzugt aus naturwissenschaftlicher Sicht. Er
behandelt Kausalität in Philosophie und Naturwissenschaft,

Kausalität und Willensfreiheit. Hier
zitiert er Planck, nach dem der Wille zustandekommt

durch das Zusammenwirken einer Anzahl
von Motiven oder Trieben, der aber trotzdem die
Willensfreiheit zu retten sucht mit der
Unterscheidung von «äusserem» und «innerem»
Standpunkt. Im Zusammenhang mit dem Thema «Zufall»

weist Rawer hin auf die Statistik, die für den
Beobachter «wenigstens ein wenig das Risiko des
Zufalles verringert» (4, 58). Im Zusammenhang
mit Kausalität und Zufall muss der Naturwissenschafter

natürlich auch von der Quantentheorie
und der «Unschärfe» physikalischer Beobachtungen

sprechen. Aus den Darlegungen zieht er die
Folgerung: «Die Annahme freier Entscheidungsmöglichkeiten

steht nicht mehr im Wege, und
zwar «ohne Durchbrechung der Naturgesetze»
(4, 71). Für den religiösen Bereich lautet die
Folgerung, «dass die <religiöse Gedankenwelt ohne
logischen Widerspruch mit der heutigen
Naturwissenschaft zusammen bestehen kann» (4, 73).
O. H. Pesch zeigt auf, dass Begriff und Wort

«Vorsehung» bibelfremd sind und in der stoischen
Lehre von der Weltvernunft ihre Wurzel haben.
An deren Stelle tritt im biblischen Denken «der
Glaube an Gottes treue Sorge für Welt, Mensch
und Geschichte» (4, 79). Gott steht der Welt
gegenüber, ist zu unterscheiden von Zweitursachen.
Wenn dieses Gegenüber (im Sinne einer Partnerschaft)

ernst genommen wird, dann schwinden
die Schwierigkeiten, die von Seite der
Naturwissenschaften gegen eine Vorsehung der Weltvernunft

erhoben werden, und wesentliche
Grundvollzüge des christlichen Glaubens wie Gebet,
Annahme des Schicksals, Lehre vom Wunder und
der Vollendung aller Dinge können «ohne
Ausflüchte und Ersatzvorstellungen ernstgenommen
und durchgehalten werden» (4, 101). Dem
Problem «Natürliche Phänomene und Wunder» ist
ein eigener Artikel gewidmet. O. Knoch behandelt

das Thema aus der Sicht der Bibel: Wunder
sind Selbstoffenbarung des in der Geschichte heil-
schaffenden Gottes; biblische Wunderberichte
haben eschatologischen Charakter. B. Weissmahr
gibt einen geistesgeschichtlichen Durchblick (Pa-
tristik, Scholastik, Neuzeit) und kommt in den
systematischen Überlegungen zum Ergebnis, «dass

man Wunder als solches (als ein persönliches
Handeln Gottes>) niemals durch einen Beweis,
der aufzeigt, hier sei etwas geschehen, was in keiner

Weise von innerweltlichen Kräften
herstammt, erkennen kann» (4, 145).

Teilband 1: R. Scherer: Wirklichkeit - Erfahrung - Sprache; E.
Levinas: Dialog; H. Bouillard: Transzendenz und Gott des
Glaubens. 136 S. DM 22.80.

Teilband 2: H.-G. Gadamer/H. Fries: Mythos und Wissenschaft;

A. Halder/W. Welsch: Kunst und Religion; M. Seckler

/J.J. Petuchowski/P. Ricoeur/R. Brinkmann: Literarische
und religiöse Sprache. 136 S. DM 24.-.
Teilband 3: K. Rawer/K. Rahner: Weltall - Erde - Mensch;
N. Bosshard: Evolution und Schöpfung; B. Hassenstein: Tier
und Mensch; K. M. Meyer-Abich: Natur und Geschichte. 208
S. DM 36.80.

Teilband4: K. M. Meyer-Abich: Determination und Freiheit;
K. Rawer/O.H. Pesch: Kausalität - Zufall - Vorsehung; B.
Weissmahr/O. Knoch: Natürliche Phänomene und Wunder.
152 S. DM 28.50.

Quellenband 1: Im Haus der Sprache. 400 S. DM 46.50.


	Die Sonderstellung des Menschen in der materiellen Umwelt : christlicher Glaube in moderner Gesellschaft 2 (Band 1-4)

