Zeitschrift: Mariastein : Monatsblatter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein
Band: 61 (1984)
Heft: 2

Buchbesprechung: Die Sonderstellung des Menschen in der materiellen Umwelt :
christlicher Glaube in moderner Gesellschaft 2 (Band 1-4)

Autor: Butler, Anselm

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

sprach ihm der Papst: «Bedenken Sie, dass es im-
mer der Papst ist, der spricht. Jedes Wort des Pap-
stes muss seines Amtes wiirdig sein» (140).

Pius XII. war von der gottlichen Einsetzung des
Petrusamtes und der Erhabenheit des Papsttums
durchdrungen (181). Das liess ihn strenge Anfor-
derungen an sich und seine Mitarbeiter stellen. So
wuchs in ihm ein waches Verantwortungsbe-
wusstsein heran. Die frithe Ernennung zum Nun-
tius in Bayern (1917) und die Bischofsweihe mit
41 Jahren machten ithn nicht stolz und tiberheb-
lich, sondern stirkten seinen Willen zur Leistung
und zur Rechtfertigung des Vertrauens, das in ihn
gesetzt wurde.

Auf die Demut und Bescheidenheit, die Zufrie-
denbeit und Einfachhert Eugenio Pacellis weist Sr.
Pascalina mehrmals hin (z.B. 187-195). Nach ih-
ren Notizen wollte er hinsichtlich Beerdigung und
Grab keine Angaben machen. «Das einzige Not-
wendige ist, seine Seele zu retten und dies ist
nichts Leichtes» (186).

Er hatte einen «Widerwillen gegen alles, was aus-
schliesslich ihn selber betraf und ehrte» (188). Er
meinte, sein 80. Geburtstag konnte ohne jegliches
Aufsehen voriibergehen. Fiir thn war es ein Ar-
beitstag wie jeder andere. Die Rede Kardinal Siris
in einer Akademie zu seinen Ehren wurde ohne
sein Beisein gehalten (189). «Seine Vogelchen» im
Speisezimmer jubilierten: das war thm Geburts-
tagskonzert genug (188).

Anlisslich einer Gratulation zum 40-Jahre-Bi-
schofsjubilium bemerkte er «fast traurig»: «Man
denkt zu wenig an die ungeheure Verantwortung,
die 40 Jahre Bischofsamt. .. einem aufladen. ..
die Verantwortung eines Papstes ist riesengross»
(195). (Fortsetzung folgt)

' Pascalina Lehnert: Ich durfte ihm dienen. Wiirzburg: Nau-
mann 1982. 229 S. - Die Zitate aus diesem Buch werden
durch die entsprechende Seitenzahl belegt.

2 Rolf Hochhuth: Der Stellvertreter. Ein christliches Trauer-
spiel. Reinbek bei Hamburg: Rowohlt 1963 (rororo 997/998
- 1967).

41

Die Sonderstellung
des Menschen
in der materiellen Umwelt

Christlicher Glaube in moderner
Gesellschaft 2 (Band 1-4)

P. Anselm Biitler

1. Der Inhalt des Gesamitwerkes im einzelnen

Es ist natiitlich unméglich, den Inhalt einer dreis-
sigbindigen Enzyklopidie ausfiihrlich darzule-
gen. Aber es soll doch eine bescheidene Einfiih-
rung in dieses Werk versucht werden. Wie schon
gesagt, geht das Werk vom Menschen und seinen
Lebensbereichen aus. Der erste und fundamentale
Lebensbereich des Menschen ist die materielle
Umwelt, die «Naturs. In dieser Umwelt steht der
Mensch in seiner Eigenart: er ist zugleich natut-
verbunden und steht iiber der Natur durch seine
Geistigkeit: er ist Person. Als Person steht der
Mensch notwendig in Zusammenhang mit den
andern Menschen, nicht nur seiner Zeit, sondern
auch der Vergangenheit. Der Mensch als Person
ist ein soziales Wesen, das sich eine soziale Wirk-
lichkeit schafft, in der er lebt und sich verwirk-
licht. Dabei beginnt der Mensch nie neu, gleich-
sam von Null auf. Er fihrt notwendig weiter, was
Menschen vor ihm geschaffen haben. Er steht in
einer Geschichte, ist ein geschichtliches Wesen.
Aber als Person geht der Mensch nicht auf in Um-
welt und Geschichte. Er steht dank seiner Geistig-
keit immer iiber beidem und strebt tiber beides
hinaus. Er transzendiert seine Umwelt und sich
selber. Er ist ein religioses Wesen. Damit ergeben
sich folgende Hauptthemen, die in diesem Werk
behandelt werden: Natur (Band 3-4); Person
(Band 5-10); Soziale Wirklichkeit (Band 11-17);



42

Geschichte (Band 18-20); Religion (Band 21-29).
Voraussetzung fiir das Menschsein ist aber immer,
dass der Mensch Wirklichkeit erfihrt und zur
Sprache bringt. So ist es logisch richtig, wenn das
ganze Werk zuerst das Thema Sprache behandelt
(Band 1-2). Wir wollen im folgenden diese Ge-
dankenfithrung etwas nachzeichnen.

2. Wirklichkeit und Sprache

Der Mensch lebt immer mitten in einer thn um-
fassenden Wirklichkeit. Nur in der Erfahrung die-
ser Wirklichkeit kann der Mensch sich selber ver-
wirklichen. Der Mensch erfihrt aber nicht nur die
Wirklichkeit, er bringt sie auch zur Sprache. Da-
bei macht jeder Mensch seine je eigenen Erfahrun-
gen, denn alle Erfahrung ist immer fragmenta-
risch. Darum ist der Mensch notwendig darauf an-
gewiesen, seine Erfahrungen mit denen anderer
zu konfrontieren mittels eines Gesprichs, das
sachgerecht nur in Form des Dialogs gefiihrt wer-
den kann. Dabei steht von der Thematik des vor-
liegenden Sammelwerkes her ein Dialog beson-
ders im Vordergrund, jener zwischen Philosophen
und Theologen. Und hier ist das Zentralthema die
Gottesfrage. Die Theologie steht aber auch mit
andern Bereichen der Wirklichkeitserfahrung und
dem Sprechen davon im Dialog: mit dem Mythos,
der Kunst usw. Dabei stellt sich ein zentrales Pro-
blem: die Eigenart der jeweiligen Sprache. In be-
sonderer Weise hat sich die Theologie mit der lite-
rarischen Sprache auseinander zu setzen.

R. Scherer greift im ersten Artikel das Thema Er-
fahrung auf und zeigt, wie dieses sich zur Wirk-
lichkeit und Sprache verhilt. Jede Erfahrung geht
tiber die Sinne und wird durch Denkarbeit verar-
beitet, wobet der Mensch entsprechende Stim-
mungen etlebt. Bei dieser Verarbeitung besteht
die Gefahr, dass man ins «Modellhafte» gerit. Das
kann nur vermieden werden, wenn der Mensch of-
fen bleibt und fortschreitet von Erfahrung zu Er-
fahrung, die Erfahrungen ausdeutet aus der Mitte
der Person und so der mehrdimensionalen Wirk-
lichkeit einen gemeinsamen Zug verleiht. Er
schafft sich ein Weltbild, das aber je nach Person-
lichkeit verschieden ist. Dabei stosst er notwendig

auf die Sinnfrage, die Ansatz ist fur die religidse
Frage, wobei er auch mit der Botschaft des christ-
lichen Glaubens konfrontiert wird, die mit einem
ganz bestimmten Absolutheitsanspruch auftritt.
Mit all dem ist der Mensch notwendig in die Si-
tuation des Dialogs gestellt. Diese Thematik un-
tersucht E. Levinas, wobei er von der Tatsache aus-
geht, dass heute dem Dialog von Philosophen,
Politikern, der 6tfentlichen Meinung usw. grosse
Bedeutung beigemessen wird. Damit aber, so Le-
vinas, kiindigt sich eine neue Idee vom Wesen des
Geistigen an. Das bedeutet einen Umbruch ge-
geniiber der Geist- und Immanenzphilosophie,
wie sie v. a. von Hegel entfaltet worden ist. Dialog
setzt und verlangt Transzendenz. Das haben in
besonderer Weise M. Buber und F. Rosenzweig
aufgewiesen. Ja, es gilt: Dialog ist die urspriingli-
che Form der Transzendenz. Im Dialog wurzelt
auch das Ethische, denn im Dialog nehme ich den
andern als Wert ernst.

Der Mensch ist durch seine Transzendenz nicht
nur auf den Mitmenschen ausgerichtet, sondern
auch auf das Absolute. Damit ist die Frage nach
der Erkenntnis dieses Absoluten hingig. Dieser
Frage geht H. Bouillard nach. Nach Bouillard ist
zu unterscheiden zwischen religiéser und philo-
sophischer Transzendenz. Es geht um die natiirli-
che Erkennbarkeit Gottes. «Eine Philosophie, die
sich nicht auf religiése Erfahrung bezieht, vermag
die Idee Gottes und seine Existenz nicht zu errei-
chen» (1,122f.). Das besagt aber nicht Leugnung
der natiirlichen Erkennbarkeit Gottes. Denn es
gibt andere Zuginge zur Erkenntnis Gottes. Ent-
scheidend ist aber nicht Erkenntnis, sondern An-
erkennung Gottes. Dazu gelangt man «iiber das
Wahrnehmen und Erfahren, das im Innersten des
religiosen Aktes, in der freien und personalen An-
eignung einer religiosen Uberlieferung vor sich
geht» (1,124). Auch die philosophische Transzen-
denz kann zum Ort solcher Gotteserfahrung wer-
den. Bei dieser Konfrontation mit der Philosophie
ist zu beachten, dass die religiose Sprache nicht
die philosophische, sondern die poetische, meta-
phorische und vor allem die mythische ist.

Damit stellt sich die Frage nach dem Verhiltnis



von Mythos und Offenbarung und Wissenschaft.
H.-G. Gadamer untersucht den Mythos. Dabei
kann er aufzeigen, dass nach dem Angriff des Ra-
tionalismus auf den Mythos sich heute die wissen-
schaftliche Erkenntnis durchgesetzt hat, dass der
Mythos eine berechtigte eigenstindige Erfassung
der Wirklichkeit ist: eigenstindig in bezug auf das
Objekt, Entstehungsgeschichte der Wirklichkeit;

cigenstindig in bezug auf die Sprache, erzihlend
mit eigener Logik. Die Wissenschaft sucht den
Mythos zu erfassen in bezug auf das Objekt, das
gemeinte urzeitliche Ereignis; in bezug auf die
Sprache, Jenseitiges als Diesseitiges darzustellen.
H. Fries zeigt das Gemeinsame und Verschiedene
zwischen Offenbarung und Mythos auf. Gemein-
sam ist die Frage nach der urzeitlichen Wirklich-
keit. Verschieden ist die Art der Antwort. In dem
die Offenbarung das urzeitliche Geschehen auf
den personalen liebenden Gott zuriickfithrt, sagt
sie nein zum Mythos, der bei einem unbestimm-
ten Etwas stehen bleibt. Dieses Nein ist aber nicht
im Sinne Bultmanns zu verstehen, der zwar Wert-
volles zur Unterscheidung zwischen Mythos und
Offenbarung beigetragen hat, letztlich aber mit
einem verkiirzten Mythos- Begnff arbeitet. Trotz
dieses Neins ist festzuhalten, dass der Mythos ein
Urphidnomen der Menschheit bildet, eine Weise
natiirlicher Offenbarung. Daher muss seine Spra-
che wieder neu erweckt werden.

Erfahrung der Wirklichkeit wird nicht nur verbal
wiedergegeben, sondern auch kiinstlerisch-dar-
stellend. Dabei hat Kunst insofern eine besonders
enge Beziechung zur Religion, weil sie wie diese
Wirklichkeit ganzheitlich erfihrt. Diese enge Ver-
bindung hat ihren Ausdruck gefunden, indem
«der christliche Glaube und die bildende Kunst in
der Vergangenheit in gliicklicher Verbindung
standen» (2,46f.). A. Halder/W. Welsch zeigen
diese christliche Kunst in threm Werden und ihrer
Eigenart auf, v. a. die christliche Kunst des Mittel-
alters. Sie gehen auch den Ursachen nach, warum
heute Kunst weitgehend «religionslos» geworden
ist. Das beginnt schon in der Renaissance, hat
aber heute seine besondere Ursache in der Zuwen-
dung zur Subjektivitit. Aber auch heute, ja heute

43

wieder neu, besteht eine Chance gegenseitiger
Zuwendung, weil beide wieder an die gleiche Er-
fahrung ankniipfen, die menschlichen «Grenzer-
fahrungen». Dass Religion zur literarischen Kunst
eine besondere Beziehung hat, leuchtet schon
deshalb ein, weil ein Grossteil der heiligen Texte
jeder Religion, auch des Christentums, literarische
Texte sind. Trotzdem kann es zu Spannungen
kommen, weil Judentum und Christentum ihre
«Literatur» als Wort Gottes verstehen. Was das be-
sagen will und wie das gerade durch moderne
Sprachwissenschaften  missverstanden  werden
kann, zeigt M. Seckler auf. Wort Gottes ist Gott
selbst, «der 1st und fiir uns sein will in wirkender
Gegenwart und geschichtlicher Zugewendetheit»
(2,80f.). J. J. Petuchowski geht dem jiidischen
Verstindnis von gottlichem und menschlichem
Wort nach. Zwar weiss der jiidische Gliubige um
die Unzulinglichkeit menschlicher Sprache im
Reden von Gott, muss diese Rede aber trotzdem
vollzichen. «So entsteht eine eigenartige Dialek-
tik, bestimmt vom Wissen um die Unzulinglich-
keit menschlicher Sprache als auch von der Unver-
meidlichkeit des Gebrauchs eben dieser Sprache»
(2, 89f.). P. Ricoeur handelt tiber die Bedeutung
der strukturalen Analyse fiir das Verstindnis der
biblischen Texte, wobei er in besonderer Weise
die Gleichnisse Jesu und deren Deutung untet-
sucht. R. Brinkmann schreibt iiber das Verhiltnis
und die «Logik» literarischer und religioser Spra-
che. Dabei legt er ein besonderes Gewicht auf das
Verhiltnis von Literatur und religioser Sprache im
Prozess der «Sikularisierung». Aber auch hier gibt
es heute Konvergenzen und Gemeinsamkeiten.
Denn «Dichtung wie Theologie sind auf verbind-
liche ... Deutung menschlicher Wirklichkeit ge-
richtet» (2, 121f.).

3. Der Mensch in der materiellen Umwelt

Dass der Dialog zwischen Naturwissenschaften
und Theologie heute héchst aktuell und dringend
ist, diirfte bekannt sein. So greift man mit Interes-
se zu Band 3 und 4, welche diesem Fragenbereich
gewidmet sind. K. Rawer, Physiker, legt das heu-
tige naturwissenschaftliche Weltbild dar: Zustand



44

und Entwicklung des Weltalls (Sterne, Galaxien,
Urexplosion, Zukunft des Weltalls); die Erde
(Stellung im Weltall, Entstehung des Lebens,
Evolution); Mensch (Entwicklung aus dem Tier-
reich, Unterschied zwischen Mensch und Tier). Zu
diesen grundsitzlichen Darlegungen und den sich
stellenden Fragen nimmt K. Rahner grundsitz-
lich Stellung in einer erfrischend offenen Art und
Weise. Da sind alle Verurteilungen, wie sie noch
Pius XII. in «<Humani generis» gegeniiber natur-
wissenschaftlichen Erkenntnissen (Polygenismus
usw.) ausgesprochen hatte, tiberwunden. Selbst
die Existenz geistiger Lebewesen auf andern Ge-
stirnen ist theologisch annehmbar. Erst recht ist
gegen die Evolutionslehre nichts einzuwenden.
Auch die Lehre vom Tod als Folge der Siinde ist,
richtig verstanden, vereinbar mit der Erkenntnis,
dass jedes Lebewesen sterben muss. Nicht der Tod
als solcher ist Folge der Siinde, sondern die be-
stimmte Art und Weise des Todes. Wichtiger als
solche Einzelfragen, so aktuell und dringend de-
ren Klirung ist, sind fiir Rahner die allgemeinen
Grundthemen des Dialogs: die Frage nach Geist
und Materie und die Frage nach Materie und Ein-
zelsubstanz. Geschaffenes zerfillt nicht im ur-
spriinglichen Ansatz in Materielles und «geistig
Geistiges». «Die Materie muss vom Ursprung und
Ziel her sehr «geistig> sein, wenn ihr Schopfer ab-
soluter Geist ist» (3, 48). Die Frage nach der indi-
viduellen Einzelsubstanz dringt sich theologisch
auf, z. B. bei der Eucharistielehre. Dabei wird der
Theologe konfrontiert mit der echten Frage, ob
gemiss heutiger naturwissenschaftlicher Erkennt-
nis ein solcher Substanzbegriff auf der rein anot-
ganischen Ebene angewandt werden kann. Bei
dieser Frage rit Rahner dem Theologen weise Zu-
riickhaltung: «Diese Frage gehort nicht in die
Kompetenz des Theologen» (3, 50).

Die weiteren Beitrage in Band 3 und 4 gehen Ein-
zelfragen nach. St. N. Bosshard studiert das Pro-
blem «Evolution und Schépfung». Er stellt die na-
turwissenschaftlichen Tatsachen dar, die «evolu-
tiondren Schlusselereignisse» (Etwas aus Nichts?
Aus Materie leben? Gehirn und Geist) und analy-
siert den Schopfungsbericht der Genesis und die

Lehre der Kirche. Dabeir kommt er zum Ergebnis:
«Evolutions- und Schopfungsbegriff lassen sich
durchaus vereinen. Allerdings muss der Schop-
fungsakt so verstanden werden, dass willkiirliche
gottliche Eingriffe nicht notwendig sind. Der
Schopfungsakt besteht dann in einer Initialbewe-
gung, die das Dasein in seiner singuliren Form
und seinen Rahmenbedingungen freisetzt. ..
und damit der Schépfung eine Zukunft vorgibt,
die sich als goéttlicher Heilsplan auslegen ldsst»
(3,121£.). Beziiglich Einzelfragen, die sich der
Theologie im Zusammenhang mit der Evolution
stellen, urteilt der Autor: «Das unbedingte Fest-
halten am Monogenismus erscheint heute als ein
Relikt des vorkritischen Historismus, welcher
nicht konsequent genug der von der Kirche aner-
kannten besonderen Aussageform der Genesis
Rechnung trdgt. . . Auch unter Annahme des Po-
lygenismus kann die Erbsiinde im Sinne einer per-
vertierten Ichbezogenheit aufrecht erhalten wer-
den» (3, 120).

B. Hassenstein stellt das Verhiltnis zwischen
Mensch und Tier dar: Tiere sind Mitgeschopfe
und Partner des Menschen; Tiere in der Hand des
Menschen (Jagdbeute und Haustiere, Versuchstie-
re, Tiere im Zoo und Zirkus); Tiere haben teil am
Wesenhaft-Menschlichen (Herstellen von Werk-
zeugen, Erlernen von Sprachsymbolen, Denken
und Intelligenz). Allerdings bleiben die Tiere bei
all dem «weit unter dem Niveau dessen, was be-
reits ein dreijihriges Kind auf den betreffenden
Gebieten leistet» (3, 149). Der Mensch weist aber
Errungenschaften tiber das Niveau der Tiere hin-
aus auf. «Der Mensch ist in der Lage, etwas Gese-
henes mit den Hinden nachzubilden. .. Dafiir
fehlen den Tieren nach allem, was wir wissen, die
erforderlichen datenverarbeitenden Schaltungen
des Zentralnervensystems» (3, 150).

K. M. Meyer-Abich zeigt auf, wie Natur und Ge-
schichte lange getrennt betrachtet wurden. Natur
kann nur richtig gedeutet werden, wenn ihre Hin-
ordnung auf den Menschen einbezogen wird.
Dann verschwindet «der blinde Fleck im heutigen
System der Wissenschaften» (3,167). Da Ge-
schichte es notwendig mit Freiheit zu tun hat, un-



tersucht der gleiche Autor die Frage nach Deter-
mination und Freiheit. Absolute Freiheit gibt es
nicht. Der Mensch steht immer unter bestimmten
Besummungen, Abhingigkeiten. Bei der Freiheit
geht es um den Spielraum moglichen Verhaltens.
Von daher wird Freiheit «im alltiglichen Ver-
stindnis geradezu nach den nicht oder nicht mehr
vorhandenen Beschrinkungen bestimmt» (4, 7).
So spricht man von politischen Freiheiten. Eine
heute immer aktuellere Frage ist auch jene nach
der Freiheit gegeniiber Bedurfnissen, die durch
Werbung angestachelt werden. All diese Freihei-
ten liegen auf der Ebene des Handelns. Das Kern-
problem aber stellt sich bei der Frage nach den
Bestimmungen des Willens. Hier stellt der Autor
die Theorien von Schopenhauer, Kant, Spinoza
und Schelling dar.

Eng verbunden mit der Problematik von Determi-
nation und Freiheit ist der Zusammenhang von
Kausalitit, Zufall und Vorsehung. K. Rawer un-
tersucht den Problemkreis Kausalitit/Zufall be-
vorzugt aus naturwissenschaftlicher Sicht. Er be-
handelt Kausalitit in Philosophie und Naturwis-
senschaft, Kausalitit und Willensfreiheit. Hier zi-
tiert er Planck, nach dem der Wille zustande-
kommt durch das Zusammenwirken einer Anzahl
von Motiven oder Trieben, der aber trotzdem die
Willensfreiheit zu retten sucht mit der Unter-
scheidung von «dusserem» und «innerem» Stand-
punkt. Im Zusammenhang mit dem Thema «Zu-
fall» weist Rawer hin auf die Statistik, die fiir den
Beobachter «wenigstens ein wenig das Risiko des
Zufalles verringert» (4, 58). Im Zusammenhang
mit Kausalitit und Zufall muss der Naturwissen-
schafter natiirlich auch von der Quantentheorie
und der «Unschirfe» physikalischer Beobachtun-
gen sprechen. Aus den Darlegungen zieht er die
Folgerung: «Die Annahme freier Entscheidungs-
moglichkeiten steht nicht mehr im Wege, und
zwar «ohne Durchbrechung der Naturgesetze»
(4, 71). Fur den religiosen Bereich lautet die Fol-
gerung, «dass die «eligiose Gedankenwelt ohne
logischen Widerspruch mit der heutigen Natur-
wissenschaft zusammen bestehen kann» (4, 73).
O.H. Pesch zeigt auf, dass Begriff und Wort

45

«Vorsehung» bibelfremd sind und in der stoischen
Lehre von der Weltvernunft ihre Wurzel haben.
An deren Stelle tritt im biblischen Denken «der
Glaube an Gottes treue Sorge fiir Welt, Mensch
und Geschichte» (4, 79). Gott steht der Welt ge-
geniiber, ist zu unterscheiden von Zweitursachen.
Wenn dieses Gegeniiber (im Sinne einer Partner-
schaft) ernst genommen wird, dann schwinden
die Schwierigkeiten, die von Seite der Naturwis-
senschaften gegen eine Vorsehung der Weltver-
nunft erhoben werden, und wesentliche Grund-
vollziige des christlichen Glaubens wie Gebet,
Annahme des Schicksals, Lehre vom Wunder und
der Vollendung aller Dinge kénnen «ohne Aus-
fliscchte und Ersatzvorstellungen ernstgenommen
und durchgehalten werden» (4, 101). Dem Pro-
blem «Natiirliche Phinomene und Wunder» ist
ein eigener Artikel gewidmet. O. Knoch behan-
delt das Thema aus der Sicht der Bibel: Wunder
sind Selbstoffenbarung des in der Geschichte heil-
schaffenden Gottes; biblische Wunderberichte
haben eschatologischen Charakter. B. Weissmahr
gibt einen geistesgeschichtlichen Durchblick (Pa-
tristik, Scholastik, Neuzeit) und kommt in den sy-
stematischen Uberlegungen zum Ergebnis, «dass
man Wunder als solches (als ein <personliches
Handeln Gottes>) niemals durch einen Beweis,
der aufzeigt, hier sei etwas geschehen, was in kei-
ner Weise von innerweltlichen Kriften her-
stammt, erkennen kann» (4, 145).

Teilband 1: R. Scherer: Wirklichkeit - Erfahrung - Sprache; E.
Levinas: Dialog; H. Bouillard: Transzendenz und Gott des
Glaubens. 136 S. DM 22.80.

Tetlband 2: H.-G. Gadamer/H. Fries: Mythos und Wissen-
schaft; A. Halder/W. Welsch: Kunst und Religion; M. Seck-
let/].J. Petuchowski/P. Ricoeur/R. Brinkmann: Literarische
und religiose Sprache. 136 S. DM 24.-.

Tetlband 3: K. Rawer/K. Rahner: Weltall — Erde — Mensch;
N. Bosshard: Evolution und Schépfung; B. Hassenstein: Tier
und Mensch; K. M. Meyer-Abich: Natur und Geschichte. 208
S. DM 36.80.

Tetlband 4: K. M. Meyer-Abich: Determination und Freiheit;
K. Rawer/O. H. Pesch: Kausalitit — Zufall — Vorsehung; B.
Weissmaht/O. Knoch: Natiirliche Phinomene und Wunder.
152 S. DM 28.50.

Quellenband 1: Im Haus der Sprache. 400 S. DM 46.50.



	Die Sonderstellung des Menschen in der materiellen Umwelt : christlicher Glaube in moderner Gesellschaft 2 (Band 1-4)

