Zeitschrift: Mariastein : Monatsblatter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 61 (1984)

Heft: 2

Artikel: Der Heilige Geist in der Kirche : Herr und Lebendigmacher
Autor: Kreider, Thomas

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1030766

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 05.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1030766
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Der Heilige Geist
in der Kirche:
Herr und Lebendigmacher

P. Thomas Kreider

1. Wie verhilt sich das Wirken des H/. Geistes zu

dem von Jesus Christus vollbrachten Heilswerk?
Nach der Betrachtung iiber das Wirken des HI.
Geistes im Leben von Jesus Christus wollen wir
tiber das Wirken des HI. Geistes in der Kirche, im
mystischen Leibe Christi und dessen Gliedern
nachdenken. Auch hier muss beachtet werden,
dass es sich weder um eine erschépfende noch um
eine systematische Darlegung handeln kann, son-
dern um gewisse erweiternde Vertiefungen und
Gesichtspunkte, die sich aus den Darlegungen
von Congar* ergeben.

*Y. Congar: Der Heilige Geist. Freiburg 1982, 510 S. DM
68.-.

29

1. Die Riickbindung des HI. Geistes an die Per-
son, an das Werk und Wort von Jesus Christus.
Wichtig scheint mir vor allem die Feststellung,
dass der HI. Geist nicht nur innertrinitarisch, son-
dern auch bei seinem Wirken in der Kirche und
deren Gliedern, der Geist Jesu Christi ist und we-
der unabhiingig von Ihm, noch etwas anderes tun
wird, als das, was Jesus Christus selber getan, ge-
wollt und grundgelegt hat. Man spricht von einer
Riickbindung des Hl. Geistes. «Der Geist bringt
nicht sich zur Kenntnis, sondern ist ganz auf Chri-
stus bezogen; von thm mitgeteilt, greift er in den
Kirchen - in der Kirche — ein, um sie zu mahnen
und zum Wahren zuriickzubringen. Er inspiriert
sie von Jesus her und aspiriert sie zu Jesus, dem
Herrn, hin (S. 72). Jesus ist der Weg, der Geist
der Weggeleiter (S. 69), und was wir als Geist er-
fahren, ist in Wirklichkeit der verhertlichte Herr
Jesus (S. 53).

Grundsitzlich hat Jesus dies in seinen Verheis-
sungsworten des Geistes geklirt: «Der Beistand
aber, der Heilige Geist, den der Vater in meinem
Namen senden wird, der wird euch alles lehren
und euch an alles erinnern, was ich euch gesagt
habe» (Joh 14, 26). Er wird euch in die ganze
Wahrheit fithren . . . er wird nicht aus sich selbst
heraus reden, sondern er wird sagen, was er
hort . . . er wird von dem, was mein ist, nehmen
und es verkiinden . . . er wird mich verherrlichen
(Joh 16, 13 {.), er wird Zeugnis fiir mich ablegen
(Joh 15, 26). Auch Paulus bringt das Wirken des
Geistes in erster Linie mit Christus, dem Inbegriff
des Christentums in Verbindung; auf Christus
richtet sich jedes Wirken des Geistes, was sogar
das Kriterium dafiir darstellt, dass dieser zugegen
und am Werk ist (S. 47). «Inhaltlich ist ein Werk
der HI. Geistes gegeniiber dem, was Christus
wirkt, nicht autonom und schon gar nicht anders-
artig» (S. 51). Die Lehre iiber den Hl. Geist ist
dann gesund, wenn sie stets auf das Werk Christi
und das Gotteswort bezogen bleibt, d.h. durch
thre Riickbindung an Christus (S. 167; 305). Die-
se Riickbindung des HI. Geistes und seines Wir-
kens an die Person, das Werk und das Wort Jesu
bedeutet keinesfalls eine Einengung im Wirken



30

des HI. Geistes, das genau so universal ist wie das
Wirken Jesu, das alle Menschen aller Zeiten und
Ridume erreichen will.

2. Der HI. Geist aktualisiert das Pascha Christi
und seine Offenbarung. Er treibt das Evangelium
vorwirts in das Noch-nicht-Gekommene der Ge-
schichte hinein. Der Hl. Geist stellt die Verbin-
dung her zwischen dem von Christus Gegebenen,
dem ein fiir alle Mal Feststehenden und dem Un-
erhofften, dem bestindig Unerhérten und Neu-
en, Dogmen z.B. lassen sich vervollkommnen, die
Kirche ist in ihren Strukturen ein offenes System.
Der HI. Geist aktualisiert Wort und Werk Christi
im je Neuen der Weltgeschichte (S. 189). Er tut
kein anderes Werk als das Werk Jesu Christi. Es
gibt kein Zeitalter des Parakleten, das nicht die
Zeit Jesu Christt wire (S. 190; vgl. S. 305). Aktua-
lisiert werden durch den HI. Geist also auch die
von Christus gesetzten Wesenselemente der Insti-
tution Kirche: sein Wort, die Sakramente, das
universale Dienstamt der Zwolf und deren Einset-
zung als Keim des neuen Gottesvolkes mit der Pe-
trusfunktion im Apostelkollegium (S 191; 305).

Il. Der Heilige Geist beseelt die Kirche

Dass die Auferstehung Jesu und die Geisttaufe
der Jiinger zur Geburtsstunde der Kirche wurde
und dass jetzt erst all das, was der vorésterliche Je-
sus durch sein Wort, durch sein Leiden und Ster-
ben grundgelegt hatte, zu leben begann, braucht
hier nicht weiter dargelegt zu werden. Wichtg,
und zum Teil neu, scheinen mir aber die von
Congar aus dem Pfingstgeschehen formulierten
Folgerungen. Der HI. Geist ist Hervorbringer von
Neuem und der Animator des mystischen Leibes
(S. 109-111), er ist der Mizbegriinder der Kirche,
die von zwei Sendungen lebt, von der Sendung
des Wortes (Logos, Jesus Christus) und des HI.
Geistes (S. 160-162). «Der Heilige Geist kommt
also nicht daher, um eine in ihren Strukturen
schon ginzlich bestimmte Institution zu beseelen,
sondern er ist wirklich Mitbegriinder» (S. 162 f.).
Theologen, wie Alexander von Hales und Bona-
ventura, schreiben sogar die endgiiltige Einset-
zung der Sakramente der Firmung, des Wethesa-

kramentes, der Ehe, der Krankensalbung dem HI.
Geist zu (S. 163). Somit sind der Herr Jesus und
der HIl. Geist miteinander Urheber des Leibes,
d.h. der Kirche in ihrer Einheit, aber Christus ist
dies als Haupt des Leibes (S. 174), wihrend der
HI. Geist in der Kirche das wirkt, was unsere Seele
in unserem menschlichen Leibe wirkt, ohne dass
der Hl. Geist mit dem Leib der Kirche eine sub-
stanzielle Einheit bildet, wie sie zwischen der
menschlichen Seele und dem menschlichen Leib
besteht (S. 144).

III. Der Heilige Geist als Prinzip der Wesensmerk-
male der Kirche
Der Hl. Geist ist nicht nur Mitbegriinder der Kir-
che, sondern auch das Prinzip (Mitverursacher)
von deren Einheit, Katholizitit, Apostolizitit und
Heiligkeit.
1. Die eine Kirche (S. 167-176). Autoritit, Ge-
setz, Gebot, Gehorsam und Organisation schaf-
fen hochstens eine einférmige Einheitskirche un-
ter Ausschaltung der gegebenen Vielfalt und
Mannigfaltigkeit. Nur der HI. Geist ist das Prin-
zip wahrer Kircheneinheit und Gemeinschaft un-
ter Wahrung der Vielfalt und Mannigfaltigkeit
der Orts- und Teilkirchen. Der Hl. Geist ist der
Urheber sowohl der Einheit als auch der Vielfalt.
Solches Einssein verwirklicht sich im Glauben,
Hoffen und Lieben.
Die katholische Kirche (S. 176-190). Nicht etwa
nur dem menschlichen Einsatz, sondern dem HI.
Geist ist es zu danken, dass die Kirche alle Riume
der Welt und alle Zeiten der Geschichte umfassen
und aufnehmen kann, also katholisch ist. Die
Identitit und Kontinuitit, die Einheit und Viel-
falt der Kirche zu bewahren, ber aller notwendi-
gen Inkulturation und Einpflanzung desselben
Evangeliums und desselben Glaubens in mannig-
faltige und vielfiltige Kulturbden und menschli-
che Rdume, kann nur Gabe und Werk des HI.
Geistes sein. Spaltung und Trennung ist Werk
und Schuld der Menschen.
3. Die apostolische Kirche (S. 190-200). «Aposto-
lisch» besagt, dass die Kirche einerseits auf die
Lehre und den Glauben der Apostel bezogen ist



und bleibt, anderseits aber auch bezogen ist und
bleibt auf die Endzeit und Endvollendung. Trotz
aller Entwicklung und Wandlung muss die Identi-
tit zwischen Ursprung und Ende erhalten bleiben
(S. 190). Deshalb nahm Christus eine doppelte
Sendung vor: die der Apostel und die des HI. Gei-
stes, er gesellt sich dem Dienst- und Leitungsamt
zu (S. 195), er ist das Prinzip der Treue zum Evan-
gelium Christi und zum Glauben der Apostel (S.
196 £.), er befihigt sogar, diesen Glauben unfehl-
bar zu verkiinden und zu bezeugen (S. 199). Der
HI. Geist ist das erste Subjekt fur die Indefektibi-
litit und Infallibilitit der Kirche (S. 199 £.).

4. Die heilige Kirche (S. 200-212). Altestes At-
tribut oder Wesenseigenschaft der Kirche ist die
«<heilige» Kirche (S. 201). Heilig ist die Kirche als
«Tempel Gottes» und «Tempel des Hl. Geistes»
(S. 201-204) und als «Braut Christi» (S. 204-2006).
Jeder Mensch, jeder Christ und auch die Kirche
der Heiligen und Stinder, leidet vom Anfang bis
zur Endvollendung unter der Spannung und dem
Kampf zwischen «Geist und Fleisch» (S. 206 f.).
Zu allen Zeiten, bei den Kirchenvitern des An-
fangs, bei den Heiligen, nicht nur bei reuigen
Siindern, oder den Kirchengegnern, gibt es die
Klage tiber die manchmal dramatisch klaffende
Kluft zwischen Ideal und Wirklichkeit, zwischen
«stiindig und heilig» (S. 207). Wir Menschen kon-
nen den Hl. Geist betritben (Eph 4, 30), thm wi-
derstehen (Apg 7,51) und ihn gar ausloschen (1
Thes 5, 19).

Die vier Wesensmerkmale der Kirche durchdrin-
gen sich gegenseitig (Perichorese). Deshalb muss
die Kirche, die witklich dze Kirche ist oder sein
will, wie ste Christus gewollt hat, alle vier Wesens-
eigenschaften als Erkennungszeichen an sich tra-
gen (S. 180).

IV. Die charismatische Erneuerung

1. Verheissungsvolles und Fragwiirdiges.

Die Hinweise auf das Wirken des Hl. Geistes und
die Aufwertung der Charismen wie sie in der
«Konstitution iiber die Kirche» des 2. Vatik. Kon-
zils vorgenommen wurden (S. 147-153), gaben

3l

sicher auch den Anstoss zu der 1967 in Pittsburg
entstandenen charismatischen Bewegung, die seit-
her weltweit die Kirche erfasste.

Uber die Charismen ist seitdem schon sehr viel ge-
schrieben worden. Horen wir das Urtell von Con-
gar dariiber: «Wir haben ein paar Dutzend Verof-
fentlichungen studiert oder konsultiert. Viele von
ihnen weisen zwei Fehler auf. Erstens die ungeho-
rige Entgegensetzung von Charismen und Institu-
tion oder institutionellen Funktionen, was dann
zu einer falschen Problematik fithrt. .. Zweitens
die Auffassung, dass das Charisma in einer beson-
deren Geistesgabe bestehe und deswegen ein spe-
zielles Titigkeitsregister darstelle» (S. 48). Die
verderbliche Trennung zwischen Charisma und
Institution heisst theologisch, die Einheit der Kir-
che zu sprengen. Die einen wiirden dann im Na-
men bloss der Vollmacht alles reglementieren und
manipulieren wollen ohne den Geist und seine
Gaben, die andern anarchisch, im Namen des
Geistes (S. 165). Congar meint zwar feststellen zu
kénnen, dass man es heute im allgemeinen aufge-
geben habe, Charismen und Institution einander
entgegenzusetzen, man habe gewahrt, dass es
zwei Typen von Betitigung zum gleichen Ziel
gebe, die einander erginzen (S. 165).

2. Das Positive an der charismatischen Erneue-
rung. In den Ausserungen der beiden Konzilspip-
ste horen viele eine Anerkennung der charismati-
schen Bewegung heraus. Johannes XXII. erwarte-
te, dass ein neues Pfingsten anbrechen werde,
Paul VI. sagte: die Kirche hat ein bestindiges
Pfingsten nétig (vgl. S. 272). Congar riumt ein,
dass die charismatische Erneuerung die Vitalitit
der Charismen ins Herz der Kirche trigt, dass sie
keineswegs ein Monopol auf die Charismen hat,
aber sehr sichtbar deren Etikett trigt und ihnen
Publizitit gibt. Sie stellt die Institution nicht in
Frage und verwirft sie nicht, sondern mochte sie
von neuem beseelen. Statt den Sakramenten den
Abschied zu geben, kehren die Anhinger der Er-
neuerung zum Bussakrament zuriick und nehmen
an der Eucharistiefeier teil. Ihre Gebetsversamm-
lungen, ohne Mitwirkung eines geweihten Amts-
trigers, kénnen alle daran erinnern, dass die Kit-



32

che vor allem von geisterfilllten Menschen aus le-
bendig und titig sein soll (S. 272 £.).

Zwei Wirklichkeiten sieht Congar aufgewertet:
das personliche Prinzip, insofern personlichen In-
itiativen Raum gegeben wird, sowie die Tatsache
und Moglichkeit, dass es die geistliche und per-
sonliche Gotteserfahrung gibt (S. 273). Auch die
Kirche kann als Gemeinschaft erfahren werden,
was die unerlissliche Rolle der ordinierten Dienst-
triger nicht abschafft, die Kirche aber entklerika-
lisiert (S. 303). Der Erlebnischarakter kann zudem
neue und interessante Moglichkeiten und Formen
zur Ubermittlung der Frohbotschaft eréffnen (S.
274). Fraglich aber ist, ob sich diese neue Praxis in
die Gesamtkirche, in die Pfarreien integrieren
lisst oder ob sie zu einer «Kirche in der Kirche»
fithrt mit eigenen Aktivititen, eigenen Versamm-
lungen, eigenem Schrifttum, eigenen Anhingern
und Animatoren (S. 274). Congar zweifelt daran,
dass die Erneuerungsbewegung, so wie sie in Er-
scheinung tritt, sich auf die Kirche als ganze er-
strecken kann, sie kénne aber mit thren Basisgrup-
pen, von denen mehr als ein Typus besteht, dazu
beitragen, das Antlitz der Kirche neu zu gestalten
(8. 275).

3. Fragen zur charismatischen Erneuerung. Zu-
nichst ist schon der Wortgebrauch «charismatisch»
nicht eindeutig und auch nicht immer im Ein-
klang mit dem biblischen Befund. Biblisch gese-
hen sind die Charismen Gaben oder Talente, wel-
che die Christen der Gnade Gottes verdanken, die
die Vollendung des Heiles anstrebt; sie sollen in
den Dienst des Aufbaus des Leibes Christi gestellt
werden (S. 277). Die charismatische Bewegung
versteht aber unter den Charismen oft sinnenfalli-
ge Bekundungen der Prisenz des Geistes. Dies ist
zwar eine Prizisierung des Begriffes Charisma,
aber auch dessen Einengung. Diese Einengung
geht aber noch weiter, wenn man, wie es leider oft
geschieht, die Charismen mit dem Zungenreden,
der Prophetie, den Heilungen und Wundern, die-
sen spektakulirsten aller Gaben, gleichsetzt (S.
277). Dagegen stellt Congar fest (S. 278), dass die
Charismen vor allem von der Kirche und den von
Chiristus selber gelegten Grundstrukturen her zu

verstehen sind. Die Kirche wird unablissig durch
den HI. Geist, aber auch durch die Dienste und
Dienstimter aufgebaut, ferner teilt der Geist sei-
ne Gaben und Talente an simtliche Glinubigen
aus (S. 278).

Es stellt sich also auch die Frage: Wer ist Charis-
matiker? Im Neuen Testament finden sich 18 Tex-
te mit dem Wort «Charisma». Alle sprechen da-
von, dass die Charismen, worunter auch wenig
aufsehenerregende, wie trosten, ermahnen, die-
nen, helfen, Erkenntnis und Weisheit vermitteln,
Glaubenskraft und Unterscheidung der Geister zu
tinden sind, allen Gliubigen zugeteilt werden.
Somit sind alle Gliaubigen charismatisch und be-
rufen, ihre Gaben zum allgemeinen Wohl einzu-
setzen (S. 48; 278). Es ist also nicht richtig und
nicht biblisch, die Charismen nur besonderen
Gruppen zuzuschreiben oder sie nur im Sinne
ausserordentlicher, sinnenfilliger Geistesbekun-
dungen zu verstehen.

Congar stellt noch zwe: weitere kritische Fragen
(S. 279-282). Thm und anderen Theologen
scheint das Charismatische an eine Theologie der
Unmuttelbarkeit gebunden zu sein. Was heisst
dies? Man baut darauf, das Wort Gottes (die HI.
Schrift) unmittelbar zu erfassen in einer personli-
chen Gottesbeziehung und Gotteserfahrung, man
erspart sich lange, schwierige Schritte (Schriftexe-
gese, Beschiftigung mit sozialen Problemen und
mit der Krise der Kirche) und iiberspringt not-

wendige Etappen im Okumenismus. Man darf
aber die kindliche Vertrauensseligkeit nicht so
weit treiben, dass man von den Informationsmit-
teln, die Gott einem miindig gewordenen Men-
schen gegeben hat, keinen Gebrauch macht.
Ohne den geschichtlichen Kontext, noch die ge-
sunde Kritik, noch den Bezug auf andere Stellen
und zur HI. Schrift als ganzer zu beriicksichtigen,
wendet man den betreffenden Satz ohne weiteres
auf die vorliegende Situation an (S. 280). Ange-
sichts kollektiver Erlebnisse kénnte man fragen,
ob es sich um eine eigentliche pneumatische, spi-
rituelle Erfahrung handelt oder einfach um eine
psychische Erfahrung. Eine gewisse Feinschmek-
kerei ist nicht gut. Zweifellos besteht die Gefahr,



dass man, in sehr menschlicher und somit «fleisch-
licher» geistiger Naschhaftigkeit, nach der Erfah-
rung des Geistes sucht . . . (S. 281).

Die charismatische Erneuerung kénnte sich an der
vertikalen Beziehung zum Absoluten, das heisst
der persénlichen Gotteserfahrung, dermassen be-
rauschen, dass sie die horizontale Beziehung ver-
nachlissigen wiirde, wenn nicht die unmittelbare
Beziehung zum Nichsten, so doch die eigentlich
soziale Dimension. Damit ist ein Nachlassen des
sozialen Engagements zu befurchten (S. 281).

4. Der hl. Paulus gibt in seinem Brief an die Ko-
rinther (1 Kor 14, 1-33) beziiglich der Prophetie
und Zungenrede etwa drei praktische Normen
und Kriterien an: es muss erkennbar sein, dass der
Nutzen der Charismen nicht im Personlichen,
sondern im Nutzen der Mitmenschen liegt; der
Verstand darf nicht abdanken; es muss ein reifes
Verhalten vorliegen, das wohl kindlich, aber nicht
kindisch sein darf (S. 285). Nicht umsonst nennt
der hl. Paulus auch das Charisma zur «Unterschei-
dung der Geister» (1 Kor 12, 10), das sicher auch
dazu gegeben wird, echte von unechten Charis-
men zu unterscheiden. Ein absolut massgebendes
obyektives Kriterium, das auf alle Gaben Anwen-
dung finden muss, ist der rechte Glaube an Chri-
stus (1 Kor 12, 3; 1 Joh 4, 1 f. S. 291). Weitere ob-
jektive Unterscheidungshilfen sind: das Wort
Gottes in seiner Gesamtheit und nicht nur in ein-
zelnen besonderen Stellen; die Lehre der Kirche
und der geistlichen Lehrer; die Standespflicht; die
Beobachtung der Gebote und die Bereitschaft
zum Gehorsam (S. 291). Subjektiv und personlich
ist die christliche Lebensweise ein Echtheitszei-
chen; dazu gehoren nach Paulus die Friichte des
Geistes: Liebe, Freude, Friede, Langmut,
Freundlichkeit, Giite, Treue, Sanftmut und
Selbstbeherrschung (Gal 5, 22).

Der Geist weht, wo er will (vgl. Joh 3, 8), aber er
spielt nicht die Rolle eines Theatersouffleurs (S.
292), noch hat irgend jemand ein Monopol auf
den Geist und seine Gaben (vgl. S. 304).

33

«Die Kroaten
in der Schweizy

gine empfehlenswerte Publikation von Zvonimir
itata

Viele Angehorige des kleinen, zum westeuropdi-
schen Kulturkreis gehérenden und grosstenteils
katholischen Volkes der Kroaten standen seit dem
15. Jahrhundert in engen Beziehungen zur
Schweiz. Anderseits haben viele Schweizer in
jungster Zeit als Touristen Kroatien (beziehungs-
weise seine Kiiste: Istrien, Dalmatien, Dubrov-
nik) besucht - und etwa 25 000 Kroaten, Staatsan-
gehorige Jugoslawiens leben als auslindische Ar-
beitnehmer bei uns. Trotzdem, man weiss von th-
nen wenig, ihre Namen klingen fremd.

Das Buch «Die Kroaten in der Schweiz» stellt ei-

Zvonimor Cii¢: Die Kroaten in der Schweiz, 112 Seiten, Ziirich
1982, erhiltlich in der Buchhandlung H. Doppler, Baden,
und bei der Kroatischen Katholischen Mission, Schlossgasse 32,
8003 Ziirich. Preis 18 Franken.



	Der Heilige Geist in der Kirche : Herr und Lebendigmacher

