
Zeitschrift: Mariastein : Monatsblätter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 61 (1984)

Heft: 2

Artikel: Der Heilige Geist in der Kirche : Herr und Lebendigmacher

Autor: Kreider, Thomas

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1030766

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 05.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1030766
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


29

Der Heilige Geist
in der Kirche:
Herr und Lebendigmacher
P. Thomas Kreider

I. Wie verhält sich das Wirken des Hl. Geistes zu
dem vonJesus Christus vollbrachten Heilswerk?

Nach der Betrachtung über das Wirken des Hl.
Geistes im Leben von Jesus Christus wollen wir
über das Wirken des Hl. Geistes in der Kirche, im
mystischen Leibe Christi und dessen Gliedern
nachdenken. Auch hier muss beachtet werden,
dass es sich weder um eine erschöpfende noch um
eine systematische Darlegung handeln kann,
sondern um gewisse erweiternde Vertiefungen und
Gesichtspunkte, die sich aus den Darlegungen
von Congar* ergeben.
* Y. Congar: Der Heilige Geist. Freiburg 1982, 510 S. DM

68.-.

1. Die Rückbindung des Hl. Geistes an die
Person, an das Werk und Wort vonJesus Christus.
Wichtig scheint mir vor allem die Feststellung,
dass der Hl. Geist nicht nur innertrinitarisch,
sondern auch bei seinem Wirken in der Kirche und
deren Gliedern, der Geist Jesu Christi ist und weder

unabhängig von Ihm, noch etwas anderes tun
wird, als das, was Jesus Christus selber getan,
gewollt und grundgelegt hat. Man spricht von einer
Rückbindung des Hl. Geistes. «Der Geist bringt
nicht sich zur Kenntnis, sondern ist ganz auf Christus

bezogen; von ihm mitgeteilt, greift er in den
Kirchen - in der Kirche - ein, um sie zu mahnen
und zum Wahren zurückzubringen. Er inspiriert
sie von Jesus her und aspiriert sie zu Jesus, dem
Herrn, hin (S. 72). Jesus ist der Weg, der Geist
der Weggeleiter (S. 69), und was wir als Geist
erfahren, ist in Wirklichkeit der verherrlichte Herr
Jesus (S. 53).
Grundsätzlich hat Jesus dies in seinen Verheis-
sungsworten des Geistes geklärt: «Der Beistand
aber, der Heilige Geist, den der Vater in meinem
Namen senden wird, der wird euch alles lehren
und euch an alles erinnern, was ich euch gesagt
habe» (Joh 14, 26). Er wird euch in die ganze
Wahrheit führen... er wird nicht aus sich selbst
heraus reden, sondern er wird sagen, was er
hört... er wird von dem, was mein ist, nehmen
und es verkünden... er wird mich verherrlichen
(Joh 16, 13 f.), er wird Zeugnis für mich ablegen
(Joh 15, 26). Auch Paulus bringt das Wirken des
Geistes in erster Linie mit Christus, dem Inbegriff
des Christentums in Verbindung; auf Christus
richtet sich jedes Wirken des Geistes, was sogar
das Kriterium dafür darstellt, dass dieser zugegen
und am Werk ist (S. 47). «Inhaltlich ist ein Werk
der Hl. Geistes gegenüber dem, was Christus
wirkt, nicht autonom und schon gar nicht andersartig»

(S. 51). Die Lehre über den Hl. Geist ist
dann gesund, wenn sie stets auf das Werk Christi
und das Gotteswort bezogen bleibt, d.h. durch
ihre Rückbindung an Christus (S. 167; 305). Diese

Rückbindung des Hl. Geistes und seines Wirkens

an die Person, das Werk und das Wort Jesu
bedeutet keinesfalls eine Einengung im Wirken



30

des Hl. Geistes, das genau so universal ist wie das
Wirken Jesu, das alle Menschen aller Zeiten und
Räume erreichen will.
2. Der Hl. Geist aktualisiert das Pascha Christi
und seine Offenbarung. Er treibt das Evangelium
vorwärts in das Noch-nicht-Gekommene der
Geschichte hinein. Der Hl. Geist stellt die Verbindung

her zwischen dem von Christus Gegebenen,
dem ein für alle Mal Feststehenden und dem Un-
ethofften, dem beständig Unerhörten und Neuen,

Dogmen z.B. lassen sich vervollkommnen, die
Kirche ist in ihren Strukturen ein offenes System.
Der Hl. Geist aktualisiert Wort und Werk Christi
im je Neuen der Weltgeschichte (S. 189). Er tut
kein anderes Werk als das Werk Jesu Christi. Es

gibt kein Zeitalter des Parakleten, das nicht die
Zeit Jesu Christi wäre (S. 190; vgl. S. 305). Aktualisiert

werden durch den Hl. Geist also auch die
von Christus gesetzten Wesenselemente der
Institution Kirche: sein Wort, die Sakramente, das
universale Dienstamt der Zwölf und deren Einsetzung

als Keim des neuen Gottesvolkes mit der
Petrusfunktion im Apostelkollegium (S 191; 305).

II. Der Heilige Geist beseelt die Kirche
Dass die Auferstehung Jesu und die Geisttaufe
der Jünger zur Geburtsstunde der Kirche wurde
und dass jetzt erst all das, was der vorösterliche Jesus

durch sein Wort, durch sein Leiden und Sterben

grundgelegt hatte, zu leben begann, braucht
hier nicht weiter dargelegt zu werden. Wichtig,
und zum Teil neu, scheinen mir aber die von
Congar aus dem Pfingstgeschehen formulierten
Folgerungen. Der Hl. Geist ist Hervorbringer von
Neuem und der Animator des mystischen Leibes
(S. 109-111), er ist der Mitbegründer der Kirche,
die von zwei Sendungen lebt, von der Sendung
des Wortes (Logos, Jesus Christus) und des HL
Geistes (S. 160-162). «Der Heilige Geist kommt
also nicht daher, um eine in ihren Strukturen
schon gänzlich bestimmte Institution zu beseelen,
sondern er ist wirklich Mitbegründer» (S. 162 f.).
Theologen, wie Alexander von Haies und
Bonaventura, schreiben sogar die endgültige Einsetzung

der Sakramente der Firmung, des Weihesa¬

kramentes, der Ehe, der Krankensalbung dem Hl.
Geist zu (S. 163). Somit sind der Herr Jesus und
der HL Geist miteinander Urheber des Leibes,
d.h. der Kirche in ihrer Einheit, aber Christus ist
dies als Haupt des Leibes (S. 174), während der
HL Geist in der Kirche das wirkt, was unsere Seele

in unserem menschlichen Leibe wirkt, ohne dass

der HL Geist mit dem Leib der Kirche eine sub-
stanzielle Einheit bildet, wie sie zwischen der
menschlichen Seele und dem menschlichen Leib
besteht (S. 144).

III. Der Heilige Geist als Prinzip der Wesensmerk¬
male der Kirche

Der Hl. Geist ist nicht nur Mitbegründer der
Kirche, sondern auch das Prinzip (Mitverursacher)
von deren Einheit, Katholizität, Apostolizität und
Heiligkeit.
1. Die eine Kirche (S. 167-176). Autorität,
Gesetz, Gebot, Gehorsam und Organisation schaffen

höchstens eine einförmige Einheitskirche unter

Ausschaltung der gegebenen Vielfalt und
Mannigfaltigkeit. Nur der Hl. Geist ist das Prinzip

wahrer Kircheneinheit und Gemeinschaft unter

Wahrung der Vielfalt und Mannigfaltigkeit
der Orts- und Teilkirchen. Der Hl. Geist ist der
Urheber sowohl der Einheit als auch der Vielfalt.
Solches Einssein verwirklicht sich im Glauben,
Hoffen und Lieben.
Die katholische Kirche (S. 176-190). Nicht etwa
nur dem menschlichen Einsatz, sondern dem Hl.
Geist ist es zu danken, dass die Kirche alle Räume
der Welt und alle Zeiten der Geschichte umfassen
und aufnehmen kann, also katholisch ist. Die
Identität und Kontinuität, die Einheit und Vielfalt

der Kirche zu bewahren, bei aller notwendigen

Inkulturation und Einpflanzung desselben

Evangeliums und desselben Glaubens in mannigfaltige

und vielfältige Kulturböden und menschliche

Räume, kann nur Gabe und Werk des HL
Geistes sein. Spaltung und Trennung ist Werk
und Schuld der Menschen.
3- Die apostolische Kirche (S. 190-200). «Apostolisch»

besagt, dass die Kirche einerseits auf die
Lehre und den Glauben der Apostel bezogen ist



31

und bleibt, anderseits aber auch bezogen ist und
bleibt auf die Endzeit und Endvollendung. Trotz
aller Entwicklung und Wandlung muss die Identität

zwischen Ursprung und Ende erhalten bleiben
(S. 190). Deshalb nahm Christus eine doppelte
Sendung vor: die der Apostel und die des Hl. Geistes,

er gesellt sich dem Dienst- und Leitungsamt
zu (S. 195), er ist das Prinzip der Treue zum
Evangelium Christi und zum Glauben der Apostel (S.
196 f.), er befähigt sogar, diesen Glauben unfehlbar

zu verkünden und zu bezeugen (S. 199). Der
Hl. Geist ist das erste Subjekt für die Indefektibi-
lität und Infallibilität der Kirche (S. 199 f )-

4. Die heilige Kirche (S. 200-212). Ältestes
Attribut oder Wesenseigenschaft der Kirche ist die
«heilige» Kirche (S. 201). Heilig ist die Kirche als

«Tempel Gottes» und «Tempel des Hl. Geistes»
(S. 201-204) und als «Braut Christi» (S. 204-206).
Jeder Mensch, jeder Christ und auch die Kirche
der Heiligen und Sünder, leidet vom Anfang bis

zur Endvollendung unter der Spannung und dem
Kampf zwischen «Geist und Fleisch» (S. 206 f.).
Zu allen Zeiten, bei den Kirchenvätern des
Anfangs, bei den Heiligen, nicht nur bei reuigen
Sündern, oder den Kirchengegnern, gibt es die
Klage über die manchmal dramatisch klaffende
Kluft zwischen Ideal und Wirklichkeit, zwischen
«sündig und heilig» (S. 207). Wir Menschen können

den Hl. Geist betrüben (Eph 4, 30), ihm
widerstehen (Apg 7,51) und ihn gar auslöschen (1
Thes 5, 19).
Die vier Wesensmerkmale der Kirche durchdringen

sich gegenseitig (Perichorese). Deshalb muss
die Kirche, die wirklich die Kirche ist oder sein
will, wie sie Christus gewollt hat, alle vier
Wesenseigenschaften als Erkennungszeichen an sich
tragen (S. 180).

IV. Die charismatische Erneuerung
1. Verheissungsvolles und Fragwürdiges.
Die Hinweise auf das Wirken des Hl. Geistes und
die Aufwertung der Charismen wie sie in der
«Konstitution über die Kirche» des 2. Vatik. Konzils

vorgenommen wurden (S. 147-153), gaben

sicher auch den Anstoss zu der 1967 in Pittsburg
entstandenen charismatischen Bewegung, die seither

weltweit die Kirche erfasste.
Uber die Charismen ist seitdem schon sehr viel
geschrieben worden. Hören wir das Urteil von Con-

gar darüber: «Wir haben ein paar Dutzend
Veröffentlichungen studiert oder konsultiert. Viele von
ihnen weisen zwei Fehler auf. Erstens die ungehörige

Entgegensetzung von Charismen und Institution

oder institutionellen Funktionen, was dann
zu einer falschen Problematik führt. Zweitens
die Auffassung, dass das Charisma in einer besonderen

Geistesgabe bestehe und deswegen ein
spezielles Tätigkeitsregister darstelle» (S. 48). Die
verderbliche Trennung zwischen Charisma und
Institution heisst theologisch, die Einheit der Kirche

zu sprengen. Die einen würden dann im
Namen bloss der Vollmacht alles reglementieren und
manipulieren wollen ohne den Geist und seine
Gaben, die andern anarchisch, im Namen des
Geistes (S. 165). Congar meint zwar feststellen zu
können, dass man es heute im allgemeinen aufgegeben

habe, Charismen und Institution einander
entgegenzusetzen, man habe gewahrt, dass es
zwei Typen von Betätigung zum gleichen Ziel
gebe, die einander ergänzen (S. 165).
2. Das Positive an der charismatischen Erneuerung.

In den Äusserungen der beiden Konzilspäpste
hören viele eine Anerkennung der charismatischen

Bewegung heraus. Johannes XXII. erwartete,
dass ein neues Pfingsten anbrechen werde,

Paul VI. sagte: die Kirche hat ein beständiges
Pfingsten nötig (vgl. S. 272). Congar räumt ein,
dass die charismatische Erneuemng die Vitalität
der Charismen ins Herz der Kirche trägt, dass sie

keineswegs ein Monopol auf die Charismen hat,
aber sehr sichtbar deren Etikett trägt und ihnen
Publizität gibt. Sie stellt die Institution nicht in
Frage und verwirft sie nicht, sondern möchte sie

von neuem beseelen. Statt den Sakramenten den
Abschied zu geben, kehren die Anhänger der

Erneuerung zum Bussakrament zurück und nehmen
an der Eucharistiefeier teil. Ihre Gebetsversammlungen,

ohne Mitwirkung eines geweihten
Amtsträgers, können alle daran erinnern, dass die Kir-



32

che vor allem von geisterfüllten Menschen aus
lebendig und tätig sein soll (S. 272 f.).
Zwei Wirklichkeiten sieht Congar aufgewertet:
das persönliche Prinzip, insofern persönlichen
Initiativen Raum gegeben wird, sowie die Tatsache
und Möglichkeit, dass es die geistliche und
persönliche Gotteserfahrung gibt (S. 273). Auch die
Kirche kann als Gemeinschaft erfahren werden,
was die unerlässliche Rolle der ordinierten Dienstträger

nicht abschafft, die Kirche aber entklerika-
lisiert (S. 303). Der Erlebnischarakter kann zudem
neue und interessante Möglichkeiten und Formen
zur Übermittlung der Frohbotschaft eröffnen (S.
274). Fraglich aber ist, ob sich diese neue Praxis in
die Gesamtkirche, in die Pfarreien integrieren
lässt oder ob sie zu einer «Kirche in der Kirche»
führt mit eigenen Aktivitäten, eigenen Versammlungen,

eigenem Schrifttum, eigenen Anhängern
und Animatoren (S. 274). Congar zweifelt daran,
dass die Erneuerungsbewegung, so wie sie in
Erscheinung tritt, sich auf die Kirche als ganze
erstrecken kann, sie könne aber mit ihren Basisgruppen,

von denen mehr als ein Typus besteht, dazu
beitragen, das Antlitz der Kirche neu zu gestalten
(S. 275).
3. Fragen zur charismatischen Erneuerung.
Zunächst ist schon der Wortgebrauch «charismatisch»
nicht eindeutig und auch nicht immer im
Einklang mit dem biblischen Befund. Biblisch gesehen

sind die Charismen Gaben oder Talente, welche

die Christen der Gnade Gottes verdanken, die
die Vollendung des Heiles anstrebt; sie sollen in
den Dienst des Aufbaus des Leibes Christi gestellt
werden (S. 277). Die charismatische Bewegung
versteht aber unter den Charismen oft sinnenfällige

Bekundungen der Präsenz des Geistes. Dies ist
zwar eine Präzisierung des Begriffes Charisma,
aber auch dessen Einengung. Diese Einengung
geht aber noch weiter, wenn man, wie es leider oft
geschieht, die Charismen mit dem Zungenreden,
der Prophétie, den Heilungen und Wundern, diesen

spektakulärsten aller Gaben, gleichsetzt (S.
277). Dagegen stellt Congar fest (S. 278), dass die
Charismen vor allem von der Kirche und den von
Christus selber gelegten Grundstrukturen her zu

verstehen sind. Die Kirche wird unablässig durch
den Hl. Geist, aber auch durch die Dienste und
Dienstämter aufgebaut, ferner teilt der Geist seine

Gaben und Talente an sämtliche Gläubigen
aus (S. 278).
Es stellt sich also auch die Frage: Wer ist Charis-
matiker? Im Neuen Testament finden sich 18 Texte

mit dem Wort «Charisma». Alle sprechen
davon, dass die Charismen, worunter auch wenig
aufsehenerregende, wie trösten, ermahnen,
dienen, helfen, Erkenntnis und Weisheit vermitteln,
Glaubenskraft und Unterscheidung der Geister zu
finden sind, allen Gläubigen zugeteilt werden.
Somit sind alle Gläubigen charismatisch und
berufen, ihre Gaben zum allgemeinen Wohl
einzusetzen (S. 48; 278). Es ist also nicht richtig und
nicht biblisch, die Charismen nur besonderen
Gruppen zuzuschreiben oder sie nur im Sinne
ausserordentlicher, sinnenfälliger Geistesbekundungen

zu verstehen.
Congar stellt noch zwei weitere kritische Fragen
(S. 279-282). Ihm und anderen Theologen
scheint das Charismatische an eine Theologie der
Unmittelbarkeit gebunden zu sein. Was heisst
dies? Man baut darauf, das Wort Gottes (die Hl.
Schrift) unmittelbar zu erfassen in einer persönlichen

Gottesbeziehung und Gotteserfahrung, man
erspart sich lange, schwierige Schritte (Schriftexegese,

Beschäftigung mit sozialen Problemen und
mit der Krise der Kirche) und überspringt
notwendige Etappen im Ökumenismus. Man darf
aber die kindliche Vertrauensseligkeit nicht so
weit treiben, dass man von den Informationsmitteln,

die Gott einem mündig gewordenen
Menschen gegeben hat, keinen Gebrauch macht.
Ohne den geschichtlichen Kontext, noch die
gesunde Kritik, noch den Bezug auf andere Stellen
und zur Hl. Schrift als ganzer zu berücksichtigen,
wendet man den betreffenden Satz ohne weiteres
auf die vorliegende Situation an (S. 280). Angesichts

kollektiver Erlebnisse könnte man fragen,
ob es sich um eine eigentliche pneumatische,
spirituelle Erfahrung handelt oder einfach um eine
psychische Erfahrung. Eine gewisse Feinschmek-
kerei ist nicht gut. Zweifellos besteht die Gefahr,



33

dass man, in sehr menschlicher und somit «fleischlicher»

geistiger Naschhaftigkeit, nach der Erfahrung

des Geistes sucht (S. 281).
Die charismatische Erneuerung könnte sich an der
vertikalen Beziehung zum Absoluten, das heisst
der persönlichen Gotteserfahrung, dermassen
berauschen, dass sie die horizontale Beziehung
vernachlässigen würde, wenn nicht die unmittelbare
Beziehung zum Nächsten, so doch die eigentlich
soziale Dimension. Damit ist ein Nachlassen des
sozialen Engagements zu befürchten (S. 281).
4. Der hl. Eaulus gibt in seinem Brief an die
Korinther (1 Kor 14,1-33) bezüglich der Prophétie
und Zungenrede etwa drei praktische Normen
und Kriterien an: es muss erkennbar sein, dass der
Nutzen der Charismen nicht im Persönlichen,
sondern im Nutzen der Mitmenschen liegt; der
Verstand darf nicht abdanken; es muss ein reifes
Verhalten vorliegen, das wohl kindlich, aber nicht
kindisch sein darf (S. 285). Nicht umsonst nennt
der hl. Paulus auch das Charisma zur «Unterscheidung

der Geister» (1 Kor 12,10), das sicher auch
dazu gegeben wird, echte von unechten Charismen

zu unterscheiden. Ein absolut massgebendes
objektives Kriterium, das auf alle Gaben Anwendung

finden muss, ist der rechte Glaube an Christus

(1 Kor 12, 3; 1 Joh 4,1 f. S. 291). Weitere
objektive Unterscheidungshilfen sind: das Wort
Gottes in seiner Gesamtheit und nicht nur in
einzelnen besonderen Stellen; die Lehre der Kirche
und der geistlichen Lehrer; die Standespflicht; die
Beobachtung der Gebote und die Bereitschaft
zum Gehorsam (S. 291). Subjektiv und persönlich
ist die christliche Lebensweise ein Echtheitszeichen;

dazu gehören nach Paulus die Früchte des
Geistes: Liebe, Freude, Friede, Langmut,
Freundlichkeit, Güte, Treue, Sanftmut und
Selbstbeherrschung (Gal 5, 22).
Der Geist weht, wo er will (vgl. Joh 3, 8), aber er
spielt nicht die Rolle eines Theatersouffleurs (S
292), noch hat irgend jemand ein Monopol auf
den Geist und seine Gaben (vgl. S. 304).

«Die Kroaten
in der Schweiz»
Eine empfehlenswerte Publikation von Zvonimir
Cicic

Viele Angehörige des kleinen, zum westeuropäischen

Kulturkreis gehörenden und grösstenteils
katholischen Volkes der Kroaten standen seit dem
15. Jahrhundert in engen Beziehungen zur
Schweiz. Anderseits haben viele Schweizer in
jüngster Zeit als Touristen Kroatien (beziehungsweise

seine Küste: Istrien, Dalmatien, Dubrov-
nik) besucht - und etwa 25 000 Kroaten, Staatsangehörige

Jugoslawiens leben als ausländische
Arbeitnehmer bei uns. Trotzdem, man weiss von
ihnen wenig, ihre Namen klingen fremd.
Das Buch «Die Kroaten in der Schweiz» stellt ei-

Zvonimor Cicic: Die Kroaten in der Schweiz, 112 Seiten, Zürich
1982, erhältlich in der Buchhandlung H. Doppler, Baden,
und bei der Kroatischen Katholischen Mission, Schlossgasse 32,
8003 Zürich. Preis 18 Franken.


	Der Heilige Geist in der Kirche : Herr und Lebendigmacher

