
Zeitschrift: Mariastein : Monatsblätter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 61 (1984)

Heft: 1

Artikel: Der Heilige Geist im Leben und Wirken von Jesus Christus

Autor: Kreider, Thomas

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1030764

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 05.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1030764
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


5

Der Heilige Geist
im Leben und Wirken
von Jesus Christus
P. Thomas Kreider

In seinem 1982 erschienenen Buch «Der Heilige
Geist» hat Yves Congar*, wie er im Vorwort (S. 12)
schreibt, eine sehr elementare und lückenhafte
Folge der Erfahrungen und Bekundungen des
Geistes vorgelegt, zunächst aus der in der Schrift
bezeugten Offenbarung, sodann aus dem Leben
der Kirche im Verlauf einer Geschichte von 2000
Jahren. Da ich persönlich dieses Buch für sehr
wertvoll und wirklich weiterführend halte, scheint
es mir angebracht, wenigstens einige der wichtigsten

neuen Erkenntnisse und Akzente auch einem
fachtheologisch weniger geschulten Leserkreis
zugänglich zu machen, was sicher gar nicht so leicht
ist. Ich bitte den Leser, die auch von Congar (S.

330) angeführten Worte des hl. Hilarius zu
bedenken: «Wir werden gezwungen... zu sagen,
was unsagbar ist. die Ohnmacht unserer Sprache

sich bis zum Unsagbaren hin erstrecken zu lassen

so dass also, was in der gläubigen
Innerlichkeit des Herzens verborgen bleiben sollte, nun
der Gefährdung menschlichen Wortes ausgesetzt
wird» (De Trin II, 2).
In drei Abschnitten soll das Wirken des HL Geistes

aufgezeigt werden: im Leben von Jesus Christus

selber, dann im Leben der Kirche (charismatische

Erneuerung) und im Leben des Christen.
Zunächst geht es darum aufzuzeigen, inwiefern der
Hl. Geist daran mitbeteiligt ist, dassjesus von Na-
zaret der Sohn Gottes ist und wie sich Jesus seiner
Gottessohnschaft bewusst wurde.

I. Jesus Christus ist der Sohn Gottes

Congar nennt vier Momente oder Ereignisse, auf

Grund deren Jesus Christus durch das Wirken des

Hl. Geistes Sohn Gottes ist und es auf neue Weise
wurde (437):

1. Kraft der ewigen Zeugung durch den Vater hat
der in Jesus menschgewordene Sohn Gottes schon
von Ewigkeit her als der wesenseine, ein- und
einziggeborene Sohn Gottes gelebt (präexistiert).

2. Eine neue «Sohnwerdung» und zwar durch den
Hl. Geist, ist geschichtliche Tatsache durch die
Menschwerdung des Gottessohnes: «Der HL Geist
wird über dich kommen, und die Kraft des Höchsten

wird dich überschatten. Deshalb wird auch
das Kind heilig und Sohn Gottes genannt
werden» (Lk 1,35).
3. Bei der Taufe Jesu im Jordan und dem
Herabkommen des Hl. Geistes mit den Worten des

Vaters, eröffnete sich für Jesus eine neue, sehr be-
wusste Gottessohnschaft im Hinblick auf seine
Sendung als Messias und Heilbringer. «Die
Herabkunft des Geistes auf Maria lässt sie einen Sohn
auf die Welr bringen, der Sohn Gottes ist; die
Herabkunft des Geistes aufJesus bei dessen Taufe
weiht ihn zu seiner Sendung» (S. 457).

4. In der Auferstehung und Verherrlichung
vollendete sich fürJesus von Nazaret das, was es schon
immer war: das Gottessohnsein. Der Sohn Gottes,
der dem Fleische nach Nachkomme Davids wurde,

ist nun als Sohn Gottes in Macht eingesetzt
(vgl. Rom 1, 3).
Zu diesen vier Punkten sagt Congar (S. 437): «Dies
sind Momente, wo Jesus auf neue Weise zum
<Sohn Gottes> geworden (und nicht nur erklärt
worden) ist. Nicht in bezug auf seine hypostatische

Beschaffenheit, seine Ontologie als inkarnier-
ter Logos, sondern in bezug auf den Gnadenplan
Gottes und die aufeinanderfolgenden Momente
der Heilsgeschichte.» Uberdenken wir nun kurz
diese einzelnen Momente.

II. Die verschiedenen Weisen der Gottessohnschaft

von Jesus Christus durch den Hl. Geist

1. Die ewige Zeugung des Gottessohnes. Das
Geheimnis des Dreieinigen Gottes braucht hier nicht



6

erörtert zu werden. Wichtig aber scheint mir der
Hinweis, dass Congar eindeutig «zur Zeugung des
Gottessohnes durch den Vater von Ewigkeit her»,
d.h. zur Präexistenz, zum ewigen «Vorher-Exi-
stieren» des Sohnes vor seiner Menschwerdung,
steht.

2. Empfangen vom Heiligen Geist. Auch für diese

Wahrheit gibt es für Congar weder Zweifel,
noch Fragezeichen, noch ein: ja, aber... Neu
und wichtig aber ist die Feststellung, dass der
ewige Sohn Gottes auf Grund der Menschwerdung

im Schosse Marias durch den Hl. Geist, auch
sein Sohn und Gottsein auf neue Weise erfuhr.
Das Kind im Schosse Marias ist, was es schon von
Ewigkeit her war: ganz Sohn Gottes, nun aber
auch ganz Mensch. Als Mensch ist Jesus der
«Immanuel», der Mensch, in dem Gott mit uns ist.
Dies ist auch für den ewigen Gottessohn eine neue
Existenz.

3. Die Salbung Jesu mit Heiligem Geist bei der
Taufe im Jordan
a. Obwohl Jesus von Nazaret von Ewigkeit her
und auf Grund seiner Empfängnis durch den Hl.
Geist zeitlich und geschichtlich als Mensch exi-
stenziell (ontisch, hypostatisch) Sohn Gottes ist,
führen Matthäus und Lukas den Beginn des
öffentlichen Lebens und Wirkens nicht auf diese
Tatsachen zurück, sondern auf das, was bei Jesu
Taufe im Jordan geschah: auf die Herabkunft des

HL Geistes und die Stimme des Vaters. «Vorher
tritt Jesus nicht als der auf, der in der Kraft des
Geistes wirkt, und seine Mitbürger von Nazaret
haben in ihm nichts Aussergewöhnliches gesehen»
(S. 30).
Erst nachdem der Hl. Geist sichtbar in Gestalt
einer Taube auf Jesus herabgekommen war und
eine Stimme vom Himmel sprach: Du bist mein
geliebter Sohn, an dir habe ich Gefallen gefunden
(Mk 3, 22), erkannte und begannjesus seine
Sendung, es beginnt fürjesus das Wissen und das Be-
wusstsein dessen, wer und was er ist, wozu er
gesandt: der verheissene Messias. Jesus beruft sich in
einem späteren Streitgespräch mit den Juden auf

das Geschehen bei seiner Taufe und bestätigt,
dass er vom Vater geheiligt und in die Welt
gesandt wurde (vgl. Joh 10, 36). Auch die Begegnung

mit Johannes, dem Wegbereiter, dürfte
mitgeholfen haben, Jesus auf «seinen Weg» zu
bringen, denn die Herabkunft des HL Geistes war
für Johannes das von Gott ihm zugesagte
Erkennungszeichen: Dieser ist der Messias, der mit dem
Hl. Geiste tauft 0oh 1, 32 f.).
Sogleich nach der Taufe im Jordan wurde Jesus
vom Geist in die Wüste geführt, wo Satan ihn
verleiten wollte, von seiner Macht als Gottessohn
Gebrauch zu machen: Wenn du der Sohn Gottes
bist? Jesus wirkte nicht die begehrten «Schauwunder»,

er besiegte Satan so gründlich, dass dieser
von ihm abliess (Mt 4, 1-11). Auch dieser Sieg war
für Jesus Bestätigung dafür, dass Gott, dass der
Geist mit ihm ist. Ähnliches ist z. B. von den bald
nachher einsetzenden Krankenheilungen zu
sagen-

Diese Ereignisse ändern nichts an Jesu Sein und
Wesen: Sohn Gottes von Ewigkeit her und seit der
Empfängnis durch den Hl. Geist, zugleich ganz
Mensch; Jesus wird sich aber auf eine ganz neue
Weise bewusst, wer er ist und wozu er gesandt ist:
der Messias, der Knecht Gottes, der Sohn Gottes
(vgl. S. 33; 435).
b. Die Taufe Jesu im Jordan war also keine leere
Zeremonie fürjesus, noch eine Schaustellung. Sie
wurde durch die Salbung mit Heiligem Geist und
durch die Stimme des Vaters «Du bist mein
geliebter Sohn», nicht nur zu einer Bestätigung dessen

was und wer Jesus ist und war, Jesus wurde
sich auf neue Weise bewusst, wie er persönlich zu
Gott dem Vater stand. So konnte nun auch die für
das Heil der Welt entscheidende und schwerste
Etappe im Leben und in der Sendung jesu beginnen:

der Weg hinauf nach Golgotha.
In der Bewertung der Taufe Jesu vertritt Congar
(obwohl Dominikaner) eine andere Ansicht als
Thomas von Aquin: «Ich (Congar) hingegen bin
der Ansicht, dass die von diesen Ereignissen
geprägten Geschichtsetappen wirklich bestimmte
Momente der Selbstmitteilung Gottes an Jesus
Christus und in Jesus Christus sind. Der Geist ist



7

wiederholt auf Jesus gekommen, um ihn zum
Christus, zum Heilbringer zu qualifizieren. Dies
ergibt sich aus dem Neuen Testament (S. 434).

4. Jesus Christus als Sohn Gottes eingesetzt durch
die Auferstehung und Verherrlichung. Ein weiteres

und gar vollendendes Moment, worin «Jesus
kraft eines Wirkens Gottes durch seinen Geist sein
Sohnsein irgendwie neu erwirbt, ist das der
Auferstehung und Verherrlichung» (S. 436). Zwei
Zustände können in diesem Schicksal Jesu
wahrgenommen werden. Einmal, die totale Selbstentäus-
serung des Gottesknechtes, beginnend mit der
Menschwerdung und gipfelnd im Kreuzestod und
im Abstieg zur Hölle. Dann, die Verherrlichung
durch die Auferstehung und das Sitzen zur Rechten

Gottes, die Gleichstellung mit Gott (Phil
2,6-11, vgl. S. 436). «Darum erblicke ich in der
Taufe und in der Auferstehung-Verherrlichung
zwei Momente neuer Aktuierung der virtus
(Wirksamkeit) des Geistes in Jesus, insofern er
durch Gott zum Messias-Heilbringer und sodann
zum Herrn konstituiert (und nicht nur erklärt)
wird» (S. 438).
Die mehrfachen Äusserungen Congars, dass Jesus
durch den Hl. Geist jeweilen, nicht nur als Sohn
Gottes erklärt und kundgemacht, sondern dass Jesus

auf je neue Weise zum Sohn Gottes wurde,
dürfen aber keinesfalls im Sinne einer schrittweisen

Adoption Jesu durch den Vatergott verstanden

werden. Congar stellt wiederholt klar, dass Jesus

von Ewigkeit her und darum auch schon im
Mutterschoss Mariens der Sohn Gottes war (S. 30).
Die Worte des Vaters bei der TaufeJesu bestätigen
nur was Jesus schon war: Du bist mein geliebter
Sohn (S. 32; 435). Jesus ist von seiner Empfängnis
an durch die hypostatische Union ontologisch Sohn
Gottes und Tempel des Geistes (S. 438).
Es drängt sich nun logischerweise die Frage auf:
Worin bestand denn nun eigentlich diese je neue
und fortschreitende «Sohnwerdung» Jesu? Etwa
darin, dass Jesus, indem er durch die Wirkmacht
des Hl. Geistes immer tiefer hineinwuchs in seine
Sendung, auch mehr und mehr erfuhr, erlebte
und wusste, dass er wirklich der Sohn Gottes war?

In der Tat: Die je neue Sohnwerdung hat mit dem
Wissen und Selbstbewusstsein Jesu zu tun.

III. Das Wissen und Selbstbewusstsein Jesu

1. Wieweit und wieso hat Jesus in seiner Erfahrung

als Mensch überhaupt um seine Gottessohnschaft

gewusst? So fragt sich auch Congar (S. 33).
Hören wir seine Antwort: «Wir berühren hier
einen heiklen Punkt, der schwer zu erhellen und
auszudrücken ist: dass nämlich im menschlichen
Bewusstsein Jesu das Wissen um seine Eigenschaft
und Sendung zunahm. Seine Taufe, seine Begegnung

mit Johannes dem Täufer, das Herabkommen

des Geistes auf ihn, das Wort, das er dabei
vernahm, bilden zweifellos einen entscheidenden
Moment, in dem sich in seiner menschlichen Seele
das Bewusstsein, erwählt, gesandt, Gottessohn
und Knecht-Lamm Gottes zu sein, entscheidend
entfaltet hat» (S. 32). Suchen wir das Problem
vom Wissen und Selbstbewusstsein Jesu, soweit
dies eben möglich ist, noch etwas zu verdeutlichen.

Dabei handelt es sich nicht um sterile
theologische Spekulationen, sondern um Fragen und
Antworten, die für unser persönliches Glaubensverhältnis

zu Christus entscheidend sein können.

2. Was wussteJesus als Kind und als Mensch? Die
Evangelien stellen Jesus nirgends als Wunderkind
dar. Im Gegentiel, die Evangelien bezeugen, dass

Jesus als Heranwachsender zunahm an Weisheit
und Gefallen fand bei Gott und den Menschen,
dass er seinen Eltern gehorchte (Lk 2,40. 51. 52).
Jesus hat als Kind und Mensch hinzugelernt, er
hatte nicht Anteil am Wissen und der Allwissenheit

Gottes, noch erfreute er sich als Kind und
leidender Mensch der ewigen Anschauung Gottes
(visio beata), die Leiden und Sterben eigentlich
ausschliesst. Solche lebensfremde Annahmen sind
unvereinbar mit dem Jesus widerfahrenen, von
ihm gewollten Schicksal und den Worten des
Hebräerbriefes, dass Jesus, obwohl Sohn (Gottes),
mit lautem Schreien und unter Tränen Gebete
und Bitten vor Gott brachte und durch Leiden
den Gehorsam gelernt hat (Hebr. 5,7 f.). Exege-
ten folgern aus verschiedenen Ereignissen und



8

Texten, dass Jesus viele Dinge nicht gewusst und
sich vielleicht gar auch getäuscht habe (vgl. Con-

gar S. 33). Solche Annahmen tun dem Gottsein
Jesu keinen Eintrag, sie bestätigen aber das wirkliche

Mensch- und Menschlichgewordensein Gottes
in Jesus von Nazaret um so deutlicher. Es kann
uns doch sehr viel helfen, wenn wir - und dies
kann eine Erkenntnis aus den bisherigen
Darlegungen sein - ohne am wahren und wesensgleichen

Gottsein Jesu Abstriche zu machen, es aber
auch ernst nehmen, dass in Jesus Christus Gott
selber ein mit uns wesensgleicher Mensch geworden

ist, in allem uns gleich, ausser der Sünde (vgl.
Hebr 4,15).
So manche Darstellungen und Vorstellungen von
Jesus Christus erwecken den Eindruck als sei Jesus
so eine Art Schauspieler gewesen, der, je nach
Bedarf, eine andere Maske anlegte und uns bald die
Rolle Gottes und dann wieder die Rolle eines
Menschen vorspielte. Jesus aber hat weder ein
gespaltenes Wissen, noch Selbstbewusstsein, er Ist
«Einer», eine gottmenschliche Persönlichkeit.

3. Das Wissen und Selbstbewusstsein Jesu, der
Sohn Gottes zu sein. ObwohlJesus von Anfang an
(ontisch) Sohn Gottes war, war das Wissen und
Bewusstsein davon, nicht von Anfang vorhanden
und auch nicht notwendig. Es begann, wuchs und
nahm zu in dem Masse, als Jesus seine Sendung
aufnahm: das Reich Gottes aufzubauen, Juden
und Heiden, alle Völker zum Volk Gottes zu
machen.
Die Antwort, die der zwölfjährige Jesus nach
einem drei Tage dauernden Gespräch mit den
Schriftgelehrten seinen Eltern gab, könnte ein
erstes Aufblitzen in Jesu Wissen und Bewusstsein
darstellen, der Sohn Gottes zu sein: «Wusstet ihr
nicht, dass ich in dem sein muss, was meinem Vater

gehört?» (Lk 2, 49). Vielsagend ist die von Lukas

beigefügte Bemerkung: Maria und Josef
verstanden nicht, was er damit sagen wollte. Sicher
begann Jesu Wissen um seine Gottessohnschaft
durch die Salbung mit Heiligem Geist bei der
Taufe im Jordan. Je mehr sich nun Jesus in seine
Sendung hinein-lebte-glaubte-betete und -rang,

je kompromissloser es Jesus unternahm, seine Mission

in Wort und Werk so zu erfüllen, wie es von
den Propheten über den Messias und Gottesknecht

vorhergesagt war, je mehr er sich bemühte
in wahrem Liebesgehorsam zu tun, wie der Vater
ihm aufgetragen hatte (Joh 14,31), um so mehr
erfuhr, erkannte und wusste sich Jesus als eins mit
dem Vater und als dessen Sohn. Jesus erfuhr sich
als ein «Ich», das wirklich der Sohn Gottes ist.
Im Nachhinein wissen wir auch, dass Jesus von
Nazaret die Welt nicht hätte erlösen können, und
nicht erlöst hätte, wenn er nicht der wesensgleiche
Gottessohn und mit uns der wesensgleiche
Mensch gewesen wäre, der aus freiem Willen sich
dem Leiden unterwarf.

IV. Einige Folgerungen

Es ging in den bisherigen Darlegungen vor allem
um das Wirken des Hl. Geistes im Leben und Heilswerk

vonJesus Christus. Die Hinweise auf die
Entwicklung und Entfaltung des Wissens und Selbst-
bewusstseins Jesu durch den Hl. Geist für und
durch die Erfüllung seiner Berufung und Sendung,
kann auch uns zu neuen Einsichten verhelfen.
In seiner Gundbefindlichkeit war Jesus gegenüber
Gott seinem Vater Mensch wie wir, mit eigenem
Erkennen, Denken und Urteilen, mit freiem Willen.

Es lag nicht in seinem Wissen und in seiner
Hand, worauf sein Leben hinauslief, auch er hatte
zunächst eine unbekannte Zukunft vor sich. Je
mehr sich Jesus aber in das Wagnis seiner
Sendung hineingab, um so mehr erlebte und erfuhr
er, und wusste sogar, dass Gott mit ihm, ja dass er
selber Gottes eigener Sohn ist. Dennoch kam es

ihn sehr schwer an, wie das zweimalige Gebet im
Ölgarten offenlegt, den Willen des Vaters zu
erfüllen (Mt 26,39-42). Dennoch kam es zum
Schrei der Gottverlassenheit (Mt 27,46). Ist Jesu
Weg, ist nicht Jesus Christus selber auch Weg
für jeden, der an ihn glaubt, das heisst, ihm
nachfolgt, um immer lebendiger und befreiender zu
erfahren: Gott ist mit mir?

*Y. Congar: Der Heilige Geist. Herder, Freiburg 1982. 510 S.

DM 68.-.


	Der Heilige Geist im Leben und Wirken von Jesus Christus

