Zeitschrift: Mariastein : Monatsblatter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 61 (1984)

Heft: 1

Artikel: Der Heilige Geist im Leben und Wirken von Jesus Christus
Autor: Kreider, Thomas

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1030764

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 05.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1030764
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Der Heilige Geist
im Leben und Wirken
von Jesus Christus

P. Thomas Kreider

In seinem 1982 erschienenen Buch «Der Heilige
Geist» hat Yves Congar*, wie er im Vorwort (S. 12)
schreibt, eine sehr elementare und liickenhafte
Folge der Erfahrungen und Bekundungen des
Geistes vorgelegt, zuniichst aus der in der Schrift
bezeugten Offenbarung, sodann aus dem Leben
der Kirche im Verlauf einer Geschichte von 2000
Jahren. Da ich personlich dieses Buch fir sehr
wertvoll und wirklich weiterfithrend halte, scheint
es mir angebracht, wenigstens einige der wichtig-
sten neuen Erkenntnisse und Akzente auch einem
fachtheologisch weniger geschulten Leserkreis zu-
ginglich zu machen, was sicher gar nicht so leicht
ist. Ich bitte den Leser, die auch von Congar (S.
330) angefithrten Worte des hl. Hilarius zu be-
denken: «Wir werden gezwungen... zu sagen,
was unsagbar ist. .. die Ohnmacht unserer Spra-
che sich bis zum Unsagbaren hin erstrecken zu las-
sen. . ., so dass also, was in der gliubigen Inner-
lichkeit des Herzens verborgen bleiben sollte, nun
der Gefihrdung menschlichen Wortes ausgesetzt
wird» (De Trin II, 2).

In drei Abschnitten soll das Wirken des Hl. Gei-
stes aufgezeigt werden: im Leben von Jesus Chri-
stus selber, dann im Leben der Kirche (charismati-
sche Erneuerung) und im Leben des Christen. Zu-
nichst geht es darum aufzuzeigen, inwiefern der
Hl. Geist daran mitbeteiligt ist, dass Jesus von Na-
zaret der Sohn Gottes ist und wie sich Jesus seiner
Gottessohnschaft bewusst wurde.

L. Jesus Christus ist der Sohn Gottes

Congar nennt vier Momente oder Ereignisse, auf

Grund deren Jesus Christus durch das Wirken des
HI. Geistes Sohn Gottes ist und es auf neue Weise
wurde (437):

1. Kraft der ewigen Zeugung durch den Vater hat
der in Jesus menschgewordene Sohn Gottes schon
von Ewigkeit her als der wesenseine, ein- und ein-
ziggeborene Sohn Gottes gelebt (priexistiert).

2. Eine neue «Sohnwerdung» und zwar durch den
HI. Geist, ist geschichtliche Tatsache durch die
Menschwerdung des Gottessohnes: «Der HI. Geist
wird iiber dich kommen, und die Kraft des Hoch-
sten wird dich iiberschatten. Deshalb wird auch
das Kind heilig und Sohn Gottes genannt wer-
den» (Lk 1, 35).

3. Bei der Taufe Jesu im Jordan und dem Herab-
kommen des Hl. Geistes mit den Worten des Va-
ters, eroffnete sich fiir Jesus eine neue, sehr be-
wusste Gottessohnschaft im Hinblick auf seine
Sendung als Messias und Heilbringer. «Die Her-
abkunft des Geistes auf Maria lisst sie einen Sohn
auf die Welt bringen, der Sohn Gottes ist; die
Herabkunft des Geistes auf Jesus bei dessen Taufe
weiht ithn zu seiner Sendung» (S. 457).

4. In der Auferstehung und Verhertlichung voll-
endete sich fiir Jesus von Nazaret das, was es schon
immer war: das Gottessohnsein. Der Sohn Gottes,
der dem Fleische nach Nachkomme Davids wur-
de, ist nun als Sohn Gottes in Macht eingesetzt
(vgl. Rom 1, 3).

Zu diesen vier Punkten sagt Congar (S. 437): «Dies
sind Momente, wo Jesus auf neue Weise zum
«Sohn Gottes> geworden (und nicht nur erklirt
worden) ist. Nicht in bezug auf seine hypostati-
sche Beschaffenheit, seine Ontologie als inkarniet-
ter Logos, sondern in bezug auf den Gnadenplan
Gottes und die aufeinanderfolgenden Momente
der Heilsgeschichte.» Uberdenken wir nun kurz
diese einzelnen Momente.

1I. Die verschiedenen Weisen der Gottessobn-
schaft von Jesus Christus durch den HI. Geist

1. Die ewige Zeugung des Gottessohnes. Das Ge-
heimnis des Dreieinigen Gottes braucht hier nicht



erortert zu werden. Wichtig aber scheint mir der
Hinweis, dass Congar eindeutig «zur Zeugung des
Gottessohnes durch den Vater von Ewigkeit her»,
d. h. zur Priexistenz, zum ewigen «Vorher-Exi-
stieren» des Sohnes vor seiner Menschwerdung,
steht.

2. Empfangen vom Heiligen Geist. Auch fir die-
se Wahrheit gibt es fir Congar weder Zweifel,
noch Fragezeichen, noch ein: ja, aber... Neu
und wichtig aber ist die Feststellung, dass der
ewige Sohn Gottes auf Grund der Menschwet-
dung im Schosse Marias durch den HI. Geist, auch
sein Sohn und Gottsein auf neue Weise erfuhr.
Das Kind 1m Schosse Marias ist, was es schon von
Ewigkeit her war: ganz Sohn Gottes, nun aber
auch ganz Mensch. Als Mensch ist Jesus der «Im-
manuel», der Mensch, in dem Gott mit uns ist.
Dies ist auch fiir den ewigen Gottessohn eine neue
Existenz.

3. Die Salbung Jesu miut Heiligem Geist bei der
Taufe 1m _Jordan

a. Obwohl Jesus von Nazaret von Ewigkeit her
und auf Grund seiner Empfingnis durch den HI.
Geist zeitlich und geschichtlich als Mensch exi-
stenziell (ontisch, hypostatisch) Sohn Gottes ist,
fihren Matthidus und Lukas den Beginn des 6f-
fentlichen Lebens und Wirkens nicht auf diese
Tatsachen zuriick, sondern auf das, was bei Jesu
Taufe im Jordan geschah: auf die Herabkunft des
Hl. Geistes und die Stimme des Vaters. «Vorher
tritt Jesus nicht als der auf, der in der Kraft des
Geistes wirkt, und seine Mitbiirger von Nazaret
haben in thm nichts Aussergew6hnliches gesehen»
(S. 30).

Erst nachdem der HI. Geist sichtbar in Gestalt ei-
ner Taube auf Jesus herabgekommen war und
eine Stimme vom Himmel sprach: Du bist mein
geliebter Sohn, an dir habe ich Gefallen gefunden
(Mk 3, 22), erkannte und begann Jesus seine Sen-
dung, es beginnt fiir Jesus das Wissen und das Be-
wusstsein dessen, wer und was er ist, wozu er ge-
sandt: der verheissene Messias. Jesus beruft sich in
einem spiteren Streitgesprich mit den Juden auf

das Geschehen bei seiner Taufe und bestitigt,
dass er vom Vater geheiligt und in die Welt ge-
sandt wurde (vgl. Joh 10, 36). Auch die Begeg-
nung mit Johannes, dem Wegbereiter, diirfte
mitgeholfen haben, Jesus auf «einen Weg» zu
bringen, denn die Herabkunft des HI. Geistes war
fiir Johannes das von Gott ihm zugesagte Erken-
nungszeichen: Dieser ist der Messias, der mit dem
Hl. Geiste tauft (Joh 1, 32 f.).

Sogleich nach der Taufe im Jordan wurde Jesus
vom Geist in die Wiiste gefithrt, wo Satan ihn ver-
leiten wollte, von seiner Macht als Gottessohn Ge-
brauch zu machen: Wenn du der Sohn Gottes
bist? Jesus wirkte nicht die begehrten «Schauwun-
der», er besiegte Satan so griindlich, dass dieser
von ihm abliess (Mt 4, 1-11). Auch dieser Sieg war
fur Jesus Bestatlgung dafiir, dass Gott, dass der
Geist mit ihm ist. Ahnliches ist z. B. von den bald
nachher einsetzenden Krankenheilungen zu sa-
gen.

Diese Ereignisse dndern nichts an Jesu Sein und
Wesen: Sohn Gottes von Ewigkeit her und seit der
Emptingnis durch den HI. Geist, zugleich ganz
Mensch; Jesus wird sich aber auf eine ganz neue
Weise bewusst, wer er ist und wozu er gesandt ist:
der Messias, der Knecht Gottes, der Sohn Gottes
(vgl. S. 33; 435).

b. Die Taufe Jesu im Jordan war also keine leere
Zeremonie fur Jesus, noch eine Schaustellung. Sie
wurde durch die Salbung mit Heiligem Geist und
durch die Stimme des Vaters «Du bist mein ge-
liebter Sohn», nicht nur zu einer Bestitigung des-
sen was und wer Jesus ist und war, Jesus wurde
sich auf neue Weise bewusst, wie er personlich zu
Gott dem Vater stand. So konnte nun auch die fiir
das Heil der Welt entscheidende und schwerste
Etappe im Leben und in der Sendung Jesu begin-
nen: der Weg hinauf nach Golgotha.

In der Bewertung der Taufe Jesu vertritt Congar
(obwohl Dominikaner) eine andere Ansicht als
Thomas von Aquin: «Ich (Congar) hingegen bin
der Ansicht, dass die von diesen Ereignissen ge-
prigten Geschichtsetappen wirklich bestimmte
Momente der Selbstmitteilung Gottes an Jesus
Christus und in Jesus Christus sind. Der Geist ist



wiederholt auf Jesus gekommen, um ihn zum
Christus, zum Heilbringer zu qualifizieren. Dies
ergibt sich aus dem Neuen Testament (S. 434).

4. Jesus Christus als Sohn Gottes eingesetzt durch
die Auferstehung und Verberrlichung. Ein weite-
res und gar vollendendes Moment, worin «Jesus
kraft eines Wirkens Gottes durch seinen Geist sein
Sohnsein irgendwie neu erwirbt, ist das der Aufer-
stechung und Verherrlichung» (S. 436). Zwei Zu-
stinde kénnen in diesem Schicksal Jesu wahrge-
nommen werden. Einmal, die totale Selbstentius-
serung des Gottesknechtes, beginnend mit der
Menschwerdung und gipfelnd im Kreuzestod und
im Abstieg zur Hoélle. Dann, die Verherrlichung
durch die Auferstehung und das Sitzen zur Rech-
ten Gottes, die Gleichstellung mit Gott (Phil
2,6-11, vgl. S. 436). «Darum erblicke ich in der
Taufe und in der Auferstehung-Verherrlichung
zwei Momente neuer Aktuierung der virtus
(Wirksamkeit) des Geistes in Jesus, insofern er
durch Gott zum Messias-Heilbringer und sodann
zum Herrn konstituiert (und nicht nur erklirt)
wird» (S. 438).

Die mehrfachen Ausserungen Congars, dass Jesus
durch den HI. Geist jeweilen, nicht nur als Sohn
Gottes erklirt und kundgemacht, sondern dass Je-
sus auf je neue Weise zum Sohn Gottes wurde,
diirfen aber keinesfalls im Sinne einer schrittwei-
sen Adoption Jesu durch den Vatergott verstan-
den werden. Congar stellt wiederholt klar, dass Je-
sus von Ewigkeit her und darum auch schon im
Mutterschoss Mariens der Sohn Gottes war (S. 30).
Die Worte des Vaters bei der Taufe Jesu bestitigen
nur was Jesus schon war: Du bist mein geliebter
Sohn (S. 32; 435). Jesus ist von seiner Empfingnis
an durch die hypostatische Union ontologisch Sohn
Gottes und Tempel des Geistes (S. 438).

Es dringt sich nun logischerweise die Frage auf:
Worin bestand denn nun eigentlich diese je neue
und fortschreitende «Sohnwerdung» Jesu? Etwa
darin, dass Jesus, indem er durch die Wirkmacht
des HI. Geistes immer tiefer hineinwuchs in seine
Sendung, auch mehr und mehr erfuhr, erlebte

und wusste, dass er wirklich der Sohn Gottes war? -

In der Tat: Die je neue Sohnwerdung hat mit dem
Wissen und Selbstbewusstsein Jesu zu tun.

III. Das Wissen und Selbstbewusstsein Jesu

1. Wiewett und wieso hat Jesus in seiner Erfah-
rung als Mensch tibethaupt um seine Gottessohn-
schaft gewusst? So fragt sich auch Congar (S. 33).
Héren wir seine Antwort: «Wir beriihren hier ei-
nen heiklen Punkt, der schwer zu erhellen und
auszudriicken ist: dass nimlich 7m menschlichen
Bewusstsein Jesu das Wissen um seine Eigenschaft
und Sendung zunahm. Seine Taufe, seine Begeg-
nung mit Johannes dem Tiufer, das Herabkom-
men des Geistes auf thn, das Wort, das er dabet
vernahm, bilden zweifellos einen entscheidenden
Moment, in dem sich in seiner menschlichen Seele
das Bewusstsein, erwihlt, gesandt, Gottessohn
und Knecht-Lamm Gottes zu sein, entscheidend
entfaltet hat» (S. 32). Suchen wir das Problem
vom Wissen und Selbstbewusstsein Jesu, soweit
dies eben moglich ist, noch etwas zu verdeutli-
chen. Dabei handelt es sich nicht um sterile theo-
logische Spekulationen, sondern um Fragen und
Antworten, die fiir unser personliches Glaubens-
verhiltnis zu Christus entscheidend sein konnen.

2. Was wusste Jesus als Kind und als Mensch? Die
Evangelien stellen Jesus nirgends als Wunderkind
dar. Im Gegentiel, die Evangelien bezeugen, dass
Jesus als Heranwachsender zunahm an Weisheit
und Gefallen fand bei Gott und den Menschen,
dass er seinen Eltern gehorchte (Lk 2,40.51.52).
Jesus hat als Kind und Mensch hinzugelernt, er
hatte nicht Anteil am Wissen und der Allwissen-
heit Gottes, noch erfreute er sich als Kind und lei-
dender Mensch der ewigen Anschauung Gottes
(visio beata), die Leiden und Sterben eigentlich
ausschliesst. Solche lebensfremde Annahmen sind
unvereinbar mit dem Jesus widerfahrenen, von
thm gewollten Schicksal und den Worten des He-
brierbriefes, dass Jesus, obwohl Sohn (Gottes),
mit lautem Schreien und unter Trinen Gebete
und Bitten vor Gott brachte und durch Leiden
den Gehorsam gelernt hat (Hebr. 5,7 f.). Exege-
ten folgern aus verschiedenen Ereignissen und



Texten, dass Jesus viele Dinge nicht gewusst und
sich vielleicht gar auch getduscht habe (vgl. Con-
gar S. 33). Solche Annahmen tun dem Gottsein
Jesu keinen Eintrag, sie bestitigen aber das wirtkli-
che Mensch- und Menschlichgewordensein Gottes
in Jesus von Nazaret um so deutlicher. Es kann
uns doch sehr viel helfen, wenn wir — und dies
kann eine Erkenntnis aus den bisherigen Darle-
gungen sein — ohne am wahren und wesensglei-
chen Gottsein Jesu Abstriche zu machen, es aber
auch ernst nehmen, dass in Jesus Christus Gott
selber ein mit uns wesensgleicher Mensch gewor-
den ist, in allem uns gleich, ausser der Siinde (vgl.
Hebr 4, 15).

So manche Darstellungen und Vorstellungen von
Jesus Christus erwecken den Eindruck als sei Jesus
so eine Art Schauspieler gewesen, der, je nach Be-
darf, eine andere Maske anlegte und uns bald die
Rolle Gottes und dann wieder die Rolle eines
Menschen vorspielte. Jesus aber hat weder ein ge-
spaltenes Wissen, noch Selbstbewusstsein, er Ist
«Einer», eine gottmenschliche Personlichkeit.

3. Das Wissen und Selbstbewusstsein Jesu, der
Sohn Gottes zu sein. Obwohl Jesus von Anfang an
(ontisch) Sohn Gottes war, war das Wissen und
Bewusstsein davon, nicht von Anfang vorhanden
und auch nicht notwendig. Es begann, wuchs und
nahm zu in dem Masse, als Jesus seine Sendung
aufnahm: das Reich Gottes aufzubauen, Juden
und Heiden, alle Volker zum Volk Gottes zu
machen.

Die Antwort, die der zwolfjihrige Jesus nach ei-
nem drei Tage dauernden Gesprich mit den
Schriftgelehrten seinen Eltern gab, kénnte ein er-
stes Aufblitzen in Jesu Wissen und Bewusstsein
darstellen, der Sohn Gottes zu sein: «Wusstet thr
nicht, dass ich in dem sein muss, was mzeinern Va-
ter gehort?» (Lk 2, 49). Vielsagend ist die von Lu-
kas beigefugte Bemerkung: Maria und Josef ver-
standen nicht, was er damit sagen wollte. Sicher
begann Jesu Wissen um seine Gottessohnschaft
durch die Salbung mit Heiligem Geist bei der
Taufe im Jordan. Je mehr sich nun Jesus in seine
Sendung hinein-lebte-glaubte-betete und -rang,

je kompromissloser es Jesus unternahm, seine Mis-
sion in Wort und Werk so zu erfiillen, wie es von
den Propheten tber den Messias und Gottes-
knecht vorhergesagt war, je mehr er sich bemiihte
in wahrem Liebesgehorsam zu tun, wie der Vater
thm aufgetragen hatte (Joh 14,31), um so mehr
erfuhr, erkannte und wusste sich Jesus als eins mit
dem Vater und als dessen Sohn. Jesus erfuhr sich
als ein «Ich», das wirklich der Sohn Gottes ist.

Im Nachhinein wissen wir auch, dass Jesus von
Nazaret die Welt nicht hiitte erlosen kénnen, und
nicht erlost hitte, wenn er nicht der wesensgleiche
Gottessohn und mit uns der wesensgleiche
Mensch gewesen wire, der aus freiem Willen sich
dem Leiden unterwarf.

IV. Einige Folgerungen

Es ging in den bisherigen Darlegungen vor allem
um das Wirken des Hl. Geistes im Leben und Heils-
werk von Jesus Christus. Die Hinweise auf die Ent-
wicklung und Entfaltung des Wissens und Selbst-
bewusstseins Jesu durch den HI. Geist fiir und
durch die Erfiillung seiner Berufung und Sendung,
kann auch uns zu neuen Einsichten verhelfen.

In seiner Gundbefindlichkeit war Jesus gegentiber
Gott seinem Vater Mensch wie wir, mit eigenem
Erkennen, Denken und Urteilen, mit freiem Wil-

len. Es lag nicht in seinem Wissen und in seiner
Hand, worauf sein Leben hinauslief, auch er hatte
zunichst eine unbekannte Zukunft vor sich. Je
mehr sich Jesus aber in das Wagnis seiner Sen-
dung hineingab, um so mehr erlebte und erfuhr
er, und wusste sogar, dass Gott mit thm, ja dass er
selber Gottes eigener Sohn ist. Dennoch kam es
ihn sehr schwer an, wie das zweimalige Gebet im
Olgarten offenlegt, den Willen des Vaters zu er-
fullen (Mt 26,39.42). Dennoch kam es zum
Schrei der Gottverlassenheit (Mt 27, 46). Ist Jesu
Weg, ist nicht Jesus Christus selber auch der Weg
fir jeden, der an ihn glaubt, das heisst, thm nach-
folgt, um immer lebendiger und befreiender zu
erfahren: Gott ist mit mir?

*Y. Congar: Der Heilige Geist. Herder, Freiburg 1982. 510 S.
DM 68.-.



	Der Heilige Geist im Leben und Wirken von Jesus Christus

