
Zeitschrift: Mariastein : Monatsblätter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 60 (1983)

Heft: 9

Artikel: "Unruhig ist unser Herz...". XXVII

Autor: Bütler, Anselm

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1031191

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1031191
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


225

«Unruhig
ist unser Herz ...» XXVII
P. Anselm Bütler

Zusammenfassender Rückblick

In einer langen Artikelreihe haben wir uns mit der
Möglichkeit der Gotteserfahrung beschäftigt und
zahlreiche «Orte» genannt, die Gotteserfahrung
ermöglichen. Angesichts dieser Fülle von Mög¬

lichkeiten drängt sich der Gedanke auf: Eigentlich
müsste jeder Mensch immer wieder Gotteserfahrungen

machen, die ihn zu einem Glaubenden
bewegen. Dem scheint aber gerade heute nicht so

zu sein. Immer grösser wird, besonders bei den
Jugendlichen, die religiöse Interesselosigkeit. Dieser
abschliessende Artikel möchte diese Problematik
etwas zu klären versuchen. In einem ersten Teil
soll nochmals in einer Art Zusammenfassung von
der möglichen Gotteserfahrung die Rede sein. In
einem zweiten Teil soll etwas beigetragen werden
zur Problematik der religiösen Interesselosigkeit.

1. Fülle möglicher Gotteserfahrung
«Für Paulus und seine Gemeinden waren
Wirklichkeit und Wirksamkeit des Geistes nicht nur
eine theologische Lehre, wie sie es für uns heute
noch weithin sind. Der Geist war zuallererst eine
Erfahrungstatsache, auf die Paulus sich daher bei
seiner Argumentation und bei seinen sittlichen
Ermahnungen immer wieder berufen konnte» (F.
Porsch). Wer immer die Schriften des Neuen
Testamentes liest, wird von dieser Tatsache
beeindruckt sein, dass die Gotteserfahrung der ersten
Christengemeinden, vor allem in der Form der
Geisterfahrung, fast etwas Alltägliches war. Dabei
wurde dieser Geist vor allem erfahren als eine
verändernde Kraft. An die Christen in Galatien stellt
Paulus die Frage: «Habt ihr denn so Grosses
vergeblich erfahren? Warum gibt Gott euch
denn den Geist und bewirkt Wundertaten unter
euch?» (Gal. 3, 4 f.). Den Korinthem schreibt er:
«Meine Botschaft und Verkündigung war nicht
Überredung sondern war mit dem Erweis von
Geist und Kraft verbunden, damit sich euer Glaube

nicht auf Menschenweisheit stütze, sondern
auf die Kraft Gottes.» Die Zentralerfahrung, welche

die ersten Christen durch den Geist machten,
war die Erfahrung, dass Jesus lebt. «Aus manchen
Texten kann geschlossen werden, dass der Geist
nicht nur bei der AuferweckungJesu mitwirkte; er
hat bei den Jüngern auch die Erkenntnis und
Gewissheit bewirkt, dass Jesus als Herr lebt und
herrscht. Offenbar war für die frühen Christen
die Erfahrung des Geistes, seines Wirkens in der



226

Gemeinde, gleichbedeutend mit der Erfahrung,
dassJesus lebt (vgl. 1 Thess 1, 5 f.; 2 Kor 3, 17 f.;
13, 3-4)» (F. Porsch).
Diese Erfahrung des Geistes, dass er den Glauben
an Jesus als den Auferweckten ermöglicht, ist für
die Gemeinde der stärkste Beweis, dass Christus in
der Gemeinde wirkend gegenwärtig ist. Im Geiste
ist der Herr seiner Gemeinde auch nach seinem
Tode nahe, und durch ihn stärkt er sie im Glauben.

«Für Paulus ist der Geist die Kraft, die das

Leben des einzelnen Christen und das der christlichen

Gemeinde total bestimmt oder bestimmen
sollte» (F. Porsch). Diese Bestimmung der Christen

durch den Geist zeigt sich vor allem durch
eine Vielzahl von Gaben, den sog. Charismen. Es

ist erstaunlich, welch ein Reichtum an Geistesgaben

es in den paulinischen Gemeinden gab. Paulus

führt im 1 Kor und im Rom solche Geistesgaben

an: Weisheitsrede, Erkenntnisrede,
Glaubenskraft, Heilungsgabe, Wunderkräfte, prophetische

Rede, Unterscheidung der Geister,
Sprachengebet, Deutung des Sprachengebetes, Lehre
und Unterweisung, Trost und Mahnung,
Hilfeleistungen, Leitung, Almosengeben, Barmherzig-
keit-Uben. Ferner gibt es Gemeinde-Dienste der
Apostel, Propheten, Lehrer, Vorsteher, Sich-Ab-
mühenden.
Vor einer solchen Überfülle von Geisterfahrungen
stellt sich uns heute die Frage: Wo bleiben heute
diese Erfahrungen? Wirkt heute der Geist nicht
mehr? Dazu ist ein Zweifaches zu sagen. Zuerst
einmal dürfte doch auch heute die Kirche reicher
an Geistesgaben sein als wir meinen. Wir geben
ihnen vielleicht nur keine Chance, sich zu entfalten,

oder uns fehlt das Organ, sie als solche zu
erkennen. Dann dürfte ebenso wahr sein, dass der
Geist heute nicht nur im eigentlich direkt religiösen

Bereich erfahren wird, sondern auch im
Alltagsleben. Karl Rahner sagt dazu: «Man kann
auch heute die Erfahrung des Geistes machen
In der Mitte unserer Existenz, da sitzt die Erfahrung

Gottes und, durch die Gnade radikalisiert,
die Erfahrung des Geistes. Diese Erfahrung ist
meistens anonym, wird von uns nicht in Worte
gefasst, wird sogar meistens von uns, die wir zu

den einzelnen Gegenständen des Alltages und
ihren Aufgaben entfliegen, verdrängt. Aber sie ist
da, und sie wird eben doch in bestimmten Augenblicken

auch in sogenannter Alltagsexistenz erfahren

Diese Erfahrung ist immer und überall in
der ganzen Länge und Breite der menschlichen
Existenz und ihrer Geschichte gegeben. Sie

wird nur meist von den Menschen unbeachtet
gelassen als etwas, das seinen Alltag stört. Mitten
im Alltag drängt sich immer wieder die Erfahrung
des Geistes selber vor. Dort, wo selbstlos geliebt
wird, dort, wo alle Pflicht getan wird, die auf
keinen Lohn mehr rechnet, dort, wo der Tod und seine

Unbegreiflichkeit gelassen angenommen wird,
dort, wo man gut ist, ohne Dank zu ernten, überall

dort macht man eine Erfahrung des Heiligen
Geistes, auch wenn der einzelne Mensch vielleicht
diese Erfahrung des Heiligen Geistes in dieser

theologischen Sprache nicht zu interpretieren
vermag.»

Karl Rahner fährt weiter: «Selbstverständlich sollte

ein Christ im Laufe seines Lebens diese
Geisterfahrungen, die über das ganze menschliche Leben
ausgebreitet sind, intensiver machen. Er sollte sie

intensiver, in entschlossener Freiheit annehmen,
gleichsam aushalten und ausleiden. Dort, wo
in letzter Selbstlosigkeit geliebt wird und der
Mensch wirklich den Sprung in das Geheimnis, in
die unbelohnte Liebe, in eine letzte radikale
Treue wagt, da hat er mit Gott und seinem Geist
schon zu tun gehabt, da hat er ihn angenommen.
Es kommt tausendmal im Leben vor, dass ein
Mensch durchaus echte, wurzelhafte Erfahrungen
macht, ohne deren Anerkennung als Erfahrung
des Heiligen Geistes.» Und als Hinweis, wie man
sich für solche Erfahrungen disponieren kann,
nennt Karl Rahner: «Lebe in absoluter Treue zu
deinem Gewissen in einer wirklich sich um
Selbstlosigkeit bemühenden Liebe zum Nächsten dein
Leben, lies dabei in der Schrift und empfange von
dort die genauere Interpretation, die Aufschliessung

deiner Erfahrung, dann kommst du schon zu
einer Erfahrung des Geistes und auch zu einem
der Lehre des Christentums entsprechenden
Verständnis dieser Erfahrung vom Geist.»



227

2. Ausfall religiöser Erfahrung
Nun aber stellt sich umso drängender die Frage:
Wenn Gottes-, Geist-, religiöse Erfahrung immer
und überall möglich sind, wenn, wie Karl Rahner
sagt, «mitten im Alltag die Erfahrung des Geistes
selbst vordrängt», woher kommt es dann, dass

heute solche Gottes- und Geisterfahrung tatsächlich
weithin ausfallen, dass die religiöse Ansprechbarkeit

in erschreckendem Masse zurückgeht?
Natürlich könnten dafür viele Ursachen angeführt
werden. Ich möchte aber versuchen, auf den Kern
dieser Problematik hinzuweisen. Im Verlauf dieser

Artikelreihe über Gotteserfahrung ist immer
wieder daraufhingewiesen worden, dass Gotteserfahrung

im tiefsten und letzten zwei Grundformen

aufweist: die Erfahrung, dass eine fremde
Kraft in mir wirkt, die nicht von mir stammt, mir
aber Kraft gibt, um echt menschlich, echt christlich

leben zu können; die Erfahrung der Einheit,
der Verbundenheit mit der ganzen Wirklichkeit,
in der aber ein Unnennbares, Geheimnisvolles als

tragender Einheitsgrund aufscheint.
Damit es wirklich zu einer solchen bewussten Gottes-

und Geisterfahrung kommt, muss der Mensch
entsprechend befähigt sein, solche Erfahrungen
auch sachgerecht deuten zu können. Das aber
muss er durch andere Menschen lernen. «In der
religiösen Erfahrung treten infolge eines Ereignisses
verschiedene zusammenhanglose Erfahrungen in
eine Beziehung, die hier auf eine mögliche, letzte
sinngebende Instanz hinweist. Dieser Hinweis
kann jedoch nur religiös erfahren werden, wenn
die religiöse Dimension dem Erfahrenden sozio-
kulturell erschlossen ist. Andernfalls wird er die
verweisende Beziehung vielleicht als Zufall oder
Glück oder Ausdruck seiner eigenen Zielstrebigkeit

ansehen» (G. Longemeyer). Hier müssten wir
wieder zu jenen «geistlichen Vätern» gehen können,

welche z.B. im alten Mönchtum eine
entscheidende Rolle spielten, weil sie ihre eigenen
Gotteserfahrungen andern «erzählen» und so
andern helfen konnten, ihre Erfahrungen religiös zu
deuten. Heute ist uns von den östlichen Religionen

her der «Guru», der geistliche Lehrmeister
bekannt. Was wir heute brauchen, sind Christen,

vor allem natürlich Priester und Ordensleute, die
wissen und fähig sind, als «von Gott wirklich
innerlich begnadete und bevollmächtigte <Gurus>
des lieben Gottes» (K. Rahner) den Menschen die
religiöse Dimension ihrer Erfahrung aufzuzeigen
und verständlich zu machen.
Ferner ist es nötig, dass der heutige Mensch, vor
allem der junge Mensch überhaupt wieder fähig
wird, die Einheitserfahrung zu machen, sich auf
andere Menschen, die Natur, die gesamte
Wirklichkeit einzulassen. Die religiöse Dimension der
Erfahrung und des Erlebnisses wird nur erreicht,
«wenn der Erlebende sich einlässt auf das
Unnennbare, Geheimnisvolle als die tragende
Wirklichkeit» (G. Longemeyer). Hier allerdings stehen
wir vor einer ganz schwerwiegenden Krise unseres
heutigen westlichen Lebensstiles. «Religiöse Un-
ansprechbarkeit und Interesselosigkeit hat als

Ursache die gestörte Umwelterfahrung, mit der
die religiöse Erfahrung zusammenhängt» (J.
Schmidt). Rolf Oerter, der diesen Zusammenhang
speziell untersucht hat, kommt zum Ergebnis: «Je

mehr sich das Individuum mit der Umwelt - sei es
die konkrete oder eine transzendierende Umwelt
- eins fühlt, desto eher kann man sein Erlebnis als

religiös bezeichnen. Scharfe Scheidung von Ich
und Umwelt bedeutet demgegenüber Angst, Un-
geborgenheit und als letzte Konsequenz
Verzweiflung.» Denn die heutige Situation unseres
westlichen «Lebensstiles» führt zu einer immer
grösseren Distanzierung des einzelnen zur
Umwelt. Oerter nennt diese Distanzierung «Entfremdung».

Diese Entfremdung zeigt sich, besonders
bei Jugendlichen, in den drei Bereichen: Verhältnis

zu den Eltern, zur Natur, zu ihrer Berufsarbeit,

die lange Jahre identisch ist mit dem
Schulbesuch. Wie erschreckend gross diese Entfremdung

sein kann, haben Tests bewiesen, die mit
ganzen Schulklassen durchgeführt wurden. Wenn
Schulklassen fast geschlossen aussagen: «Eigentlich

lebe ich nur in der Freizeit, sie ist für mich
der wichtigste Teil des Tages» oder: «Ein Bild oder
einen Gegenstand eine Zeitlang einfach nur
anzugucken, bringt überhaupt nichts» oder: «Wenn im
Fernsehen Bilder aus Katastrophengebieten ge-



228

zeigt werden, denke ich oft, was geht denn mich
das an» oder, wenn sie als sinnlos ansehen, für ihre
Eltern zu beten, beim Wandern in der Natur darauf

zu achten, Blumen nicht zu vertreten, dann
muss einen wirklich fast der Schock treffen.
Angesichts dieser erschreckenden Tatsachen stellt
sich umso drängender die Frage, wie Entfremdung

gegenüber Mitmensch, Natur und Beruf
überwunden werden kann. Hinweis dazu kann
uns die Feststellung geben, dass Schüler gegenüber

der Schule sich distanzieren, weil sie nicht
wissen, wozu sie bestimmte Stoffe lernen. Das
zeigt, dass sie den Sinn nicht einsehen, welchen
solches Lernen hat. «Distanzierung und Entfremdung

können als wichtige Ursache für fehlende
Sinnfindung angesehen werden» (R. Oerter). Damit

zeigt sich ein noch zentralerer Grund für den
Ausfall der Gotteserfahrung: Erlebnis der
Sinnlosigkeit. «Religiöse Erfahrung hängt, neben der
Umweltintegriertheit, auch von der Sinninterpretation

der Situation ab» (J. Schmidt).
Hier kann der Ansatz gefunden werden, um den
Menschen, vor allem denJugendlichen, wieder
fähig zu machen für Gotteserfahrung. «Sinn bedeutet

Hingabe an eine Aufgabe, eine Person, letztlich

an Gott. Menschsein heisst, immer schon
über sich selbst hinaus auf etwas gerichtet sein,
das nicht wieder es selbst ist, auf etwas oder
jemanden, auf einen Sinn, den es erfüllt, oder auf
anderes menschliches Sein, dem es liebend begegnet»

(Viktor E. Frankl). Sinnvolles Handeln kann
die Entfremdung gegenüber der Umwelt vermindern

und nach und nach ganz beseitigen. Das
aber wird sich auf die Fähigkeit zur religiösen
Erfahrung auswirken. «Wird die gestörte Umwelterfahrung

durch Sinnorientierung aufgehoben, so

muss sich das auf die religiöse Erfahrung auswirken.

Statt Desinteresse ist religiöse Ansprechbarkeit

gegeben» (]. Schmidt).
Was kann konkret in dieser Hinsicht getan
werden? Zuerst einmal: Die Entfremdung kann nicht
durch direkte religiöse Beeinflussung und Betätigung

abgebaut werden. Der Ansatz muss in der
«Alltagssituation» gesucht werden. Hier nun
haben Versuche und Untersuchungen zwei wichtige

Erkenntnisse gebracht. «Direkte Formen der
Umweltaneignung vermindern die Entfremdung. Solche

Formen sind: Basteln, Gartenarbeit, Fotografieren,

künstlerische Tätigkeit» (J. Schmidt). Solche

Betätigungen bewirken einen ungestörten
Umweltbezug umso mehr, wenn sie zusammen
mit Gleichaltrigen ausgeübt werden. Hier erreicht
nun die Kleingruppe eine entscheidende Bedeutung.

So äussern sich etwajugendliche: «Ich finde
es wichtig, Freunde zu haben, die die gleiche
<Wellenlänge> haben wie ich» oder: «Das wichtigste

am Sport ist, dass man ihn gemeinsam mit guten

Freunden ausübt». Noch ein Faktor ist wichtig,

gerade bei jugendlichen, um Entfremdung zu
überwinden und Sinn zu erfahren: die jugendliche

Liebe. Frankl hat darauf hingewiesen, dass

die Hingabe an eine Person, die Ausrichtung auf
ein Du, dem man liebend begegnet, sinnvermittelnd

ist. Das gilt auch und in vermehrtem Masse

für die jugendliche Liebe. Gewiss gibt es hier
unreife, egoistische Formen, in denen der Partner
zum eigenen Vorteil ausgenützt wird. Aber auch
Jugendliche sind schon zu echter selbstloser
Partnerliebe fähig, wie etwa folgende Äusserungen
bezeugen: «Verliebt sein bedeutet, sich selbst

ganz aufzugeben» oder: «Wenn man verliebt ist,
sieht man von sich selber ab und lebt nur für den
(die) andere(n)».
Natürlich sind das alles keine «Patentrezepte».
Aber es müsste bei dem Bemühen, die Menschen,
vor allem die Jugendlichen, religiös ansprechbar
und interessiert zu machen, viel ernster miteinbezogen

werden. Leider findet sich noch bei vielen
Eltern und religiösen Erziehern die Aufteilung in
«religiöse» und «nichtreligiöse» Anlässe, Tätigkeiten

usw. Gerade wenn wir ernst nehmen, «dass

sich die Erfahrung des Geistes mitten im Alltag
selber vordrängt», dann dürfte in der religiösen
Erziehung solche Aufteilung nicht mehr vorkommen.

Denn alles, was Sinn vermitteln kann, ist
immer ein Weg zum Religiösen, kann «längst
verschüttete Quellen einer ursprünglichen, unbewus-
sten, verdrängten Gläubigkeit wieder zum Sprudeln

bringen» (Viktor E. Frankl).


	"Unruhig ist unser Herz...". XXVII

