Zeitschrift: Mariastein : Monatsblatter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 60 (1983)

Heft: 9

Artikel: "Unruhig ist unser Herz...". XXVII
Autor: Batler, Anselm

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1031191

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1031191
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

«Unr uhig

ist unser Herz . . .» XXVII

P. Anselm Biitler

Zusammenfassender Riickblick

In einer langen Artikelreihe haben wir uns mit der
Moglichkeit der Gotteserfahrung beschiftigt und
zahlreiche «Orte» genannt, die Gotteserfahrung
ermoglichen. Angesichts dieser Fiille von Mog-

225

lichkeiten dringt sich der Gedanke auf: Eigentlich
miisste jeder Mensch immer wieder Gotteserfah-
rungen machen, die thn zu einem Glaubenden
bewegen. Dem scheint aber gerade heute nicht so
zu sein. Immer grosser wird, besonders bei den Ju-
gendlichen, die religiose Interesselosigkeit. Dieser
abschliessende Artikel mochte diese Problematik
etwas zu kliren versuchen. In einem ersten Teil
soll nochmals in einer Art Zusammenfassung von
der moglichen Gotteserfahrung die Rede sein. In
einem zweiten Teil soll etwas beigetragen werden
zur Problematik der religiosen Interesselosigkeit.

1. Fille moglicher Gotteserfabrung

«Fiir Paulus und seine Gemeinden waren Wirk-
lichkeit und Wirksamkeit des Geistes nicht nur
eine theologische Lehre, wie sie es fiir uns heute
noch weithin sind. Der Geist war zuallererst eine
Erfahrungstatsache, auf die Paulus sich daher bei
seiner Argumentation und bei seinen sittlichen
Ermahnungen immer wieder berufen konnte» (F.
Porsch). Wer immer die Schriften des Neuen Te-
stamentes liest, wird von dieser Tatsache beein-
druckt sein, dass die Gottesetfahrung der ersten
Christengemeinden, vor allem in der Form der
Geisterfahrung, fast etwas Alltdgliches war. Dabei
wurde dieser Geist vor allem erfahren als eine ver-
indernde Kraft. An die Christen in Galatien stellt
Paulus die Frage: «Habt ihr denn so Grosses ver-
geblich erfahren? ... Warum gibt Gott euch
denn den Geist und bewirkt Wundertaten unter
euch?» (Gal. 3,4 f.). Den Korinthern schreibt er:
«Meine Botschaft und Verkiindigung war nicht
Uberredung . . ., sondern war mit dem Erweis von
Geist und Kraft verbunden, damit sich euer Glau-
be nicht auf Menschenweisheit stiitze, sondern
auf die Kraft Gottes.» Die Zentralerfahrung, wel-
che die ersten Christen durch den Geist machten,
war die Erfahrung, dass Jesus lebt. «Aus manchen
Texten kann geschlossen werden, dass der Geist
nicht nur bei der Auferweckung Jesu mitwirkte; er
hat bei den Jungern auch die Erkenntnis und Ge-
wissheit bewirkt, dass Jesus als Herr lebt und
herrscht . . . Offenbar war fiir die frithen Christen
die Erfahrung des Geistes, seines Wirkens in der



226

Gemeinde, gleichbedeutend mit der Erfahrung,
dass Jesus lebt (vgl. 1 Thess 1,5 f.; 2 Kor 3,17 {;
13, 3-4)» (F. POI‘SCh).

Diese Erfahrung des Geistes, dass er den Glauben
an Jesus als den Auferweckten ermoglicht, ist fur
die Gemeinde der stirkste Beweis, dass Christus in
der Gemeinde wirkend gegenwirtig ist. Im Geiste
ist der Herr seiner Gemeinde auch nach seinem
Tode nahe, und durch thn stirkt er sie im Glau-
ben. «Fiir Paulus ist der Geist die Kraft, die das
Leben des einzelnen Christen und das der christli-
chen Gemeinde total bestimmt oder bestimmen
sollte» (F. Porsch). Diese Bestummung der Chri-
sten durch den Geist zeigt sich vor allem durch
eine Vielzahl von Gaben, den sog. Charismen. Es
ist erstaunlich, welch ein Reichtum an Geistesga-
ben es in den paulinischen Gemeinden gab. Pau-
lus tithre im 1 Kor und im Rém solche Geistesga-
ben an: Weisheitsrede, Erkenntnisrede, Glau-
benskraft, Heilungsgabe, Wunderkrifte, prophe-
tische Rede, Unterscheidung der Geister, Spra-
chengebet, Deutung des Sprachengebetes, Lehre
und Unterweisung, Trost und Mahnung, Hilfelei-
stungen, Leitung, Almosengeben, Barmherzig-
keit-Uben. Ferner gibt es Gemeinde-Dienste der
Apostel, Propheten, Lehrer, Vorsteher, Sich-Ab-
mithenden.

Vor einer solchen Uberfiille von Geisterfahrungen
stellt sich uns heute die Frage: Wo bleiben heute
diese Erfahrungen? Wirkt heute der Geist nicht
mehr? Dazu ist ein Zweifaches zu sagen. Zuerst
einmal diirfte doch auch heute die Kirche reicher
an Geistesgaben sein als wir meinen. Wir geben
thnen vielleicht nur keine Chance, sich zu entfal-
ten, oder uns fehlt das Organ, sie als solche zu er-
kennen. Dann diirfte ebenso wahr sein, dass der
Geist heute nicht nur im eigentlich direkt religio-
sen Bereich erfahren wird, sondern auch im All-
tagsleben. Karl Rahner sagt dazu: «Man kann
auch heute die Erfahrung des Geistes machen . . .
In der Mitte unserer Existenz, da sitzt die Erfah-
rung Gottes und, durch die Gnade radikalisiert,
die Erfahrung des Geistes. Diese Erfahrung ist
meistens anonym, wird von uns nicht in Worte
gefasst, wird sogar meistens von uns, die wir zu

den einzelnen Gegenstinden des Alltages und ih-
ren Aufgaben entfliegen, verdringt. Aber sie ist
da, und sie wird eben doch in bestimmten Augen-
blicken auch in sogenannter Alltagsexistenz erfah-
ren . .. Diese Erfahrung ist immer und tiberall in
der ganzen Linge und Breite der menschlichen
Existenz und ihrer Geschichte gegeben... Sie
wird nur meist von den Menschen unbeachtet ge-
lassen als etwas, das seinen Alltag stort . . . Mitten
im Alltag dringt sich immer wieder die Erfahrung
des Geistes selber vor. Dort, wo selbstlos geliebt
wird, dort, wo alle Pflicht getan wird, die auf kei-
nen Lohn mehr rechnet, dort, wo der Tod und sei-
ne Unbegreiflichkeit gelassen angenommen wird,
dort, wo man gut ist, ohne Dank zu ernten, iiber-
all dort macht man eine Erfahrung des Heiligen
Geistes, auch wenn der einzelne Mensch vielleicht
diese Erfahrung des Heiligen Geistes in dieser
theologischen Sprache nicht zu interpretieren ver-
mag.»

Karl Rahner fihrt weiter: «Selbstverstindlich soll-
te ein Christ im Laufe seines Lebens diese Geister-
fahrungen, die iiber das ganze menschliche Leben
ausgebreitet sind, intensiver machen. Er sollte sie
intensiver, in entschlossener Freiheit annehmen,
gleichsam aushalten und ausleiden . .. Dort, wo
in letzter Selbstlosigkeit geliebt wird und der
Mensch wirklich den Sprung in das Geheimnis, in
die unbelohnte Liebe, in eine letzte radikale
Treue wagt, da hat er mit Gott und seinem Geist
schon zu tun gehabt, da hat er thn angenommen.
Es kommt tausendmal im Leben vor, dass ein
Mensch durchaus echte, wurzelhafte Erfahrungen
macht, ohne deren Anerkennung als Erfahrung
des Heiligen Geistes.» Und als Hinweis, wie man
sich fiir solche Erfahrungen disponieren kann,
nennt Karl Rahner: «Lebe in absoluter Treue zu
deinem Gewissen in einer wirklich sich um Selbst-
losigkeit bemithenden Liebe zum Nichsten dein
Leben, lies dabei in der Schrift und empfange von
dort die genauere Interpretation, die Aufschlies-
sung deiner Erfahrung, dann kommst du schon zu
einer Erfahrung des Geistes und auch zu einem
der Lehre des Christentums entsprechenden Ver-
stindnis dieser Erfahrung vom Geist.»



2. Ausfall religiser Erfabrung

Nun aber stellt sich umso dringender die Frage:
Wenn Gottes-, Geist-, religiose Erfahrung immer
und tiberall méglich sind, wenn, wie Karl Rahner
sagt, «mitten im Alltag die Erfahrung des Geistes
selbst vordringt», woher kommt es dann, dass
heutesolche Gottes-und Geisterfahrung tatsichlich
weithin ausfallen, dass die religiose Ansprechbat-
keit in erschreckendem Masse zuriickgeht?
Natiirlich kénnten dafiir viele Ursachen angefiihrt
werden. Ich mochte aber versuchen, auf den Kern
dieser Problematik hinzuweisen. Im Verlauf die-
ser Artikelreihe iiber Gotteserfahrung ist immer
wieder darauf hingewiesen worden, dass Gotteser-
fahrung im tiefsten und letzten zwei Grundfor-
men aufweist: die Erfahrung, dass eine fremde
Kraft in mir wirkt, die nicht von mir stammt, mir
aber Kraft gibt, um echt menschlich, echt christ-
lich leben zu kénnen; die Erfahrung der Einheit,
der Verbundenheit mit der ganzen Wirklichkeit,
in der aber ein Unnennbares, Geheimnisvolles als
tragender Einheitsgrund aufscheint.

Damit es wirklich zu einer solchen bewussten Got-
tes- und Geisterfahrung kommt, muss der Mensch
entsprechend befihigt sein, solche Erfahrungen
auch sachgerecht deuten zu konnen. Das aber
muss er durch andere Menschen lernen. «In der re-
ligiosen Erfahrung treten infolge eines Ereignisses
verschiedene zusammenhanglose Erfahrungen in
eine Beziehung, die hier auf eine mogliche, letzte
sinngebende Instanz hinweist. Dieser Hinweis
kann jedoch nur religios erfahren werden, wenn
die religiose Dimension dem Erfabrenden sozio-
kulturell erschlossen ist. Andernfalls wird er die
verweisende Beziehung vielleicht als Zufall oder
Glick oder Ausdruck seiner eigenen Zielstrebig-
keit ansehen» (G. Longemeyer). Hier miissten wir
wieder zu jenen «geistlichen Vitern» gehen kon-
nen, welche z. B. im alten Monchtum eine ent-
scheidende Rolle spielten, weil sie ihre eigenen
Gotteserfahrungen andern «erzihlen» und so an-
dern helfen konnten, ihre Erfahrungen religios zu
deuten. Heute ist uns von den éstlichen Religio-
nen her der «Guru», der geistliche Lehrmeister be-
kannt. Was wir heute brauchen, sind Christen,

227

vor allem natiirlich Priester und Ordensleute, die
wissen und fihig sind, als «von Gott wirklich in-
nerlich begnadete und bevollmichtigte «Gurus
des lieben Gottes» (K. Rahner) den Menschen die
religiose Dimension ihrer Erfahrung aufzuzeigen
und verstindlich zu machen.

Ferner ist es notig, dass der heutige Mensch, vor
allem der junge Mensch tiberhaupt wieder fihig
wird, die Einheitserfahrung zu machen, sich auf
andere Menschen, die Natur, die gesamte Wirk-
lichkeit einzulassen. Die religiose Dimension der
Erfahrung und des Erlebnisses wird nur erreicht,
«wenn der Erlebende sich einlisst auf das Un-
nennbare, Geheimnisvolle als die tragende Wirk-
lichkeit» (G. Longemeyer). Hier allerdings stehen
wir vor einer ganz schwerwiegenden Krise unseres
heutigen westlichen Lebensstiles. «Religiose Un-
ansprechbarkeit und Interesselosigkeit hat . . . als
Ursache die gestorte Umwelterfahrung, mit der
die religiose Erfahrung zusammenhingt> (J.
Schmidt). Rolf Oerter, der diesen Zusammenhang
speziell untersucht hat, kommt zum Ergebnis: «Je
mehr sich das Individuum mit der Umwelt - sei es
die konkrete oder eine transzendierende Umwelt
— eins fiihlt, desto eher kann man sein Erlebnis als
religiés bezeichnen. Scharfe Scheidung von Ich
und Umwelt bedeutet demgegeniiber Angst, Un-
geborgenheit und als letzte Konsequenz Ver-
zweiflung.» Denn die heutige Situation unseres
westlichen «Lebensstiles» fithrt zu einer immer
grosseren Distanzierung des einzelnen zur Um-
welt. Oerter nennt diese Distanzierung «Entfrem-
dung». Diese Entfremdung zeigt sich, besonders
bei Jugendlichen, in den drei Bereichen: Verhilt-
nis zu den Eltern, zur Natur, zu ihrer Berufsar-
beit, die lange Jahre identisch ist mit dem Schul-
besuch. Wie erschreckend gross diese Entfrem-
dung sein kann, haben Tests bewiesen, die mit
ganzen Schulklassen durchgefiihrt wurden. Wenn
Schulklassen fast geschlossen aussagen: «Eigent-
lich lebe ich nur in der Freizeit, sie ist fiir mich
der wichtigste Teil des Tages» oder: «Ein Bild oder
einen Gegenstand eine zeitlang einfach nur anzu-
gucken, bringt iberhaupt nichts» oder: «Wenn 1m
Fernsehen Bilder aus Katastrophengebieten ge-



228

zeigt werden, denke ich oft, was geht denn mich
das an» oder, wenn sie als sinnlos ansehen, fiir thre
Eltern zu beten, beim Wandern in der Natur dar-
auf zu achten, Blumen nicht zu vertreten, dann
muss einen wirklich fast der Schock treffen.
Angesichts dieser erschreckenden Tatsachen stellt
sich umso dringender die Frage, wie Entfrem-
dung gegeniiber Mitmensch, Natur und Beruf
uberwunden werden kann. Hinweis dazu kann
uns die Feststellung geben, dass Schiiler gegen-
tiber der Schule sich distanzieren, weil sie nicht
wissen, wozu sie bestimmte Stoffe lernen. Das
zeigt, dass sie den Sinn nicht einsehen, welchen
solches Lernen hat. «Distanzierung und Entfrem-
dung konnen als wichtige Ursache fiir fehlende
Sinnfindung angesehen werden» (R. Oerter). Da-
mit zeigt sich ein noch zentralerer Grund fiir den
Ausfall der Gotteserfahrung: Erlebnis der Sinn-
losigkeit. «Religiose Erfahrung hingt, neben der
Umweltintegriertheit, auch von der Sinninterpre-
tation der Situation ab» (J. Schmidt).

Hier kann der Ansatz gefunden werden, um den
Menschen, vor allem den Jugendlichen, wieder fi-
hig zu machen fiir Gotteserfahrung. «Sinn bedeu-
tet Hingabe an eine Aufgabe, eine Person, letzt-
lich an Gott. Menschsein heisst, immer schon
uber sich selbst hinaus auf etwas gerichtet sein,
das nicht wieder es selbst ist, auf etwas oder je-
manden, auf einen Sinn, den es erfiillt, oder auf
anderes menschliches Sein, dem es liebend begeg-
net» (Viktor E. Frankl). Sinnvolles Handeln kann
die Entfremdung gegeniiber der Umwelt vermin-
dern und nach und nach ganz beseitigen. Das
aber wird sich auf die Fihigkeit zur religiésen Er-
fahrung auswirken. «Wird die gestérte Umwelter-
fahrung durch Sinnorientierung aufgehoben, so
muss sich das auf die religiose Erfahrung auswir-
ken. Statt Desinteresse ist religidse Ansprechbar-
keit gegeben» (J. Schmidt).

Was kann konkret in dieser Hinsicht getan wer-
den? Zuerst einmal: Die Entfremdung kann nicht
durch direkte religiose Beeinflussung und Betiti-
gung abgebaut werden. Der Ansatz muss in der
«Alltagssituation» gesucht werden. Hier nun ha-
ben Versuche und Untersuchungen zwei wichtige

Erkenntnisse gebracht. «Direkte Formen der Um-
weltaneignung vermindern die Entfremdung. Sol-
che Formen sind: Basteln, Gartenarbeit, Fotogra-
fieren, kiinstlerische Titigkeit» (J. Schmidt). Sol-
che Betitigungen bewirken einen ungestorten
Umweltbezug umso mehr, wenn sie zusammen
mit Gleichaltrigen ausgetibt werden. Hier erreicht
nun die Kleingruppe eine entscheidende Bedeu-
tung. So dussern sich etwa Jugendliche: «Ich finde
es wichtig, Freunde zu haben, die die gleiche
Wellenlinge> haben wie ich» oder: «Das wichtig-
ste am Sport ist, dass man thn gemeinsam mit gu-
ten Freunden ausiibt». Noch ein Faktor ist wich-
tig, gerade bei Jugendlichen, um Entfremdung zu
tberwinden und Sinn zu erfahren: die jugendli-
che Liebe. Frankl hat darauf hingewiesen, dass
die Hingabe an eine Person, die Ausrichtung auf
ein Du, dem man liebend begegnet, sinnvermit-
telnd ist. Das gilt auch und in vermehrtem Masse
tir die jugendliche Liebe. Gewiss gibt es hier un-
reife, egoistische Formen, in denen der Partner
zum eigenen Vorteil ausgeniitzt wird. Aber auch
Jugendliche sind schon zu echter selbstloser Part-
nerliebe fihig, wie etwa folgende Ausserungen
bezeugen: «Verliebt sein bedeutet, sich selbst
ganz aufzugeben» oder: «Wenn man verliebt ist,
sicht man von sich selber ab und lebt nur fir den
(die) andere(n)».

Natiirlich sind das alles keine «Patentrezepte».
Aber es miisste bei dem Bemithen, die Menschen,
vor allem die Jugendlichen, religids ansprechbar
und interessiert zu machen, viel ernster miteinbe-
zogen werden. Leider findet sich noch bei vielen
Eltern und religiosen Erziehern die Aufteilung in
«religiose» und «nichtreligiose» Anlisse, Tatigkei-
ten usw. Gerade wenn wir ernst nehmen, «dass
sich die Erfahrung des Geistes mitten im Alltag
selber vordringts, dann diirfte in der religidsen
Erziehung solche Aufteillung nicht mehr vorkom-
men. Denn alles, was Sinn vermitteln kann, ist
immer ein Weg zum Religiosen, kann «ldngst ver-
schiittete Quellen einer urspriinglichen, unbewus-
sten, verdringten Gliubigkeit wieder zum Spru-
deln bringen» (Viktor E. Frankl).



	"Unruhig ist unser Herz...". XXVII

