
Zeitschrift: Mariastein : Monatsblätter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 60 (1983)

Heft: 8

Artikel: Gedanken zum Gallustag

Autor: Walz, J.J.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1031190

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1031190
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


204

eine kleine Umstellung des Programms
vorgenommen: die Anbetungsstunden über den Mittag
wurden zwar beibehalten (mit Ausnahme der
Wintermonate, in denen das Allerheiligste erst
um 13 Uhr ausgesetzt wurde), aber etwas
abgekürzt, weil um 14.30 Uhr der Rosenkranz gebetet
und nach der Predigt die Vesper gesungen wurde.
Ab Frühling 1965 musste auf die private Anbetung

vor dem Allerheiligsten verzichtet werden,
da diese über den Mittag nicht mehr gewährleistet
war. So begann man, wie bisher in den
Wintermonaten, um 13 Uhr mit der Aussetzung des
Allerheiligsten und dem Gesang der Non, anschliessend

war Beichtgelegenheit.
Eine bedeutsame Änderung brachte der Dezember

1969. Da Rom nun auch die Eucharistiefeier
am Nachmittag erlaubt hatte, wurde diese auf
14.30 Uhr verlegt; eine heilige Messe in der
Gnadenkapelle ersetzt seither das bisherige Amt um
10 Uhr. Seit dieser Zeit entfiel die Aussetzung,
während die Beichtgelegenheit ab 13.15 Uhr
beibehalten wurde. Die Predigt wird nun nach dem
Evangelium gehalten, und nach der Eucharistiefeier

folgt das gemeinsame Rosenkranzgebet. Dieser

vielfach von den Pilgern geäusserte Wunsch,
die heilige Messe auf den Nachmittag zu verlegen,
scheint sich in den vergangenen Jahren bewährt
zu haben, ist doch auch heute noch der Gottesdienst

am 1. Mittwoch stets sehr gut besucht.
Wenn auch in unserer Zeit die Gottlosenbewegung

nicht mehr so offen gegen die Religion
ankämpft, wissen wir doch, dass der Kampf nicht
aufgehört hat. Er wird mit andern Mitteln
weitergeführt, nicht zuletzt durch die Zerstörung der
Moral und der öffentlichen Ordnung. Wir haben
also allen Grund weiterzubeten für die Erhaltung
unseres heiligen Glaubens und vor allem auch um
die Einheit der christlichen Kirchen im Glauben.
Wir sagen allen Pilgern, die in diesen vergangenen

50 Jahren treu zu diesem Wallfahrtsgottesdienst

gekommen sind und es auch in der
Zukunft tun, ein herzliches Vergelt's Gott! Möge ihr
gemeinsames Opfern und Beten ein kleiner
Baustein sein zu einer erneuerten Kirche und einer
besseren Welt!

Gedanken zum Gallustag
J. J. Walz, Basel

Der jährliche Gedenktag des hl. Gallus jeweils am
16. Oktober ist keineswegs nur für die Ostschweiz
bzw. für St. Gallen allein der kulturgeschichtlichen

Betrachtungen würdig, er ist es auch für den

ganzen Raum am Oberrhein, für die Basler Regio
bis hinüber nach Luxeuil.
Gerade in der heutigen von der Technik und vom
Materialismus beherrschten Zeit kann ein Rückblick

nicht schaden. Ein beachtlicher Teil des
kulturellen und wirtschaftlichen Fundaments, auf
dem über mehrere Jahrhunderte aufgebaut werden

konnte, verdanken wir den hervorragenden
Klosterschulen des Mittelalters. Wenn auch diese
Institutionen immer wieder, wie jeder menschliche

Lebenslauf, den Schwächen und der Unvoll-
kommenheit sogar öfters des totalen Versagens
unterworfen waren, so sind aus diesem Geist bis in
die heutige Zeit wertvolle nicht wegzudenkende
Persönlichkeiten daraus hervorgegangen. Zwei aus
einer langen Reihe sollen nun herausgegriffen
werden. Es sind dies Columban und Gallus. Beide
stammen aus der Frühzeit des europäischen
Mönchtums und haben dem nach ihrer Zeit folgenden

Mönchtum des Hochmittelalters und weiter
hinaus wichtige Impulse gegeben. Aus einem grossen

christlichen Sendungsbewusstsein haben sich
beide trotz harter Entbehrungen und Reisestra-



205

pazen in den von den Franken beherrschten
alemannischen Raum durchgeschlagen. Christliche
Mission, wie diese von den Aposteln der ersten
Zeit ausgeübt wurde, war ihnen Vorbild und Auftrag.

Obwohl eigentlich unser besonderes Interesse

dem hl. Gallus gilt, wird es im Verlaufe unserer
Betrachtung immer wieder vorkommen, dass wir
den Namen des Columban zu mindest erwähnt
finden. Um uns über das Leben des hl. Gallus ein
möglichst wahrheitsgetreues Bild zu machen,
begleiten uns zahlreiche Fachleute und Quellenhinweise.

Wir wenden uns zuerst einer im Jahre 1903
in Zürich erschienenen Schrift mit dem Titel:
«Die Schweizer Heiligen des Mittelalters» zu.
Professor Dr. E. A. Stückelberg, ein Begründer der
Schweizerischen Gesellschaft für Volkskunde,
hatte diese Schrift verfasst und beschreibt das
Leben des hl. Gallus folgendermassen:
«Der heilige Gall, in Irland ums Jahr 351 n. Chr.
geboren, kam ins Kloster Bangor (an der Bucht
von Belfast) zu den heiligen Comgail und Columban.

Mit dem letzteren wanderte er ins Frankenreich,

dann zog er missionierend nach Tuggen,
Arbon und Bregenz. Ums Jahr 613 erbaute er an
der Steinach eine Zelle. Er sammelte Jünger um
sich und stiftete das Kloster, das seinen Namen
tragen sollte. Hochbetagt starb er ums Jahr 646,
nachdem er den Bischofsitz Konstanz und die
Abtwürde von Luxeuil ausgeschlagen hatte.»
Nimmt man sich die Mühe und überprüft diese

obgenannten Angaben an Hand der Quellen,
angefangen von den Lebensbeschreibungen Colum-
bans (Vita Columbani) des Jonas von Bobbio bis

zur Gallus-Vita des Reichenauer Mönchs Wetti, es

sind Quellen aus dem 7. und 8. Jahrhundert, so
sind damit grundsätzlich die Fragen über die
Herkunft und den Lebensweg des Gallus erhärtet. Man
weiss aber, dass die mittelalterlichen Quellen gerne
ihrem Inhalt nach dem religiösen Idealdenken und
manchmal auch, wie heute, dem Zweckdenken des
Verfassers entsprechen und so ist man gezwungen,
Autoren und Forscher der kritischen Neuzeit zur
Wahrheitsfindung heranzuziehen.
Hatte sich Stückelberg an der Literatur vorwiegend
aus dem 19. Jahrhundert begreiflicherweise

leiten lassen, so können wir uns heute ausgereifte-
re wissenschaftliche Arbeiten zunutze machen. Es

sind dies folgende Autoren: Bruno Krusch «Vita
Galli auctore Wettino», MGH 1902, F. Blanke
«Columban und Gallus», Zürich 1940, J. Duft
«St.-Gallus-Gedenkbuch», St. Gallen 1952, W.
Müller «Zur Geschichte der Alemannen», WdF
Darmstadt 1975, O. Feger «Geschichte des
Bodenseeraumes», Sigmaringen 1956, A. Borst
«Mönche am Bodensee», Sigmaringen 1978, für
den archäologischen Befund: R. Moosbrugger-Leu
«Die Schweiz zur Merowingerzeit», Bern 1971,
und F. Prinz «Frühes Mönchtum im Frankenreich»,

München-Wien 1965, um nur einige von
vielen zu erwähnen.
Das intensive Studium dieses reichhaltigen
Schrifttums hat allerdings eine grosse Verunsicherung

des Lesers zur Folge. Von tiefgläubigem
Verständnis bis zur verächtlichen Ablehnung der
Gallustradition ist alles zu finden. Zusammenfassend

und von beinahe allen Autoren bestätigt ist
die grundsätzliche Tatsache, dass Gallus stets mit
Columban zusammen gesehen werden muss. Beide

Mönche sind vom irischen Kloster Bangor nach
dem Frankenreich gezogen, wobei allerdings stets
Columban als Mönchsvater die Hauptrolle zufällt.
Der innere Trieb Columbans, immer wieder
wegzuziehen, wird ihm als typisch irisch-keltische
Unruhe sogar negativ angelastet, obwohl man wissen
sollte, dass auch die missionierenden Apostel der
ersten Christenzeit keine solche Erbanlage besitzen

konnten, es sei denn nur die christliche
Sendung. Gallus dagegen wird als ruhiger und
bedachter Charakter geschildert. Er soll der bessere

«Volksprediger» gewesen sein. Ein weiterer Unterschied

bestand auch darin, dass Columban als

Klostergründer und Regelgeber extrem unnachgiebige

Zucht und Ordnung verlangte, was dem
typischen Einsiedler (Anachoreten) Gallus weniger

eigen war. Wir kennen Columban als den
Gründer der Klöster von Luxeuil und können bei
Friedrich Prinz feststellen, welches grosse Aus-
mass von Geist und Wirkung von da ausgegangen
ist. Wir dürfen St. Columbans tiefgläubige
Ausstrahlung im Elsass bis in unsere Stadt erfahren.



206

Moutier-Grandval und sein berühmter Abt
Germanus sind Zeugen für Columban und Luxeuil.
Beinahe wäre Gallus, hätte er die Abtwürde von
Luxeuil nicht ausgeschlagen, in der Basler Regio
geblieben und die Beziehungen mit ihm wären
mit Basel noch enger geworden. Ähnlich wäre die
Situation mit dem Kleinbasel geworden, wenn
Gallus Bischof von Konstanz geworden wäre.
Aber auf all dies verzichtete Gallus. Er ist trotz
seiner damaligen Berühmtheit Einsiedler unter
Einsiedlern geblieben und hat durch sein
überzeugendes Wirken am Bodensee und an der Steinach

jene geistigen Grundlagen zum Beginn bis

zur Blüte des mächtigen Stiftes von St. Gallen
gegeben und darüber hinaus sogar einer Stadt und
einem Kanton den Namen gegeben. Den Titel
Klostergründer darf man dem hl. Gallus aufgrund
seines geistigen Testaments und gemäss der alten
Tradition, ohne die geschichtlichen Tatsachen zu
verfälschen, geben, obwohl St. Othmar der
eigentliche Klostergründer von St. Gallen ist. Gallus

wird, da er nie Abt war, auch in der Kunst
nicht als dies dargestellt. Für ihn ist die Bezeichnung

Missionar zutreffender. Wanderstab und vor
allem der Bär sind seine Begleitzeichen und Symbole.

In seiner Lebensbeschreibung kommt es

immer wieder vor, dass Gallus regen Kontakt mit
den Priestern von Arbon und mit den Konventua-
len von Bregenz pflegte. Es gab auch wichtige
Beziehungen zum rätischen Teil des Reiches und
deren Christengemeinden. Von dort bekam Gallus
zeitweilig ebenfalls Besuch.
Die sprachliche Unterhaltung war gewiss
lateinisch, und Gallus bedurfte der Mitarbeiter der
dortigen Kleriker und christlichen Laien für seine

Predigten und Unterweisungen an die alemannische

Bevölkerung. Hier legte er mit eifrigen, aber
schlichten Worten das Evangelium Christi aus.
Seine Aufgabe war es nicht, eine neue Religion zu
predigen, eher ging es darum, das beinahe
erloschene Christentum zu neuem Leben zu erwek-
ken. Es ging um die Rechristianisierung dieser
Gegend am Bodensee. Spätantike und die nachfolgende

Völkerwanderung hatten besonders durch
die naturliebenden Alemannen und deren

Mischung mit der zurückgebliebenen «römischen»
Bevölkerungsschicht einen Rückschlag ins Heidnische

gebracht. Es galt daher, und dies wurde
durch den fränkischen und alemannischen Adel
gefördert, das Volk in der christlichen
Weltanschauung zu unterweisen. - Die dann später
nachfolgenden Klöster, wir denken an St. Gallen und
die Reichenau, befestigten was begonnen worden
war durch ihre wirkungsvollen Bildungsstätten.
Nicht vergebens war es den Karolingern ein
besonderes Anliegen, durch Stiftungen und Privilegien

an die Klöster ein Intelligenzpotential zu
schaffen und an sich zu binden. - In den Gedanken

des Gallus wären allerdings keine solchen
Absichten zu finden gewesen. Ihm ging es in erster
Linie um das Seelenheil der Menschen und nicht
um Politik. Er heilte Kranke, gab den Hungernden

zu essen, stillte die Tränen der Traurigen,
lernte die Menschen beten, gab Rat zur Besetzung
des Bischofsamtes für Konstanz und milderte die
Wut des Herrschers. Unermüdlich, sogar noch in
seinen letzten vierzehn Lebenstagen, trotz heftiger

Schmerzen, richtete er Trostworte und Worte
der Erbauung an die Umstehenden, bis im 95.
Altersjahr seine Augen brachen.
Beinahe hundert Jahre später erfolgte dann erst
die eigentliche Gründung des Klosters St. Gallen.
Aus Vadians kleiner Chronik der Äbte von St.
Gallen erfahren wir, dass Othmar im Jahre 720
auf besonderen Befehl des Grafen als erster Abt
bei der «Galluszelle» installiert wurde und die
Klosterregel des hl. Benedikt dort einführen muss-
te. Man muss sich dabei eine Klostergemeinschaft
von etwa zwölf Seelen vorstellen. Der erste
Aufschwung erhielt das Kloster erst unter Abt Grim-
wald. Im Zeitraum von achthundertsechsund-
zwanzig Jahren sollen gemäss Vadian (Joachim
von Watt) 57 Äbte dem Kloster vorgestanden
haben. Dieser Bericht stammt aus dem 16. Jahrhundert

und betrifft nicht die Existenz des Klosters
bis zur Aufhebung von 1805. Gallus hat nicht nur
dem Kloster und der Stadt, sondern auch einem
Kanton und einem Bistum den Namen gegeben.
Darüber hinaus gibt es zahlreiche Kirchen, Kapellen

und Altäre, die mit seinem Namen verbunden



sind. Auch in der Basler Regio sind es zum
Beispiel die alte Kirche von Kaiseraugst, die Kirchen
von Füllinsdorf und Hochwald. Im Basler Münster

wurde seit 1223 der hl. Gallus durch einen Altar

im Nordquerhaus verehrt und die dort befindliche

romanische Eingangspforte nach seinem
Namen benannt. Noch viel bedeutender aber sind
die Einflüsse des Klosters St. Gallen auf Basel in
geistiger Hinsicht mit dem sogenannten Einfluss-
bereich der Iroschottischen Mission und im
Zusammenhang mit dem Vogesenkloster Luxeuil. Es

wird berichtet, dass 615, bei der Einsetzung des

Gallus-Jüngers Johannes als Bischof von
Konstanz, der Basler Bischof Ragnacharius als mitweihender

Bischof anwesend gewesen sei. Um 800
wird als Bistumsverweser von Basel Abt Waldo
von St. Gallen erwähnt. Es ist der Vorgänger des
für Basel unvergesslichen Bischofs Hatto oder Hai-
to, welcher gleichzeitig Kanzler Karls des Grossen
und Abt der Reichenau war. Bischof Udalricus I.
von Basel, 823-835, ist bei der Weihe der neuen
(romanischen) Klosterbasilika in St. Gallen anwesend.

Im sogenannten Verbrüderungsbuch des
Klosters St. Gallen sind mehrere Bischöfe von Basel

verzeichnet, was mindestens auf geistliche
Verbindungen zwischen Basel und St. Gallen hindeutet.

Wie bereits früher erwähnt, dürfen die beiden
Columban und Gallus, besonders was die
Missionierung am Oberrhein betrifft, nicht getrennt
werden, denn ohne die Gründung von Luxeuil
durch Columban, im Einfluss des fränkischen
Königs, wäre besonders der für Basel wichtige Jura
kulturell nicht so früh erschlossen worden. Zum
Beispiel stammten St. Ursicinus (St-Ursanne'
gegründet um 610) sowie Fridoald und Germanus
(Gründer von Moutier-Grandval) aus Luxeuil.
Sind wir nicht 1981 durch die Ausstellung der
Bibel von Moutier-Grandval in Delsberg und mit
dem für Basel und dem Baslerstab symbolischen
Abtstab des Germanus konfrontiert worden?
Haben wir etwa vergessen, dass Basel und das
Fürstbistum mit dem Jura eng verbunden waren?
Burgundisch-welsche und sächsisch-deutsche Art hatten

sich einst in Basel die Hand gegeben. So unge-

207

Die Gallusglocke, die älteste Glocke in der Schweiz



208

fähr hat es C. A. Müller in seinem Buch vom «Berner

Jura» (heute Kanton Jura) angedeutet. Nicht
immer waren die gegenseitigen Abneigungen
innerhalb unserer Regio. Eine einzige Kirche der
Christen, so stellte sich Columban Europa vor.
Von den Bauten und Gegenständen aus der Zeit
des hl. Gallus sind uns nur wenige übrig geblieben.

Ein näheres Interesse zu diesem Thema
verlangt viel Geduld und Sachkenntnis. Eine weniger
schwierige und jedermann zugängliche Möglichkeit

bietet die Glocke des hl. Gallus. Diese wurde
noch im Columban-Kloster von Bregenz zur Zeit
des Gallus verwendet. Gallus war mit seinen Jüngern

(Schüler) oft dort zusammen. In der dortigen
Gallus-Kapelle - sie wurde leider abgebrochen -
hatte die Glocke lange Zeit ihren festen Platz, bis
sie 1786, zur Zeit als in Österreich der Josephinismus

herrschte, der damalige Landvogt von
Bregenz, Karl Schenk, der Fürst-Abtei St. Gallen
schenkte. Abt Beda Angehrn nahm gerne das
ehrwürdige Denkmal in treue Obhut. Heute hängt
das Gallusglöcklein im Chor der St. Galler Kathedrale.

Zu den alten Kontakten zwischen St. Gallen und
Basel ist in jüngster Zeit ein neuer hinzugekommen.

1979 veröffentlichte der Basler Dr. phil.
h. c. Alfred Mutz im Jahrbuch des Vorarlberger
Landesmuseumsvereins seine eingehende
Untersuchung über die Gallus-Glocke. Seine Arbeit
trägt den Titel: «Die Gallus-Glocke in technologischer

Sicht». Auch der Basler Kantons-Archäologe
Dr. Rudolf Moosbrugger-Leu hat sie in sein Werk
«Die Schweiz zur Merowingerzeit» aufgenommen.
Aus der gleichen Zeitperiode und nach der
gleichen Technik hergestellte Klangkörper haben sich
in Europa nur noch ganz wenige erhalten. Die
Gallus-Glocke dürfte daher die älteste Glocke in
der Schweiz sein. Unverständlicherweise führte
der Kunsthistoriker Erwin Poeschel («Die
Kunstdenkmäler des Kantons St. Gallen», Bd. III)
darüber aus, sie sei aus zwei Kupferplatten
zusammengenietet. Aufgrund der Art der Beschädigungen,

die die Glocke in unbekannter Zeit erlitten
hatte, besteht sie nach dem Urteil von Mutz aus
Stahl. Diese Feststellung wurde später durch

Prof. W. Epprecht vom Institut für Metallforschung

an der ETH metallographisch bestätigt.
Ausserdem ist sie nur aus einem Stück mit einer
durchschnittlichen Dicke von drei Millimetern
hergestellt. Die für die ganze Abwicklung
erforderliche Fläche von 13 bis 14 Quadratdezimetern
musste aus einem Stahlstab ausgeschmiedet
werden. Die Erfüllung dieser Voraussetzung ist ein
sprechender Beleg des grossen Könnens der damaligen

Schmiede.
Erstaunlich ist auch, weit über das rein Handwerkliche

hinaus, was Mutz bei seiner Untersuchung
noch feststellen konnte. Die Glocke ist nach im
voraus festgelegten Proportionen und Abmessungen

geformt worden. So entsprechen Höhe, obere
und untere Weite dem Karolingischen Fuss oder
glatten Bruchteilen von diesem. Und zudem
enthalten alle diese Abmessungen Vielfache der
mystischen Zahl Sieben. Weder die eine noch die
andere Tatsache kann Zufall sein. Also wurden in
die alte Glocke noch ältere Anschauungen
miteinbezogen. Vielleicht darum, weil der Schmied, der
sie schuf, sich einen besonderen Segen oder einen
schöneren Ton von ihr erhoffte.
Verständlich und zu begrüssen ist es, wenn es der
Autor unternommen hat, diese Glocke nachzubilden.

Um diesen seltenen Vorgang, der in einer
abgelegenen, noch existierenden alten Hammerschmiede

vollzogen wurde, festzuhalten, ist
gleichzeitig eine instruktive Diaschau darüber
entstanden. Diese dürfte dazu angetan sein, weiten

Kreisen das Werden einer geschmiedeten
Glocke vor Augen zu führen.
Nun sind gewiss über elfhundert Jahre vergangen,
seit das Klösterchen von Bregenz mit der Gallusoder

Columbansglocke den letzten Mönchen zum
Gebet läutete. Die Zelle des hl. Gallus hat die
meisten von ihnen an die Steinach gezogen, wo
der Wahlspruch «ora et labora» in die Tat umgesetzt

wurde. Obwohl nun Vater Benedikt durch
seine Regel den Mönchen Vorbild war, wurde
Gallus weiterhin geehrt und um Fürbitte gebeten.

Sein Todestag, der 16. Oktober, ist ohne
Unterbruch bis heute für St. Gallen ein grosser
Gedenktag geblieben.


	Gedanken zum Gallustag

