Zeitschrift: Mariastein : Monatsblatter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 60 (1983)

Heft: 8

Artikel: Gedanken zum Gallustag

Autor: Walz, J.J.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1031190

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1031190
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

204

eine kleine Umstellung des Programms vorge-
nommen: die Anbetungsstunden tiber den Mittag
wurden zwar beibehalten (mit Ausnahme der
Wintermonate, in denen das Allerheiligste erst
um 13 Uhr ausgesetzt wurde), aber etwas abge-
kiirzt, weil um 14.30 Uhr der Rosenkranz gebetet
und nach der Predigt die Vesper gesungen wurde.
Ab Frithling 1965 musste auf die private Anbe-
tung vor dem Allerheiligsten verzichtet werden,
da diese iiber den Mittag nicht mehr gewihrleistet
war. So begann man, wie bisher in den Winter-
monaten, um 13 Uhr mit der Aussetzung des Al-
lerheiligsten und dem Gesang der Non, anschlies-
send war Beichtgelegenheit.

Eine bedeutsame Anderung brachte der Dezem-
ber 1969. Da Rom nun auch die Eucharistiefeier
am Nachmittag erlaubt hatte, wurde diese auf
14.30 Uhr verlegt; eine heilige Messe in der Gna-
denkapelle ersetzt seither das bisherige Amt um
10 Uhr. Seit dieser Zeit entfiel die Aussetzung,
wihrend die Beichtgelegenheit ab 13.15 Uhr bei-
behalten wurde. Die Predigt wird nun nach dem
Evangelium gehalten, und nach der Eucharistie-
feier folgt das gemeinsame Rosenkranzgebet. Die-
ser vielfach von den Pilgern gedusserte Wunsch,
die heilige Messe auf den Nachmittag zu verlegen,
scheint sich in den vergangenen Jahren bewihrt
zu haben, ist doch auch heute noch der Gottes-
dienst am 1. Mittwoch stets sehr gut besucht.
Wenn auch in unserer Zeit die Gottlosenbewe-
gung nicht mehr so offen gegen die Religion an-
kimpft, wissen wir doch, dass der Kampf nicht
aufgehort hat. Er wird mit andern Mitteln weiter-
gefihrt, nicht zuletzt durch die Zerstérung der
Moral und der 6ffentlichen Ordnung. Wir haben
also allen Grund weiterzubeten fiir die Erhaltung
unseres heiligen Glaubens und vor allem auch um
die Einheit der christlichen Kirchen im Glauben.
Wir sagen allen Pilgern, die in diesen vergange-
nen 50 Jahren treu zu diesem Wallfahrtsgottes-
dienst gekommen sind und es auch in der Zu-
kunft tun, ein herzliches Vergelt’s Gott! Moge ihr
gemeinsames Opfern und Beten ein kleiner Bau-
stein sein zu einer erneuerten Kirche und einer
besseren Welt!

Gedanken zum Gallustag

J.J. Walz, Basel

Der jihrliche Gedenktag des hl. Gallus jeweils am
16. Oktober ist keineswegs nur fur die Ostschweiz
bzw. fur St. Gallen allein der kulturgeschichtli-
chen Betrachtungen wiirdig, er ist es auch fur den
ganzen Raum am Oberrhein, fiir die Basler Regio
bis hiniiber nach Luxeuil.

Gerade in der heutigen von der Technik und vom
Materialismus beherrschten Zeit kann ein Riick-
blick nicht schaden. Ein beachtlicher Teil des kul-
turellen und wirtschaftlichen Fundaments, auf
dem iiber mehrere Jahrhunderte aufgebaut wer-
den konnte, verdanken wir den hervorragenden
Klosterschulen des Mittelalters. Wenn auch diese
Institutionen immer wieder, wie jeder menschli-
che Lebenslauf, den Schwichen und der Unvoll-
kommenheit sogar 6fters des totalen Versagens
unterworfen waren, so sind aus diesem Geist bis in
die heutige Zeit wertvolle nicht wegzudenkende
Personlichkeiten daraus hervorgegangen. Zwei aus
einer langen Reihe sollen nun herausgegriffen
werden. Es sind dies Columban und Gallus. Beide
stammen aus der Frithzeit des europiischen
Ménchtums und haben dem nach threr Zeit folgen-
den Ménchtum des Hochmittelalters und weiter
hinaus wichtige Impulse gegeben. Aus einem gros-
sen christlichen Sendungsbewusstsein haben sich
beide trotz harter Entbehrungen und Reisestra-



pazen in den von den Franken beherrschten ale-
mannischen Raum durchgeschlagen. Christliche
Mission, wie diese von den Aposteln der ersten
Zeit ausgeiibt wurde, war ihnen Vorbild und Auf-
trag. Obwohl eigentlich unser besonderes Interes-
se dem hl. Gallus gilt, wird es im Verlaufe unserer
Betrachtung immer wieder vorkommen, dass wir
den Namen des Columban zu mindest erwihnt
finden. Um uns iiber das Leben des hl. Gallus ein
moglichst wahrheitsgetreues Bild zu machen, be-
gleiten uns zahlreiche Fachleute und Quellenhin-
weise. Wir wenden uns zuerst einer im Jahre 1903
in Zirich erschienenen Schrift mit dem Titel:
«Di1e Schweizer Heiligen des Mittelalters» zu. Pro-
fessor Dr. E. A. Stiickelberg, ein Begriinder der
Schweizerischen Gesellschaft fiir Volkskunde,
hatte diese Schrift verfasst und beschreibt das Le-
ben des hl. Gallus folgendermassen:

«Der heilige Gall, in Irland ums Jahr 551 n. Chr.
geboren, kam ins Kloster Bangor (an der Bucht
von Belfast) zu den heiligen Comgall und Colum-
ban. Mit dem letzteren wanderte er ins Franken-
reich, dann zog er missionierend nach Tuggen,
Arbon und Bregenz. Ums Jahr 613 erbaute er an
der Steinach eine Zelle. Er sammelte Jiinger um
sich und stiftete das Kloster, das seinen Namen
tragen sollte. Hochbetagt starb er ums Jahr 646,
nachdem er den Bischofsitz Konstanz und die
Abtwiirde von Luxeuil ausgeschlagen hatte.»
Nimmt man sich die Mithe und uberpraft diese
obgenannten Angaben an Hand der Quellen, an-
gefangen von den Lebensbeschreibungen Colum-
bans (Vita Columbani) des Jonas von Bobbio bis
zur Gallus-Vita des Reichenauer Monchs Wetti, es
sind Quellen aus dem 7. und 8. Jahrhundert, so
sind damit grundsitzlich die Fragen iiber die Her-
kunft und den Lebensweg des Gallus erhirtet. Man
weiss aber, dass die mittelalterlichen Quellen gerne
threm Inhalt nach dem religiosen Idealdenken und
manchmal auch, wie heute, dem Zweckdenken des
Verfassers entsprechen und so ist man gezwungen,
Autoren und Forscher der kritischen Neuzeit zur
Wahrheitsfindung heranzuziehen.

Hatte sich Stiickelberg an der Literatur vorwiegend
aus dem 19. Jahrhundert begreiflicherweise

205

leiten lassen, so konnen wir uns heute ausgereifte-
re wissenschaftliche Arbeiten zunutze machen. Es
sind dies folgende Autoren: Bruno Krusch «Vita
Gallt auctore Wettino», MGH 1902, F. Blanke
«Columban und Gallus», Ziarich 1940, J. Duft
«St.-Gallus-Gedenkbuch», St. Gallen 1952, W.
Miiller «Zur Geschichte der Alemannens, WdF
Darmstadt 1975, O. Feger «Geschichte des Bo-
denseeraumes», Sigmaringen 1956, A. Borst
«Monche am Bodensee», Sigmaringen 1978, fir
den archiologischen Befund: R. Moosbrugger-Leu
«Die Schweiz zur Merowingerzeit», Bern 1971,
und F. Prinz «Frithes Monchtum im Franken-
reich», Miinchen-Wien 1965, um nur einige von
vielen zu erwihnen.

Das intensive Studium dieses reichhaltigen
Schrifttums hat allerdings eine grosse Verunsiche-
rung des Lesers zur Folge. Von tefgliubigem
Verstindnis bis zur verichtlichen Ablehnung der
Gallustradition ist alles zu finden. Zusammenfas-
send und von beinahe allen Autoren bestitigt ist
die grundsitzliche Tatsache, dass Gallus stets mit
Columban zusammen gesehen werden muss. Bei-
de Monche sind vom irischen Kloster Bangor nach
dem Frankenreich gezogen, wobei allerdings stets
Columban als Monchsvater die Hauptrolle zufillt.
Der innere Trieb Columbans, immer wieder weg-
zuziehen, wird thm als typisch irisch-keltische Un-
ruhe sogar negativ angelastet, obwohl man wissen
sollte, dass auch die missionierenden Apostel der
ersten Christenzeit keine solche Erbanlage besit-
zen konnten, es sei denn nur die christliche Sen-
dung. Gallus dagegen wird als ruhiger und be-
dachter Charakter geschildert. Er soll der bessere
«Volksprediger» gewesen sein. Ein weiterer Untet-
schied bestand auch darin, dass Columban als
Klostergriinder und Regelgeber extrem unnach-
giebige Zucht und Ordnung verlangte, was dem
typischen Einsiedler (Anachoreten) Gallus weni-
ger eigen war. Wir kennen Columban als den
Griinder der Kloster von Luxeuil und kénnen bei
Friedrich Prinz feststellen, welches grosse Aus-
mass von Geist und Wirkung von da ausgegangen
ist. Wir diirfen St. Columbans tiefgliubige Aus-
strahlung im Elsass bis in unsere Stadt erfahren.



2006

Moutier-Grandval und sein berithmter Abt Ger-
manus sind Zeugen fir Columban und Luxeuil.
Beinahe wire Gallus, hitte er die Abtwiirde von
Luxeuil nicht ausgeschlagen, in der Basler Regio
gebliecben und die Bezichungen mit thm wiren
mit Basel noch enger geworden. Ahnlich wire die
Situation mit dem Kleinbasel geworden, wenn
Gallus Bischof von Konstanz geworden wire.
Aber auf all dies verzichtete Gallus. Er ist trotz
seiner damaligen Berithmtheit Einsiedler unter
Einsiedlern geblieben und hat durch sein tber-
zeugendes Wirken am Bodensee und an der Stein-
ach jene geistigen Grundlagen zum Beginn bis
zur Bliite des michtigen Stiftes von St. Gallen ge-
geben und dariiber hinaus sogar einer Stadt und
einem Kanton den Namen gegeben. Den Titel
Klostergriinder darf man dem hl. Gallus aufgrund
seines geistigen Testaments und gemiiss der alten
Tradition, ohne die geschichtlichen Tatsachen zu
verfilschen, geben, obwohl St. Othmar der ei-
gentliche Klostergriinder von St. Gallen ist. Gal-
lus wird, da er nie Abt war, auch in der Kunst
nicht als dies dargestellt. Fiir thn ist die Bezeich-
nung Missionar zutreffender. Wanderstab und vor
allem der Biir sind seine Begleitzeichen und Sym-
bole. In seiner Lebensbeschreibung kommit es im-
mer wieder vor, dass Gallus regen Kontakt mit
den Priestern von Arbon und mit den Konventua-
len von Bregenz pflegte. Es gab auch wichtige Be-
zichungen zum ritischen Teil des Reiches und de-
ren Christengemeinden. Von dort bekam Gallus
zeitweilig ebenfalls Besuch.

Die sprachliche Unterhaltung war gewiss latei-
nisch, und Gallus bedurfte der Mitarbeiter der
dortigen Kleriker und christlichen Laien fiir seine
Predigten und Unterweisungen an die alemanni-
sche Bevolkerung. Hier legte er mit eifrigen, aber
schlichten Worten das Evangelium Christi aus.
Seine Aufgabe war es nicht, eine neue Religion zu
predigen, eher ging es darum, das beinahe erlo-
schene Christentum zu neuem Leben zu erwek-
ken. Es ging um die Rechristianisierung dieser Ge-
gend am Bodensee. Spitantike und die nachfol-
gende Volkerwanderung hatten besonders durch
die naturliebenden Alemannen und deren

Mischung mit der zuriickgebliebenen «témischen»
Bevolkerungsschicht einen Riickschlag ins Heidni-
sche gebracht. Es galt daher, und dies wurde
durch den frinkischen und alemannischen Adel
gefordert, das Volk in der christlichen Weltan-
schauung zu unterweisen. — Die dann spiter nach-
folgenden Kloster, wir denken an St. Gallen und
die Reichenau, befestigten was begonnen worden
war durch ihre wirkungsvollen Bildungsstitten.
Nicht vergebens war es den Karolingern ein be-
sonderes Anliegen, durch Stiftungen und Privile-
gien an die Kloster ein Intelligenzpotential zu
schaffen und an sich zu'binden. - In den Gedan-
ken des Gallus wiren allerdings keine solchen Ab-
sichten zu finden gewesen. Ihm ging es in erster
Linie um das Seelenheil der Menschen und nicht
um Politik. Er heilte Kranke, gab den Hungern-
den zu essen, stillte die Trinen der Traurigen,
lernte die Menschen beten, gab Rat zur Besetzung
des Bischofsamtes fiir Konstanz und milderte die
Wut des Herrschers. Unermiuidlich, sogar noch in
seinen letzten vierzehn Lebenstagen, trotz hefti-
ger Schmerzen, richtete er Trostworte und Worte
der Erbauung an die Umstehenden, bis im 95. Al-
tersjahr seine Augen brachen.

Beinahe hundert Jahre spiter erfolgte dann erst
die eigentliche Griindung des Klosters St. Gallen.
Aus Vadians kleiner Chronik der Abte von St.
Gallen erfahren wir, dass Othmar im Jahre 720
auf besonderen Befehl des Grafen als erster Abt
bei der «Galluszelle» installiert wurde und die
Klosterregel des hl. Benedikt dort einfithren muss-
te. Man muss sich dabeli eine Klostergemeinschaft
von etwa zwolf Seelen vorstellen. Der erste Auf-
schwung erhielt das Kloster erst unter Abt Grim-
wald. Im Zeitraum von achthundertsechsund-
zwanzig Jahren sollen gemiss Vadian (Joachim
von Watt) 57 Abte dem Kloster vorgestanden ha-
ben. Dieser Bericht stammt aus dem 16. Jahrhun-
dert und betrifft nicht die Existenz des Klosters
bis zur Authebung von 1805. Gallus hat nicht nur
dem Kloster und der Stadt, sondern auch einem
Kanton und einem Bistum den Namen gegeben.
Dariiber hinaus gibt es zahlreiche Kirchen, Kapel-
len und Altire, die mit seinem Namen verbunden



sind. Auch in der Basler Regio sind es zum Bei-
spiel die alte Kirche von Kaiseraugst, die Kirchen
von Fiillinsdorf und Hochwald. Im Basler Miin-
ster wurde seit 1223 der hl. Gallus durch einen Al-
tar im Nordquerhaus verehrt und die dort befind-
liche romanische Eingangspforte nach seinem Na-
men benannt. Noch viel bedeutender aber sind
die Einfliisse des Klosters St. Gallen auf Basel in
geistiger Hinsicht mit dem sogenannten Einfluss-
bereich der Iroschottischen Mission und im Zu-
sammenhang mit dem Vogesenkloster Luxeuil. Es
wird berichtet, dass 615, bei der Einsetzung des
Gallus-Jiingers Johannes als Bischof von Kon-
stanz, der Basler Bischof Ragnacharius als mitwei-
hender Bischof anwesend gewesen sei. Um 800
wird als Bistumsverweser von Basel Abt Waldo
von St. Gallen erwihnt. Es ist der Vorginger des
tir Basel unvergesslichen Bischofs Hatto oder Hai-
to, welcher gleichzeitig Kanzler Karls des Grossen
und Abt der Reichenau war. Bischof Udalricus 1.
von Basel, 823-835, ist bei der Weihe der neuen
(romanischen) Klosterbasilika in St. Gallen anwe-
send. Im sogenannten Verbriiderungsbuch des
Klosters St. Gallen sind mehrere Bischofe von Ba-
sel verzeichnet, was mindestens auf geistliche Ver-
bindungen zwischen Basel und St. Gallen hindeu-
tet.

Wie bereits frither erwihnt, dirfen die beiden
Columban und Gallus, besonders was die Missio-
nierung am Oberrhein betrifft, nicht getrennt
werden, denn ohne die Griindung von Luxeuil
durch Columban, im Einfluss des frinkischen Ko-
nigs, wire besonders der fiir Basel wichtige Jura
kulturell nicht so frith erschlossen worden. Zum
Beispiel stammten St. Ursicinus (St-Ursanne ge-
grindet um 610) sowie Fridoald und Germanus
(Griinder von Moutier-Grandval) aus Luxeuil.
Sind wir nicht 1981 durch die Ausstellung der Bi-
bel von Moutier-Grandval in Delsberg und mit
dem fiir Basel und dem Baslerstab symbolischen
Abtstab des Germanus konfrontiert worden? Ha-
ben wir etwa vergessen, dass Basel und das Fiirst-
bistum mit dem Jura eng verbunden waren? Bur-
gundisch-welsche und sichsisch-deutsche Art hat-
ten sich einst in Basel die Hand gegeben. So unge-

Die Gallusglocke, die dlteste Glocke in der Schweiz

207




208

tihr hates C. A. Miiller in seinem Buch vom «Bet-
ner Jura» (heute Kanton Jura) angedeutet. Nicht
immer waren die gegenseitigen Abneigungen in-
nerhalb unserer Regio. Eine einzige Kirche der
Christen, so stellte sich Columban Europa vor.
Von den Bauten und Gegenstinden aus der Zeit
des hl. Gallus sind uns nur wenige iibrig geblie-
ben. Ein niheres Interesse zu diesem Thema ver-
langt viel Geduld und Sachkenntnis. Eine weniger
schwierige und jedermann zugingliche Moglich-
keit bietet die Glocke des hl. Gallus. Diese wurde
noch im Columban-Kloster von Bregenz zur Zeit
des Gallus verwendet. Gallus war mit seinen Jiin-
gern (Schiiler) oft dort zusammen. In der dortigen
Gallus-Kapelle - sie wurde leider abgebrochen -
hatte die Glocke lange Zeit ihren festen Platz, bis
sie 1786, zur Zeit als in Osterreich der Josephinis-
mus herrschte, der damalige Landvogt von Bre-
genz, Karl Schenk, der First-Abtei St. Gallen
schenkte. Abt Beda Angehrn nahm gerne das ehr-
wirdige Denkmal in treue Obhut. Heute hingt
das Gallusglocklein im Chor der St. Galler Kathe-
drale.

Zu den alten Kontakten zwischen St. Gallen und
Basel ist in jiingster Zeit ein neuer hinzugekom-
men. 1979 verdffentlichte der Basler Dr. phil.
h. c¢. Alfred Mutz im Jahrbuch des Vorarlberger
Landesmuseumsvereins seine eingehende Unter-
suchung tber die Gallus-Glocke. Seine Arbeit
trigt den Titel: «Die Gallus-Glocke in technologi-
scher Sicht». Auch der Basler Kantons-Archiologe
Dr. Rudolf Moosbrugger-Leu hat sie in sein Werk
«Die Schweiz zur Merowingerzeit» aufgenommen.
Aus der gleichen Zeitperiode und nach der glei-
chen Technik hergestellte Klangkérper haben sich
in Europa nur noch ganz wenige erhalten. Die
Gallus-Glocke diirfte daher die ilteste Glocke in
der Schweiz sein. Unverstindlicherweise fiihrte
der Kunsthistoriker Erwin Poeschel («Die Kunst-
denkmiler des Kantons St. Gallen», Bd. III) dat-
tber aus, sie sei aus zwei Kupferplatten zusam-
mengenietet. Aufgrund der Art der Beschidigun-
gen, die die Glocke 1n unbekannter Zeit erlitten
hatte, besteht sie nach dem Urteil von Mutz aus
Stahl. Diese Feststellung wurde spiter durch

Prof. W. Epprecht vom Institut fir Metallfor-
schung an der ETH metallographisch bestitigt.
Ausserdem 1st sie nur aus einem Stiick mit einer
durchschnittlichen Dicke von drei Millimetern
hergestellt. Die fur die ganze Abwicklung erfor-
derliche Fliche von 13 bis 14 Quadratdezimetern
musste aus einem Stahlstab ausgeschmiedet wer-
den. Die Erfiillung dieser Voraussetzung ist ein
sprechender Beleg des grossen Kénnens der dama-
ligen Schmiede.

Erstaunlich ist auch, weit (iber das rein Handwerk-
liche hinaus, was Mutz bei seiner Untersuchung
noch feststellen konnte. Die Glocke ist nach im
voraus festgelegten Proportionen und Abmessun-
gen geformt worden. So entsprechen Hohe, obere
und untere Weite dem Karolingischen Fuss oder
glatten Bruchteilen von diesem. Und zudem ent-
halten alle diese Abmessungen Vielfache der my-
stischen Zahl Sieben. Weder die eine noch die an-
dere Tatsache kann Zufall sein. Also wurden in
die alte Glocke noch idltere Anschauungen mitein-
bezogen. Vielleicht darum, weil der Schmied, der
sie schuf, sich einen besonderen Segen oder einen
schoneren Ton von ihr erhoffte.

Verstindlich und zu begriissen ist es, wenn es der
Autor unternommen hat, diese Glocke nachzubil-
den. Um diesen seltenen Vorgang, der in einer
abgelegenen, noch existierenden alten Hammer-
schmiede vollzogen wurde, festzuhalten, ist
gleichzeitig eine instruktve Diaschau dariiber
entstanden. Diese diirfte dazu angetan sein, wei-
ten Kreisen das Werden einer geschmiedeten
Glocke vor Augen zu fithren.

Nun sind gewiss iiber elfthundert Jahre vergangen,
seit das Klosterchen von Bregenz mit der Gallus-
oder Columbansglocke den letzten Ménchen zum
Gebet liutete. Die Zelle des hl. Gallus hat die
meisten von ihnen an die Steinach gezogen, wo
der Wahlspruch «ora et labora» in die Tat umge-
setzt wurde. Obwohl nun Vater Benedikt durch
seine Regel den Monchen Vorbild war, wurde
Gallus weiterhin geehrt und um Furbitte gebe-
ten. Sein Todestag, der 16. Oktober, ist ohne Un-
tetbruch bis heute tiir St. Gallen ein grosser Ge-
denktag geblieben.



	Gedanken zum Gallustag

