Zeitschrift: Mariastein : Monatsblatter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 60 (1983)

Heft: 8

Artikel: "Unruhig ist unser Herz...". XXVI
Autor: Batler, Anselm

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1031188

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1031188
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

<<Unruhig

ist unser Herz . . .» XXVI

P. Anselm Biitler

Urverlangen und Gefahr
der Gotteserfahrung

Wir haben in einer langen, vielleicht zu langen
Artikelfolge zahlreiche Moglichkeiten aufgezeigt,
wie Gotteserfahrung heute moglich ist. In dieser
Artikelfolge mochte ich versuchen, das Gemeinsa-
me all dieser vielfiltigen Moglichkeiten der Gottes-
erfahrung aufzuzeigen. Daraus ergibt sich aber
zugleich die Erkenntnis, wo die eigentliche Ge-
fahr jeder Gotteserfahrung ruht.

1. Der Mensch hat ein Urverlangen nach Gottes-
erfabrung
Im Verlauf der Darlegungen tiber die Gotteset-
fahrung wurde immer wieder darauf hingewiesen,
«was» denn da eigentlich erfahren wird. Letztlich
geht es immer darum, dass ich erfahre, dass eine
«andere Wirklichkeit» sich in meinem Leben be-
merkbar macht. Diese andere Wirklichkeit, die
wir Gott nennen, macht sich so bemerkbar, dass
ich ganz und total dabei angesprochen bin bis in
meine tiefsten Schichten meiner selbst hinein. Ich
werde gleichsam «ganzheitlich» von diesem ande-

199

ren, Gott, «gepackt». Diese Ganzheitserfahrung
kann sich grundsitzlich in zwei Formen ereignen.
Ich spiire, dass eine andere Kraft in meinem Le-
ben wirksam wird, wodurch ich zu einem Verhal-
ten fihig werde, zu dem ich aus eigener Kraft
nicht imstande bin. Das tritt etwa ein im ganz
selbstlosen Verhalten zum Mitmenschen: Wenn
ich ihm von Herzen verzeihen kann, obwohl er
mir schweres Unrecht zugefiigt hat, oder wenn ich
die Forderung Jesu nach Gewaltverzicht erfiillen
kann, obwohl ich dabei vom Gewalttitern oder
auch andern als Feigling, Schwichling geringge-
schitzt werde, oder obwohl ich dadurch schwer-
wiegende Nachteile in Kauf nehmen muss. Eine
zweite Form der Erfahrung dieses anderen ist die
Einheitserfahrung. Ich erlebe, dass ich im tiefsten
Kern meines Wesens verwurzelt bin mit jener
Witklichkeit, die alles umfasst, durchdringt und
tragt.

Bei beiden Formen der Gotteserfahrung geht es
im letzten immer um das gleiche. Beide sind Er-
tahrungen der Teilhabe an einem andern, einer
andern Wirklichkeit, die trotz der Teilhabe fun-
damental von mir verschieden ist. Diese Erfah-
rung setzt natiirlich voraus, schliesst mit ein, dass
ich mich dabei als begrenzt erfahre. Mit dieser Er-
fahrung meiner Begrenztheit ist aber zugleich
eine andere Erfahrung mitgegeben: ich mochte
diese Grenze iiberschreiten. Dieses Verlangen,
meine Grenzen zu Gberschreiten, zeigt sich gewiss
schon in kleinen alltiglichen Dingen: mein Wis-
sensdrang treibt mich an, die Grenzen meiner
Kenntnisse auszuweiten. Ja, wir kdnnen sagen: je-
des Verlangen, das sich in mir regt, strebt danach,
Begrenzungen zu sprengen. Solche alltigliche
Grenzerfahrungen und Erfahrungen, diese Gren-
zen auszuweiten, sind aber letztlich getragen von
einem Utrverlangen, meine grundsitzliche Be-
grenzung zu Ubersteigen. Am tiefsten und wohl
auch erschiitterndsten wird dieses Urverlangen er-
lebt im Liebesbezug zweier Menschen: sie schen-
ken sich gegenseitig und empfangen sich gegen-
seitig ganzheitlich, und doch spiiren sie, dass ihre
Liebe noch nach mehr verlangt. Auch schonste
und reinste und edelste Liebe ist immer Liebe von



200

begrenzten Menschen. Wir aber verlangen nach
Unbegrenztem. So erfahre ich mich als begrenzt
und zugleich verlangend nach Unbegrenztem.
«Wie jede geschaffene Wirklichkeit wesensmissig
begrenzt ist, so strebt sie auch kraft ihres Wesens
uiber diese ithre Grenze hinaus, und zwar so, dass
sie dabei thr Wesen nicht verlisst, sondern erfiillt.
Grenze bedeutet in diesem Sinn also nicht nur Be-
grenzung und Abschluss, sondern wesentlich
Grenziibersteigung als innere Notwendigkeit je-
der Wirklichkeit mit Moglichkeitscharakters (J.
Lang).

Zwei Aspekte dieses Uberstieges {iber die eigene
Grenze und der Teilhabe an andern Unbegrenz-

ten sind zu betonen. Uberstieg und Teilhabe kon-

nen nicht in reiner Eigeninitiative geleistet wer-

den. Teilhabe durch Uberstieg muss letztlich ge-
wihrt und geschenkt werden durch jene andere
Wirklichkeit, die in und hinter allem als Urwirk-
lichkeit existiert. Darum aber ist solche Teilhabe
am andern Unbegrenzten nicht eine Spitzenlei-
stung besonders begabter geistiger und geistlicher
Menschen. Es handelt sich bei diesem Verlangen
nach Uberstieg vielmehr um eine echte Grundbe-
findlichkeit des Menschen. Aufgrund seines in-
nersten Wesenskerns ist der Mensch ausgerlchtct
auf diesen Uberstieg iiber seine Grenzen. Nur im
Hinaussteigen tiber die eigenen Grenzen kann der
Mensch sich und seine Krifte entfalten. Und in al-
lem, was der Mensch tut, ist er letztlich getrieben
von diesem Urtrieb des Uberstieges. Dieser Uber-
stieg geschieht immerfort, ob wir uns dessen be-
wusst sind oder nicht. Das ist eben das Urverlan-
gen des Menschen nach Gott, das ist die «Unruhe
des Herzens», von der Augustin spricht, und diese
Unruhe findet erst ihre Ruhe, wenn sie endgiltig
und unverlierbar teilhat an jener Wirklichkeit, die
wir Gott nennen. «Alles, was den Menschen in
Richtung auf den Zielpunkt aller Grenziiberstei-
gung in Bewegung setzt, alle Sprengung der indi-
viduellen Erfahrung aufs Allgemeine hin, alle
Entgrenzung des Augenblicks ins Bleibende hin-
ein, alle Entriickung und Verziickung in Liebe
und Wonne des Daseins hat schon Anteil an die-
sem Stehen auf der Grenze» (J. Lang).

2. Gefabren, die mit dem Urverlangen nach Got-
teserfabrung gegeben sind

Gotteserfahrung ist im tiefsten und letzten Kern
Erfahrung der Teilhabe an Gott, wodurch der
Mensch seine grosstmogliche Entfaltung und Er-
fullung geschenkt bekommt. Diese Teilhabe
schenkt hochste Begliickung und Berauschung,
unaussprechliche Seligkeit, Hingerissenheit. Hier
aber lauern ernste Gefahren.

Das Urverlangen nach Gotteserfahrung wurzelt
im Verlangen nach Einheit. Der Mensch leidet
unter der schmerzlichen Erfahrung der Trennung,
und er will den Abgrund iiberbriicken, der
Mensch und Welt, Mensch und Gott trennt. Es
entsteht der Wunsch, alle Grenzen aufzuheben,
der Wunsch nach voller Verschmelzung. Es ent-
steht das Verlangen, «dass alles in ein einziges
Fliessen und Verfliessen gerit, dass nichts sich
cigentlich iiber die Grenze hinweg durchtrigt,
sondern zu je Neuem sich verindert und so ei-
gentlich nur noch ein substanz-, subjekt-, wesen-
und grundloses Werden alles durchﬂutet» (J.
Lang). Solche Sehnsucht nach Vereinigung mit
Gott kann todbringend sein, wenn die Distanz
nicht gewahrt wird. Wenn Gott der Fluchtpunkt
aller Krifte des Menschen bildet, bleibt diesem
nicht mehr die nétige Distanz, um sich aus eige-
nem Vermogen in seiner personlichen, menschli-
chen und zeitlichen Existenz halten zu koénnen.
So wurde z.B. Hoélderlin dadurch in den Wahn-
sinn getrieben, dass er die Kluft nicht akzeptieren
konnte.

Das unkontrollierte Verlangen nach Einheit mit
Gott und der ganzen Wirklichkeit ist unter ande-
rem deshalb gefihrlich, weil es eine Erfahrung
hochster Lebenssteigerung vermitteln kann. Vol-
lig normale Menschen konnen von einer Art reli-
giosen Rausches iiberwiltigt werden. Dieser
Rausch macht geheimnisvoll aus jedem Ding ein
Weltzentrum und taucht den Menschen in den
absoluten Gegenstand seines Staunens ein. Die
mystische Verziickung entmachtet Urteil, Wille
und Moralgesetz. Dieser Rausch verzaubert ma-
gisch die Welt, verwischt alle Trennlinien zwi-
schen wahr und unwahr, wirklich und unwirklich.



Das unkontrollierte religiose Verlangen ist umso
gefihrlicher, als es sich in der Erfahrung des Heili-
gen mit andern Elementen vermischen kann. Das
Heilige wird zum Sakralen Kosmos, wird Bestand-
teil des Kosmos, die Magie wird beherrschend.
Sakrale Erotik: Sexualitit eréffnet Zugang zu
Lebenskriften, Einheit, ekstatischem Erlebnis.
Das Sexuelle kann sich mit der kosmovitalen Sa-
kralitit vermischen. Sakrale Dimonie: Die Erfah-
rung des Bosen kann Quelle einer pseudoreligio-
sen Berauschung sein, etwa in der Form des Blut-
rausches.

Das Gesagte zeigt, dass echte religiose Erfahrung
fundamental abhingt von psychischer Gesund-
heit. Das heisst vor allem, dass der Narzismus auf-
gebrochen werden muss. Zwar setzt religiose Er-
fahrung das Erleben von Sicherheit, Gliick, ur-
spriunglicher Ganzheit voraus, wie dies vor allem
in der Einheitserfahrung mit der Mutter geschenkt
wird. Aber dieses Einheitserlebnis und diese Ein-
heitserfahrung muss aufgebrochen werden durch
die Erfahrung der «Realitit», der Welt in ihrer
Eigenstindigkeit und Widerstindigkeit. Nur wo
beide Erfahrungsbereiche die Entwicklung eines
Menschen prigen, kann es zu jener psychischen
Reife kommen, in der das Urverlangen nach Ein-
heit, Teilhabe mit Gott zugleich auch die Beja-
hung der Grenze, des Getrennt- und Verschie-
denseins von Gott miteinschliesst.

Eine andere Gefahr, die mit dem Urverlangen
nach Gotteserfahrung gegeben ist, besteht in der
Abkapselung des Ich. Warum das? Gotteserfah-
rung ist immer individuelle Erfahrung. Es ist der
einzelne, der Gotteserfahrung macht. Das gilt
auch fiir die Gotteserfahrung im Rahmen von ge-
meinschaftlichen Anlidssen, Gottesdiensten usw.
«In der individuellen Erfahrung sind Meditation,
Sinnerleben, Gebet und Gotteserfahrung zu Hau-
se» (J. Sudbrack). Dabei spielt die Findung der
Identitit, hier der religiésen Identitit, eine ent-
scheidende Rolle. Heute aber ist diese Identitits-
findung schwieriger geworden. Sie muss daher
auch intensiver gepflegt werden. «In der moder-
nen Welt mit threm Ubergewicht an Institution
und Offentlichkeit muss die humane und religic-

201

se Identitit des einzelnen mehr als frither gepflegt
und oftmals auch erst geheilt werden . . . Nur ein
Mensch mit Selbstgewissheit, individueller Erfah-
rungssicherheit und verantworteter Freiheit kann
in der heutigen Welt als bewusster Christ leben»
(J. Sudbrack).

Gerade diese heute dringende Aufgabe der Fin-
dung religioser Identitit kann nun zur Gefahr
werden. Man bleibt bei dieser Suche stehen, man
strebt nur noch nach Erweiterung und Entfaltung
des eigenen Ich. Gerade viele moderne Methoden
psychologischer oder meditativer Selbstfindung,
die an sich gut sind, tragen die Gefahr solcher
Verabsolutierung des Ich, der Icherweiterung in
sich. Es kommt zur Flucht in die innere Einsam-
keit, die auch in gemeinschaftlichen Anlissen
stattfinden kann. Diese Flucht in die innere Ein-
samkeit kann noch verstirkt werden durch die in-
tensiven Gefiihle des Gliicks, der inneren Befrie-
digung, der erfahrenen «Seligkeit». Diese Gefahr
stellt sich tibrigens nicht erst heute. Schon in frii-
heren Zeiten haben erfahrene Lehrer des geistli-
chen Lebens vor dieser Gefahr der Ichbezogen-
heit, der Ichabkapselung gewarnt. Gerade die
Mystiker des Mittelalters kommen immer wieder
auf diese Gefahr zuriick. Und von den wirklich
grossen heiligen Mystikern wird besonders betont,
dass sie ihre Betrachtung, geistlichen Ubungen
und Andachten sofort abbrachen, wenn jemand
Hilfe brauchte.

Gegeniiber dieser Gefahr ist zu betonen, dass ech-
te Gotteserfahrung immer offen macht fiir die
Du-Bezichung. «Die Ich-Du-Beziechung ist der
Brennpunkt christlicher Gotteserfahrung. Das
zeigt das biblische Doppelgebot von Gottes- und
Nichstenliebe. Das lisst sich auch an der Ge-
schichte der christlichen Spiritualitit erweisen; ge-
rade in den Hohepunkten der Gotteserfahrung,
bei den Mystikern entwickelten sich innerhalb der
ehelos-enthaltsamen Lebensweise Freundschaften
zwischen Mann und Frau: Benedikt und Scholasti-
ka, Franz und Klara, Franz von Sales und Franziska
von Chantal und viele andere» (J. Sudbrack).



	"Unruhig ist unser Herz...". XXVI

