
Zeitschrift: Mariastein : Monatsblätter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 60 (1983)

Heft: 8

Artikel: "Unruhig ist unser Herz...". XXVI

Autor: Bütler, Anselm

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1031188

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1031188
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


199

«Unruhig
ist unser Herz ...» XXVI
P. Anselm Bütler

Urverlangen und Gefahr
der Gotteserfahrung

Wir haben in einer langen, vielleicht zu langen
Artikelfolge zahlreiche Möglichkeiten aufgezeigt,
wie Gotteserfahrung heute möglich ist. In dieser
Artikelfolge möchte ich versuchen, das Gemeinsame

all dieser vielfältigen Möglichkeiten der
Gotteserfahrung aufzuzeigen. Daraus ergibt sich aber
zugleich die Erkenntnis, wo die eigentliche
Gefahr jeder Gotteserfahrung ruht.

1. Der Mensch hat ein Urverlangen nach Gottes¬

erfahrung
Im Verlauf der Darlegungen über die Gotteserfahrung

wurde immer wieder daraufhingewiesen,
«was» denn da eigentlich erfahren wird. Letztlich
geht es immer darum, dass ich erfahre, dass eine
«andere Wirklichkeit» sich in meinem Leben
bemerkbar macht. Diese andere Wirklichkeit, die
wir Gott nennen, macht sich so bemerkbar, dass
ich ganz und total dabei angesprochen bin bis in
meine tiefsten Schichten meiner selbst hinein. Ich
werde gleichsam «ganzheitlich» von diesem ande¬

ren, Gott, «gepackt». Diese Ganzheitserfahrung
kann sich grundsätzlich in zwei Formen ereignen.
Ich spüre, dass eine andere Kraft in meinem
Leben wirksam wird, wodurch ich zu einem Verhalten

fähig werde, zu dem ich aus eigener Kraft
nicht imstande bin. Das tritt etwa ein im ganz
selbstlosen Verhalten zum Mitmenschen: Wenn
ich ihm von Herzen verzeihen kann, obwohl er
mir schweres Unrecht zugefügt hat, oder wenn ich
die Forderung Jesu nach Gewaltverzicht erfüllen
kann, obwohl ich dabei vom Gewalttätern oder
auch andern als Feigling, Schwächling geringgeschätzt

werde, oder obwohl ich dadurch
schwerwiegende Nachteile in Kauf nehmen muss. Eine
zweite Form der Erfahrung dieses anderen ist die
Einheitserfahrung. Ich erlebe, dass ich im tiefsten
Kern meines Wesens verwurzelt bin mit jener
Wirklichkeit, die alles umfasst, durchdringt und
trägt.
Bei beiden Formen der Gotteserfahrung geht es
im letzten immer um das gleiche. Beide sind
Erfahrungen der Teilhabe an einem andern, einer
andern Wirklichkeit, die trotz der Teilhabe
fundamental von mir verschieden ist. Diese Erfahrung

setzt natürlich voraus, schliesst mit ein, dass

ich mich dabei als begrenzt erfahre. Mit dieser
Erfahrung meiner Begrenztheit ist aber zugleich
eine andere Erfahrung mitgegeben: ich möchte
diese Grenze überschreiten. Dieses Verlangen,
meine Grenzen zu überschreiten, zeigt sich gewiss
schon in kleinen alltäglichen Dingen: mein
Wissensdrang treibt mich an, die Grenzen meiner
Kenntnisse auszuweiten. Ja, wir können sagen:
jedes Verlangen, das sich in mir regt, strebt danach,
Begrenzungen zu sprengen. Solche alltägliche
Grenzerfahrungen und Erfahrungen, diese Grenzen

auszuweiten, sind aber letztlich getragen von
einem Urverlangen, meine grundsätzliche
Begrenzung zu übersteigen. Am tiefsten und wohl
auch erschütterndsten wird dieses Urverlangen
erlebt im Liebesbezug zweier Menschen: sie schenken

sich gegenseitig und empfangen sich gegenseitig

ganzheitlich, und doch spüren sie, dass ihre
Liebe noch nach mehr verlangt. Auch schönste
und reinste und edelste Liebe ist immer Liebe von



200

begrenzten Menschen. Wir aber verlangen nach
Unbegrenztem. So erfahre ich mich als begrenzt
und zugleich verlangend nach Unbegrenztem.
«Wie jede geschaffene Wirklichkeit wesensmässig
begrenzt ist, so strebt sie auch kraft ihres Wesens
über diese ihre Grenze hinaus, und zwar so, dass
sie dabei ihr Wesen nicht verlässt, sondern erfüllt.
Grenze bedeutet in diesem Sinn also nicht nur
Begrenzung und Abschluss, sondern wesentlich
Grenzübersteigung als innere Notwendigkeit
jeder Wirklichkeit mit Möglichkeitscharakter» (J.

Lang)-
Zwei Aspekte dieses Uberstieges über die eigene
Grenze und der Teilhabe an andern Unbegrenzten

sind zu betonen. Überstieg und Teilhabe können

nicht in reiner Eigeninitiative geleistet
werden. Teilhabe durch Überstieg muss letztlich
gewährt und geschenkt werden durch jene andere
Wirklichkeit, die in und hinter allem als Urwirk-
lichkeit existiert. Darum aber ist solche Teilhabe
am andern Unbegrenzten nicht eine Spitzenleistung

besonders begabter geistiger und geistlicher
Menschen. Es handelt sich bei diesem Verlangen
nach Überstieg vielmehr um eine echte
Grundbefindlichkeit des Menschen. Aufgrund seines
innersten Wesenskerns ist der Mensch ausgerichtet
auf diesen Überstieg über seine Grenzen. Nur im
Hinaussteigen über die eigenen Grenzen kann der
Mensch sich und seine Kräfte entfalten. Und in
allem, was der Mensch tut, ist er letztlich getrieben
von diesem Urtrieb des Überstieges. Dieser Überstieg

geschieht immerfort, ob wir uns dessen be-
wusst sind oder nicht. Das ist eben das Urverlan-
gen des Menschen nach Gott, das ist die «Unruhe
des Herzens», von der Augustin spricht, und diese
Unruhe findet erst ihre Ruhe, wenn sie endgültig
und unverlierbar teilhat an jener Wirklichkeit, die
wir Gott nennen. «Alles, was den Menschen in
Richtung auf den Zielpunkt aller Grenzübersteigung

in Bewegung setzt, alle Sprengung der
individuellen Erfahrung aufs Allgemeine hin, alle
Entgrenzung des Augenblicks ins Bleibende hinein,

alle Entrückung und Verzückung in Liebe
und Wonne des Daseins hat schon Anteil an
diesem Stehen auf der Grenze» (J- Lang).

2. Gefahren, die mit dem Urverlangen nach
Gotteserfahrung gegeben sind

Gotteserfahrung ist im tiefsten und letzten Kern
Erfahrung der Teilhabe an Gott, wodurch der
Mensch seine grösstmögliche Entfaltung und
Erfüllung geschenkt bekommt. Diese Teilhabe
schenkt höchste Beglückung und Berauschung,
unaussprechliche Seligkeit, Hingerissenheit. Hier
aber lauern ernste Gefahren.
Das Urverlangen nach Gotteserfahrung wurzelt
im Verlangen nach Einheit. Der Mensch leidet
unter der schmerzlichen Erfahrung der Trennung,
und er will den Abgrund überbrücken, der
Mensch und Welt, Mensch und Gott trennt. Es

entsteht der Wunsch, alle Grenzen aufzuheben,
der Wunsch nach voller Verschmelzung. Es
entsteht das Verlangen, «dass alles in ein einziges
Fliessen und Verfliessen gerät, dass nichts sich

eigentlich über die Grenze hinweg durchträgt,
sondern zu je Neuem sich verändert und so
eigentlich nur noch ein Substanz-, Subjekt-, wesen-
und grundloses Werden alles durchflutet» (J.

Lang). Solche Sehnsucht nach Vereinigung mit
Gott kann todbringend sein, wenn die Distanz
nicht gewahrt wird. Wenn Gott der Fluchtpunkt
aller Kräfte des Menschen bildet, bleibt diesem
nicht mehr die nötige Distanz, um sich aus eigenem

Vermögen in seiner persönlichen, menschlichen

und zeitlichen Existenz halten zu können.
So wurde z.B. Hölderlin dadurch in den Wahnsinn

getrieben, dass er die Kluft nicht akzeptieren
konnte.
Das unkontrollierte Verlangen nach Einheit mit
Gott und der ganzen Wirklichkeit ist unter anderem

deshalb gefährlich, weil es eine Erfahrung
höchster Lebenssteigerung vermitteln kann. Völlig

normale Menschen können von einer Art
religiösen Rausches überwältigt werden. Dieser
Rausch macht geheimnisvoll aus jedem Ding ein
Weltzentrum und taucht den Menschen in den
absoluten Gegenstand seines Staunens ein. Die
mystische Verzückung entmachtet Urteil, Wille
und Moralgesetz. Dieser Rausch verzaubert
magisch die Welt, verwischt alle Trennlinien
zwischen wahr und unwahr, wirklich und unwirklich.



201

Das unkontrollierte religiöse Verlangen ist umso
gefährlicher, als es sich in der Erfahrung des Heiligen

mit andern Elementen vermischen kann. Das
Heilige wird zum Sakralen Kosmos, wird Bestandteil

des Kosmos, die Magie wird beherrschend.
Sakrale Erotik: Sexualität eröffnet Zugang zu
Lebenskräften, Einheit, ekstatischem Erlebnis.
Das Sexuelle kann sich mit der kosmovitalen Sa-
kralität vermischen. Sakrale Dämonie: Die Erfahrung

des Bösen kann Quelle einer pseudoreligiösen
Berauschung sein, etwa in der Form des

Blutrausches.

Das Gesagte zeigt, dass echte religiöse Erfahrung
fundamental abhängt von psychischer Gesundheit.

Das heisst vor allem, dass der Narzismus
aufgebrochen werden muss. Zwar setzt religiöse
Erfahrung das Erleben von Sicherheit, Glück,
ursprünglicher Ganzheit voraus, wie dies vor allem
in der Einheitserfahrung mit der Mutter geschenkt
wird. Aber dieses Einheitserlebnis und diese
Einheitserfahrung muss aufgebrochen werden durch
die Erfahrung der «Realität», der Welt in ihrer
Eigenständigkeit und Widerständigkeit. Nur wo
beide Erfahrungsbereiche die Entwicklung eines
Menschen prägen, kann es zu jener psychischen
Reife kommen, in der das Urverlangen nach
Einheit, Teilhabe mit Gott zugleich auch die
Bejahung der Grenze, des Getrennt- und Verschiedenseins

von Gott miteinschliesst.
Eine andere Gefahr, die mit dem Urverlangen
nach Gotteserfahrung gegeben ist, besteht in der
Abkapselung des Ich. Warum das? Gotteserfahrung

ist immer individuelle Erfahrung. Es ist der
einzelne, der Gotteserfahrung macht. Das gilt
auch für die Gotteserfahrung im Rahmen von
gemeinschaftlichen Anlässen, Gottesdiensten usw.
«In der individuellen Erfahrung sind Meditation,
Sinnerleben, Gebet und Gotteserfahrung zu Hause»

(J. Sudbrack). Dabei spielt die Findung der
Identität, hier der religiösen Identität, eine
entscheidende Rolle. Heute aber ist diese Identitäts-
flndung schwieriger geworden. Sie muss daher
auch intensiver gepflegt werden. «In der modernen

Welt mit ihrem Ubergewicht an Institution
und Öffentlichkeit muss die humane und religiö¬

se Identität des einzelnen mehr als früher gepflegt
und oftmals auch erst geheilt werden Nur ein
Mensch mit Selbstgewissheit, individueller
Erfahrungssicherheit und verantworteter Freiheit kann
in der heutigen Welt als bewusster Christ leben»
(J. Sudbrack).
Gerade diese heute drängende Aufgabe der
Findung religiöser Identität kann nun zur Gefahr
werden. Man bleibt bei dieser Suche stehen, man
strebt nur noch nach Erweiterung und Entfaltung
des eigenen Ich. Gerade viele moderne Methoden
psychologischer oder meditativer Selbstfindung,
die an sich gut sind, tragen die Gefahr solcher
Verabsolutierung des Ich, der Icherweiterung in
sich. Es kommt zur Flucht in die innere Einsamkeit,

die auch in gemeinschaftlichen Anlässen
stattfinden kann. Diese Flucht in die innere
Einsamkeit kann noch verstärkt werden durch die
intensiven Gefühle des Glücks, der inneren
Befriedigung, der erfahrenen «Seligkeit». Diese Gefahr
stellt sich übrigens nicht erst heute. Schon in
früheren Zeiten haben erfahrene Lehrer des geistlichen

Lebens vor dieser Gefahr der Ichbezogenheit,

der Ichabkapselung gewarnt. Gerade die
Mystiker des Mittelalters kommen immer wieder
auf diese Gefahr zurück. Und von den wirklich
grossen heiligen Mystikern wird besonders betont,
dass sie ihre Betrachtung, geistlichen Übungen
und Andachten sofort abbrachen, wenn jemand
Hilfe brauchte.
Gegenüber dieser Gefahr ist zu betonen, dass echte

Gotteserfahrung immer offen macht für die
Du-Beziehung. «Die Ich-Du-Beziehung ist der
Brennpunkt christlicher Gotteserfahrung. Das
zeigt das biblische Doppelgebot von Gottes- und
Nächstenliebe. Das lässt sich auch an der
Geschichte der christlichen Spiritualität erweisen;
gerade in den Höhepunkten der Gotteserfahrung,
bei den Mystikern entwickelten sich innerhalb der
ehelos-enthaltsamen Lebensweise Freundschaften
zwischen Mann und Frau: Benedikt und Scholastika,

Franz und Klara, Franz von Sales und Franziska
von Chantal und viele andere» (J. Sudbrack).


	"Unruhig ist unser Herz...". XXVI

