
Zeitschrift: Mariastein : Monatsblätter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 60 (1983)

Heft: 7

Artikel: Sein ganzes Sein ins Wort legen: die Lyrikerin St. Clarita Schmid

Autor: Scherer, Bruno Stephan

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1031185

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1031185
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


171

Der Künstler in der Kirche
IX
P. Bruno Stephan Scherer

Wie letztes Jahr ist auch in diesem Heft nur von
Künstlerinnen die Rede. Der Beitrag «Elf
Lyrikerinnen» fand nämlich letztes Jahr nicht mehr
Platz, so dass er jetzt nachgeholt werden soll. Da
er aus Platzgründen auch diesmal geteilt werden
muss, wird der Schluss in einem der nächsten Hefte

folgen.
Auf den 20. Todestag (23. 9. 1983) des Lyrikers
Walter Hauser { 1902-1963) sowie auf den 25.

Todes- (am 6. 4.) und 80. Geburtstag (13. 5. 83)
Reinhold Schneiders sei hier mit dem Hinweis auf
je ein Buch aufmerksam gemacht: Als Jahresgabe
der Bibliotheksgesellschaft Uri erschien von Bruno
Zurfluh: Das lyrische Werk Walter Hausers (Altdorf

1978, 132 S.). Knapp und übersichtlich
behandelt der Verfasser, ein ehemaliger Schüler und
späterer Lehrer am Kollegium Karl Borromäus zu
Altdorf, die Formvollendung, expressionistische
und mystische Züge sowie Bildwelt und Musikalität

von Walter Hausers Werk. - Ingo Zimmermann

macht uns in «Reinhold Schneiden (Berlin
DDR: Union 1982/Stuttgart: Kreuz Verlag 1983.
210 S., Leinen, DM 19.80) mit dem Weg und
dem Werk dieses christlichen Dichters und
Schriftstellers bekannt. Er schreibt prägnant,
lesbar, ansprechend, doch ohne wissenschaftlichen
Apparat und ohne Berücksichtigung der gesamten
einschlägigen Literatur.
Die neuen Sinnsprüche von Sr. Kyrilla Spiecker,
der neben Teresa von Avila das letzte Heft «Der
Künstler in der Kirche» gewidmet war, sind unter
dem trefflichen Titel «Brotkrumen» (Würzburg:
Echter 1983. 103 S.) mit Zeichnungen des
berühmten Künstlers Emil Wächter erschienen.
Köstliche und geistvolle, tröstliche und aufschrek-
kende «Einsichten und Weghilfen»!

Sein ganzes Sein
ins Wort legen
Die Lyrikerin Sr. Ciarita Schmid

P. Bruno Stephan Scherer

Der Leser als Mitdichter
Mit leisem Vorbehalt hat Sr. Ciarita Schmid die
Einladung entgegen- und angenommen, für
«Mariastein» einen Bericht über ihr Leben und ihr
lyrisches Schaffen zu schreiben. Eine Lyrikerin
darzustellen, sei doch ein Wagnis, meinte sie, weil Lyrik
als «sublimste, vergeistigste Form menschlicher
Aussage» im Wort nicht leicht verständlich sei.
Wer aber sein ganzes Sein ins Wort lege, werde
meist gut aufgenommen, räumte sie ein. «Der Leser

von Lyrik sollte selber mitschöpferisch werden,
feinfühlig miterleben, sich in den Tiefen seines
Wesens ansprechen lassen.» Der Gedanke an die
verständigen Leser von «Mariastein» und des
Sonderheftes «Der Künstler in der Kirche IX» beruhigte

sie: «Ich vermute, dass ein Leser, der zu Lyrik
greift, selbst schon ein heimlicher Mitdichter ist.»

Verlust und Gewinn von Heimat
Marie Hedwig Schmid - das waren ihre Taufnamen,

Ciarita ist der Ordensname - wurde am
27. Juni 1906 in Kriens geboren. Auf dem väterlichen

Bauernhof nahe der Luzerner Stadtgrenze
wuchs sie als zweitjüngstes von neun Kindern auf-
in enger Tuchfühlung mit einer mannigfaltigen
Tier-und Pflanzenwelt. In dieser ruhigen und doch
ereignisreichen Landwelt stecken die Wurzeln ihrer
Ehrfurcht vor den Mitmenschen, auch vor dem
Bauernknecht, dem Bettler und Mösteier, und vor
allem, was da kreucht und fleucht, singt und
zwitschert, zappelt und sich bewegt. Eine besondere
Freundschaft fasste Marie Hedwig zu den Pferden.
Bald wurde das junge Mädchen aber mit dem Leid
des Lebens vertraut: zwei ältere Schwestern und
die Mutter starben früh. Als auch der Vater starb,
ging die Heimat des Bauernhofs und der Alp ver-



172

loren. Ein tiefes Erschrecken muss die Waise er-
fasst haben: auch die Geborgenheit in der Familie,

bei Mutter und Vater und Geschwistern ist
von der Tragik des Lebens, von der Vergänglichkeit

bedroht. Allmählich erwuchs für Marie Hedwig

neue Heimat: Heimat in der Arbeit, im Glauben,

im Wort und in der Natur.

Heimat in der Arbeit.
Marie Hedwig bemühte sich um eine gründliche
Berufsausbildung. Sie erwarb zwei Lehrdiplome:
eines in Hauswirtschaft - es entsprach ihren praktischen

Fähigkeiten -, das andere gemäss ihren
musischen Neigungen in Deutsch. Danach trat sie ins
Kloster ein und arbeitete 1931/33 in Flums als
Lehrerin und Kursleiterin der hauswirtschaftlichen
Schule. Nach Baldegg zurückgerufen (1933) setzte
sich Sr. Ciarita während 41 Jahren als Deutschlehrerin

ein im Lehrerinnenseminar und an anderen
Schulzweigen des Instituts. Lange Zeit betreute sie
als Redaktorin die Institutszeitschrift «Gruss aus
Baldegg, Hertenstein und Bourguillon». In
ungezählten Artikeln und Berichten, auch in Erzählskizzen

und Gedichten diente sie dem Ziel der
Zeitschrift: der Beheimatung der jeweils gegenwärtigen

und vor allem der ehemaligen Schülerinnen in
der Institutsgemeinschaft und in der grösseren
Gemeinschaft der Kirche. Die persönlichen Briefe,
die Sr. Ciarita in diesen Jahrzehnten schrieb, werden

noch viel zahlreicher gewesen sein.

und im Glauben
Heimat fand Sr. Ciarita auch im Glauben, in
Gott. Sie entschied sich für ein Leben in der
engern Nachfolge Christi. Da es der jungen Natur-
und Tierliebhaberin die Geisteshaltung und
Lebensführung des heiligen Franz von Assisi angetan

hatten, wählte sie eine franziskanische, in der
Welt tätige Gemeinschaft. Da konnten sich ihre
humanistisch-naturliebenden Anlagen, ihre
pädagogischen Fähigkeiten sowie die religiösen
Begabungen in Glaube, Hoffnung und Liebe entfalten
und gute Früchte tragen. Im Gedicht «Einst -
jetzt» (IZ 16f)' stellt Sr. Ciarita die ehemalige
Beheimatung «in der Stube des Vaters» und «auf der
Bank vor dem Haus» der Verlorenheit unserer
Erde im unermesslichen, irgendwann einmal
zerfallenden und zerstiebenden Weltall gegenüber.

«Wo soll da
im Traum dieses Daseins
noch heimatlich haften
ruhelos suchender Sinn ...»

Die Antwort auf diese Menschheitsfrage geben
der Glaube und das verstandesmässige Erahnen
und Erfassen eines neuen, gewandelten Lebens in
einem geheimnisvollen Jenseits. Das Wort
verstummt, das Bild von Raupe und Schmetterling,
von Larve und Libelle (vgl. Sr. Ciaritas Erzählskizze

«Die Verwandlung») spricht. Die Schlusszeilen
des Weihnachtsgedichts «Dass ER wie wir .» (G
21); deuten das Verstummen an:

«Damit zu danken reiner mir gelinge,
o Wort zerbrich, im Schweigen, Seele, singe!»

Aber auch für den, der ein Leben lang das
Verstummen vor Gott einübt und das Gott-suchen in
jeder Lebenslage erlernt, hören die Fragen nicht
auf (IZ 10): warum

Gott du des Schweigens
warum

Antwort ist in diesem Gedicht, das nach dem
Warum von Hunger, Armut, Krieg und Folter
fragt, und Stetsfort einzig der Gekreuzigte.

Antwort ist der auferstandene Herr
Wie der Bauer nicht nur pflügt, "die Erde nicht
nur aufreisst, sondern sie eggt, einebnet, mit
Körnern besät und die Körner festwalzt, so wirft
die Lyrikerin Sr. Ciarita Schmid nicht nur Fragen
auf. Sie versucht, auch Antworten zu geben. In
einem kleinen Bericht «Wie ein Gedicht entstehen
kann» (IVS-Mitteilungsblatt 3/1982, 22) erzählt
sie, wie sie bei nochmaligem Durchlesen ihres
letzten Gedichtband-Manuskripts (IZ) der vielen
Fragen in Teil I: «Fragen» gewahr wurde und sich
selbst nun die Frage stellt: «Werden die Leser
Antworten suchen, auch auf die uralte
Menschheitsfrage nach dem Sinn des Leidens?» Da
erinnerte sie sich geschauter Bilder der letzten Tage:
auf einem Gang in die ländliche Umgebung von
Baldegg hat sie Pflüger beobachtet und säende
Bauern. Daheim duftete Brot auf dem Zobigtisch.
Beim Anstossen mit weissem Wein anlässlich einer
Feier fiel ihr der warme Glanz des Eherings ihres
Gegenübers auf. In den Bildern des «Stirb und



173

Werde» in Natur und Menschenleben, im Naturgesetz

des Aufwachsens, Blühens, Früchtetragens
und Absterbens, im Werdegang der Umwandlung
vom Korn zum Brot, von der Traube zum Wein, in
den jahrmillionentiefen Vorgängen der Evolution,
der Entwicklung der Materie zum Lebewesen (vgl.
das Gedicht «Kieselstein»), weist nun die Lyrikerin
auf das geheimnisvolle Gesetz in Natur und
Menschenleben hin: Auch oder gerade aus Leid
und Not kann das Gute und Bessere ertstehen. So

fügte Sr. Ciarita den «Fragen» im Gedichtband «In
den Zungen meiner Zeit» die Verse bei (21):

Frag das sanfte Braun der Äcker
von der Pflugschar wundgerissen
eh die Saat im Grünen steht

nach dem Mühlrad frag die Körner
wenn sie Duft des Brotes künden

und den Wein frag nach der Kelter
wenn er rein im Glase perlt

frag das Gold am Ring der Hand
wer ihm warmen Glanz verliehn

frag nicht nach des Leidens Sinn
gib dich ihm gelassen hin

Die buntbebänderten Palmen am «Palmsonntag»3

sind mit ihren «letzten leuchtenden Früchten

des Herbstes» «freundliche Künder»,
dass Leben nicht stirbt
weil einer im Sterben
es siegreich gewandelt
in Dasein und Dauer.

Heimat im Wort
Heimat fand Sr. Ciarita auch im Wort, in der
Welt der Sprache, der Literatur, der Dichtung.
Die Zeit der Lektüre war für die junge, mit Arbeit
reichlich «gesegnete» Lehrerin im Ordensgewand
wohl knapp bemessen. Da brachte ihr ein
zwölfmonatiger Kuraufenthalt während des Zweiten
Weltkriegs die Möglichkeit ausgedehnten Lesens.
Sie habe damals die grossen Romane der Weltliteratur

und andere Werke gelesen, schreibt Sr. Ciarita.

Gewiss befanden sich auch Gedichtbücher
darunter. Die Romane werden den Blick der
Ordensfrau für die Vielfalt des Lebens und der
Lebensschicksale auf unserer Erde und für die
abgründigen Tiefen der Menschenseele geöffnet und
ihren geistig-seelischen Horizont geweitet haben.

Das literarische Klima
Jedes künstlerische Talent muss geweckt, zur
Entfaltung herausgefordert und dann gehegt und
gepflegt werden. Es gedeiht in einem geistig regsamen,

der Kunst förderlichen Klima.
Nach dem Lyriker befragt, der sie in den Jahren
der Bildung am nachhaltigsten beeindruckte,
nennt Sr. Ciarita Rainer Maria Rilke (1875 bis
1926). Seine Sprachmelodie, die Musik der Verse
klangen in ihr nach. Doch beeilt sie sich, hinzuzufügen,

sie habe sich (fast ängstlich) davor gehütet,
aus der Verehrung dieses oder anderer Lyriker
(z.B. Fridolin Hofers), denen sie im Laufe der
Jahre begegnete, eine Nachahmung werden zu
lassen. Im Gegenteil, sie bemühte sich, ihre Freiheit

und Unabhängigkeit zu bewahren. Und
schienen ihr eigene Verse einen rilkeschen oder
andern Fremdklang aufzuweisen, so veröffentlichte

sie sie nicht. Aber: Jeder Schreibende lebt
und schreibt in einer ihn mehr oder weniger
beeinflussenden Umgebung. Sein Werk wächst aus
einer geschichtlichen und sich vielfach rasch
ändernden Situation heraus.
Bereits im Elternhaus begegnete Marie Hedwig
der Kunst in der Form der Musik, des Gesangs
und der Dichtung. Mit ihren Geschwistern durfte
sie Theateraufführungen und Autorenlesungen in
der Stadt besuchen. So sass sie der blinden Dichterin

Ruth Schaumann (1899 bis 1975), Pater
Theobald Masarey (1867 bis 1947) und Walter
Hauser (1902 bis 1963) und gewiss noch manch
andern gegenüber. Nur elfJahre vor Walter Hausers

erstem Gedichtband Hessen Gertrud von le
Forts (1876 bis 1971) viele katholische Lyriker
beeinflussende «Hymnen an die Kirche» aufhorchen.
Dank dreier Luzerner Verlage (Anton Gander in
Hochdorf; Eugen Haag und Räber in Luzern), die
nicht nur Schulbücher, sondern mit gutem
Geschmack auch Gedichtbände verlegten, bildete
sich im frühen 20. Jahrhundert im Raum Luzern-
Innerschweiz ein der Lyrik günstiges Klima, das
besonders in den Internats-Gymnasien der
Innerschweiz und darüber hinaus gepflegt wurde4.
Weitherum bekannt waren damals die Luzerner
Poeten Peter Halter (1856 bis 1922), Fridolin Hofer

(1861 bis 1940), Theodor Bucher (1868 bis
1935), der unter dem Pseudonym Zyböri veröf-



174

fentlicbte, und der frühverstorbene Entlebucher
Priester Carl Robert Enzmann (1888 bis 1931), der
Verfasser des Solothurner Lieds «s isch immer e so
gsi». Sr. Ciarita besass vor allem zu Fridolin Hofer,

dem sie noch persönlich begegnet war, und zu
dessen Naturlyrik eine innere Beziehung. Das
Luzerner Vaterhaus des Engelberger Paters Placidus
Hartmann (1887 bis 1963) stand in der Nachbarschaft

von Sr. Ciaritas Elternhaus.
Neben Fridolin Hofers Lyrik («Stimmen aus der
Stille», 1907; «Im Feld- und Firnelicht», 1914;
«Daheim», 1918 u.a.) wurden die formvollendeten

Gedichte des Kapuzinerpaters Theobald Ma-
sarey («Einer Seele Bild», 1920 und «Heilig Land»,
1921 u.a.) stark beachtet. Der spätere Luzerner
Stiftspropst Franz Alfred Herzog (1880 bis 1962)
wirkte zwischen 1908 und 1922 als Religionslehrer
und Schriftsteller in Baldegg. Er war Marie Hedwig

Schmids Lehrer in Kulturgeschichte. Viele seiner

Gedichte («Wüstensteine» I bis III, 1912 bis
1933; «Jahr und Tag», 1921) erschienen zuerst in
der Baidegger Institutszeitschrift.

In den Zungen meiner Zeit
Mit «Stufen zum Licht» (1934) von Walter Hauser,

des im Kanton Uri wirkenden Priesters, ging
am Innerschweizer Lyrik-Himmel ein neuer Stern
auf. Sein sorgfältiges und zielstrebiges Schaffen
machte den Talenten in der Innerschweiz neuen
Mut, sich lyrisch auszudrücken und der Öffentlichkeit

zu stellen. Der Verlag Räber, Luzern, der
Walter Hausers Werk betreute, übernahm den
ersten Band «Gedichte» (1965)2 der bereits 59jähri-
gen Ordensfrau Ciarita Schmid. Das war, nachdem

Walter Hauser 1963 frühzeitig gestorben
war, wieder eine lyrische Stimme, die Lesern und
Kritikern Achtung abverlangte, eine Stimme voll
des Atems der freien Natur und des Staunens über
ihre Wunder, voll inniger, lichter Religiosität, die
aber die «Rätsel des Lebens» (27), «das staunende
Fragen» (38-46), «Schatten» (47) und «dunkle
Töne» (49) nicht verschwieg.
Da die Baidegger Schwester äusserst bescheiden
und zurückhaltend ist, bedurfte es des Anstosses
und Drängens guter Freunde und Verehrer ihres
Schaffens, bis sie einen zweiten Lyrikband: «In
den Zungen meiner Zeit» 1981 in Druck gab.

1982 sprach ihr dafür die Luzerner Literaturförderung

einen Werkpreis zu.
Die Erzählungen und Erzählskizzen «Ursis Erlebnisse

mit Tieren» waren 1961 erschienen. In der
Frühlings-Anthologie «Schlehdorn» (1979) hat
Ciarita Schmid von allen Beiträgern die grösste
Anzahl von Gedichten. Selbstverständlich war sie
auch im grossen Sammelband «Innerschweizer
Schriftsteller - Texte und Lexikon» (1977)5 gut
vertreten. Von da an wurde sie auch von
deutschen Verlagen zur Mitarbeit an Sammelbänden
christlicher Lyrik eingeladen6.

Heimat in der Natur
Einen neuen Zugang zu Natur, Kosmos und
vertieftem Schöpfungsglauben fand Sr. Ciarita durch
die Begegnung und die Freundschaft mit der
Mitschwester Antoinette Feldmann (1906 bis 1969)',
die in Freiburg i.Ü. Naturwissenschaften studiert
hatte und in Baldegg die Fächer Biologie, Geologie

und Geographie unterrichtete. Beide bemühten

sich, Brücken zu schlagen zwischen den
naturwissenschaftlichen Erfahrungen und dem christlichen

Glauben. Sie verdanken dabei dem Forscher
und theologischen Schriftsteller Pierre Teilhard de
Chardin (1881 bis 1953) wesentliche und fruchtbare

Erkenntnisse, die sie Glaubensschwierigkeiten
und Zweifel, die jeden denkenden Menschen,

ganz besonders den naturwissenschaftlich
orientierten, zuweilen befallen können, überwinden
und auflösen halfen. Noch mehr: Der Theologe
und Mystiker Teilhard vertiefte ihr Gespür für die
Gegenwart und das Wirken Gottes in der Schöpfung,

in jedem Lebewesen und in jedem Sein. So
wurde ihr Daheimsein in der Natur zur Beheimatung

in Gott.
Sr. Antoinette Feldmann pflegte ihre Erkenntnisse

und Geistesblitze in ihr Brevier oder in ein Heft
zu kritzeln. Nach ihrem Tod hat sie ihre treue
Freundin und Geistesgefährtin Sr. Ciarita gesammelt

und herausgegeben: «Im Erfahrbaren Gott
begegnen» (1976)8. Eine dieser lichtvollen
Aufzeichnungen lautet: «Nur in vollkommener innerer

Freiheit und Gelöstheit von allem Dinglichen
bekommen wir die vollkommene Haltung zu den
Dingen der Zeit, und so empfinden wir auch die
reinste Freude an ihnen, den geliebten Wesen der



175

Zeit, und wir ahnen etwas von der transzendenten
Freude, die unser drüben wartet in der reinen
Schau des Herrn, in dem alles Schöne eingeschlossen

ist. ER ist ja das höchste Gut» (64).

Zu letztem Entwerden bereit
Wie Sr. Antoinette, wie Teilhard und alle suchenden,

erkennenden und glaubenden Menschen
liebt Sr. Ciarita das Leben und weiss doch, dass
sie, dass wir alle uns «zu letztem Entwerden,
Entsinken bereiten müssen», wie sie sich in einem
Brief äussert. Nicht nur die Zeiten und Phasen des
Wirkens, des Gelingens, des Schaffens am Werk
und des Erfolges bringen uns innerlich voran,
auch die Zeiten der Leere und Armut, des Leidens
und Erduldens. «Ich bin arm, leer, schreibunfähig»,

notiert Sr. Ciarita im gleichen Brief. Und:
«Von den sehr schmerzhaften Stufen inneren
Werdens, die ich immer wieder durchstehe, steht
nichts im kleinen Werdegang Solches lässt sich
nicht ins Wort fassen.»
Aber wir ahnen es und sind der bescheidenen Bal-
degger Schwester dankbar für den Einsatz ihres
Lebens und ihres Schreibens, dankbar, dass sie ihr
ganzes Sein ins Wort und ins Gebet, in ihr Schaffen

als Ordensfrau, Lehrerin und Lyrikerin gelegt
hat.

' IZ Ciarita Schmid: In den Zungen meiner Zeit. Gedichte.
III. v. Paul Nussbaumer. Hitzkitch: Comenius 1981. 79 S.

2 G Ciatita Schmid: Gedichte. Luzern/Stuttgatt: Räber
1965. 64 S.

1 Schlehdorn. Eine Frühlings-Anthologie. Hrsg. v. B.S. Scheret,

Zürich: NZN Buchverlag 1979, S. 59. (Im Buchhandel
noch erhältlich.)

4 Alle hier genannten Luzerner und Innerschweizer Lyriker
sind mit Lebensabriss und Werkverzeichnis, zum grossen
Teil auch mit Werkproben enthalten in: Innerschweizer
Schriftsteller - Texte undLexikon. Hrsg. v. B.S. Scherer. Lu-
zern: Raeber 1977. 399 S.

5 Vgl. Anm. 4
6 Es handelt sich zwischen 1974 und 1981 um vier deutsche

Anthologien.
1 Vgl. m. Beitrag in «Mariastein» Nr. 6/1976, 162-166: Eine

Frau als Glaubenshelferin. Die Aufzeichnungen der Sr.
Antoinette Feldmann.

' Antoinette Feldmann: Im Trfahrbaren Gott begegnen.
Meditationen. (Hrsg. v. Clarita Schmid.) Freiburg/Schweiz:
Paulusverlag 1976. 87 S.

Mein kleiner Werdegang

Sr. Clarita Schmid

Ich habe mir so wenig wie mein Leben meine
Anlagen selber geben können. In den Familien meiner

Vorfahren und ihrer Verwandten gab es
immer wieder Menschen, die künstlerische Kräfte
zeigten; sie erzählten, schrieben, malten,
musizierten. So gebührt mein Dank jenen, die ihr Ja
zu meinem Leben sagten.

Die Mutter
Es war vorerst die Mutter, eine zarte, feinnervige
Frau. Als sie mich 1906 gebar, musste sie schon
viele Kräfte ihres Lebens verbraucht haben, war
ich doch das achte von neun Kindern, mit denen
ich aufwuchs. Drei hatte vor mir der Tod von der
Wiege weggeholt. Zutiefst erschütterte mich später

der Gedanke, wie leicht sie hätte ihr Nein zu
meinem Leben sagen können, ja, es sagen dürfen!
Zum Dank dafür, dass sie es doch nicht tat, schuf
ich das Gedicht:

Mutter

nie wär ich

grauem Grund
des Nichts
entronnen

nie
aufgebrochen
aus Stein
Welle
warmer Erde

nie
eingewurzelt
in dieses Daseins
Lachen und Leid

nie
wär ein Tag mein
mit Falterflug
wandernder Wolke
weissen Wegen
ins Weite


	Sein ganzes Sein ins Wort legen: die Lyrikerin St. Clarita Schmid

