
Zeitschrift: Mariastein : Monatsblätter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 60 (1983)

Heft: 5

Artikel: "In der Schrift steht geschrieben...". XVI

Autor: Bütler, Anselm

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1031178

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1031178
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


126

wieder alle drei Fenster des Kirchenschiffes frei
sichtbar, und der Kirchenraum hat seine
ursprüngliche Harmonie wieder zurückerhalten.
Ausser dem Einbau der elektrischen Bodenheizung

und dem Zumauern des bisherigen Eingangs
der Turmkapelle konnte auf andere bauliche
Eingriffe verzichtet werden. Die Bänke von 1922 wurden

wiederverwendet und vier stilvolle klassizistische

Leuchter aufgehängt.
Hell und froh zeigt sich der Chorraum in echt
barocker Schönheit. Der Hochaltar mit dem neu
zusammengesetzten alten Tabernakel ist ein wahres
Bijou. Zur Überraschung aller entpuppten sich
die während der Sondierung vor Baubeginn
entdeckten Farbtupfer an der Ostwand als Teile eines

schwungvoll gemalten Vorhanges, der oben über
dem Hochaltar in einer Krone beginnt und seitlich

herunterfällt. Hinter dem Altar - von einem
ehemaligen Sakristeimöbel verdeckt - kam ein
spätgotisches Sakramentshäuschen zum
Vorschein. Leider fand man keine geeignete Lösung,
das gleichzeitig mit der Chorscheitelwand
eingemauerte kleine Kunstwerk ohne grosse Kosten
anderswo besser ins Blickfeld zu rücken. Den
Anforderungen der nachkonziliären Liturgie wurde mit
einem von Roland Huber, Rodersdorf, neu
geschaffenen Eichentisch und Lesepult entsprochen.
So sind in Rodersdorf in einer geglückten Art und
Weise die ästhetisch-künstlerischen Aspekte mit
den praktischen Erfordernissen in Einklang
gebracht worden.
Damit das Werk gelingen konnte, haben Unzählige

dazu beigetragen. Der sichtbare Erfolg ist für
alle der schönste Dank! So war denn auch der
festliche Tag der Einsegnung und Altarweihe durch
Abt Mauritius Fürst, Mariastein, am 6. Februar
1983 gekennzeichnet durch dankbare Freude und
berechtigten Stolz. Mein Wunsch für die
Zukunft: dass in diesem prächtigen Gotteshaus für
viel Menschen die Gegenwart und Grösse Gottes
erfahrbar und erlebbar werde! Und falls Sie
einmal der Weg nach Rodersdorf führt, gehen Sie
nicht an der Kirche vorbei, sondern treten Sie ein
zu einer kurzen Besinnung. Sie werden beglückt
und gesegnet weiterziehen!

«In der Schrift steht
geschrieben ...» XVI
P. Anselm Bütler

Die Entmythologisierung

In der letzten Artikelfolge dieser Reihe wurde
gezeigt, wie die kritische Bibelforschung, die sog.
Intentionalisten, nichts anderes wollen, als dem
Bibelleser Hilfe zu bieten zum Glaubensentscheid.

Sie stellen ihm Glaubenshilfen. Eine dieser

Glaubenshilfen besteht darin, die zeitgebundenen

Aussagen der Bibel vom geschichtlichen
Hintergrund her zu deuten und in eine heute
verständliche Aussage «umzugiessen». Allerdings
stösst dieses Umgiessen an eine Grenze. «Es bleibt
die Fremdheit der biblischen Welt und ihres
Glaubens, es bleiben die Unterschiede zwischen
dem Glauben der biblischen Autoren und dem
der gegenwärtigen Christen» (B. Lang). Wenn
auch versucht wird, diese Kluft durch eine biblische

Erneuerung zu überbrücken, unseren Glauben

wieder auf das neu erarbeitete biblische
Fundament zu stellen, so kann doch zwischen Bibel
und Glauben kein Gleichheitszeichen mehr
gesetzt werden. Denn der heutige Mensch trifft auf
vieles in der Bibel, das ihm so fremd entgegensteht,

dass er es nicht zum Gegenstand seines
Glaubens machen kann. Von diesem Problem soll
im Folgenden die Rede sein. Es geht um das, was
in der Fachsprache «Entmythologisierung»
genannt wird, und dies ist nur die folgerichtige



Pfarrkirche St. Laurentius, Rodersdorf: Pingang zur Turmkapelle (um 1200); nach der Restauration wieder von aussen zugänglich.



128

Fortführung der historisch-kritischen Exegese. Es

geht dabei um den Unterschied zwischen dem
biblischen und dem neuzeitlichen Weltbild.

1. Das biblische Weltbild
Im Buch Josua wird berichtet, dass die Sonne
«mitten am Himmel stehen blieb, und ihr Untergang

verzögerte sich beinahe um einen Tag» (Jos
10,13f.). An diesem wunderbaren Tag, so berichtet

der biblische Erzähler, gab es auch einen
gewaltigen Steinhagel, der diejenigen tötete, die
sich durch Flucht vor Israels Kriegern in Sicherheit

zu bringen suchten. Einige Seiten vorher
erfahren wir von der wunderbaren Eroberung
Jerichos: Die Mauern der heidnischen Stadt fallen,
nachdem Israels Priester die Festung in einer
Prozession mehrmals umzogen und in ihre Trompete
geblasen haben (Jos 6). An anderer Stelle wird
berichtet, dass das Nordreich Israel im Jahre 722 v.
Chr. von den Assyrern erobert wurde. Das war die
Folge davon, dass das Nordreich zum Polytheismus

abgefallen war, sagt uns der biblische
Schriftsteller.
Wir heutigen Menschen stossen hier auf etwas für
uns Unverständliches: «Gott kann sich mit
astronomischem Aufwand für sein Volk einsetzen und
durch einen Steinhagel dessen Rachedurst stillen.
Gott verrät dem Volk ein geheimnisvoll wirkendes
Verfahren zur mühelosen Einnahme einer
befestigten Stadt, er bietet eine Weltmacht auf, um
Israel für seinen Götzendienst zu strafen» (B.
Lang).
Was hier erwähnt wurde ist aber nicht ein Sonderfall.

«Wer sich in das Alte Testament vertieft und
es auf sein Verständnis von Gottes Eingreifen
abhört, findet sich bald in einem Zaubergarten wieder,

in dem es nur wenige feste und uns einleuchtende

Regeln zu geben scheint» (B. Lang). Ohne
Zweifel hat das Alte Testament ein anderes Wirk-
lichkeitsbewusstsein, ein anderes Bild von Welt
und Gott als die Menschen unserer Zeit: Die Welt
ist eine flache Scheibe, die von Himmel und
Sonnenbahn überwölbt ist. Die Natur nimmt zwar
ihren regelmässigen Lauf, und die Geschichte ist das
Feld politischer und militärischer Auseinander¬

setzungen. Aber bei allen Vorgängen kann Gott
jederzeit von seinem Eingriffsrecht Gebrauch
machen. Nicht nur nebensächliche Ereignisse werden

als Eingriffe Gottes geschildert, sondern gerade

an den Knotenpunkten des Alten Testaments
tritt Gott handelnd auf: bei der Erschaffung der
Welt, bei der Erwählung der Erzväter, beim Auszug

aus Ägypten, am Berg Sinai, bei der Berufung
der Propheten usw. Noch ein anderer Aspekt ist
zu beachten: Immer wieder lässt Gott, der von
den Menschen beleidigt wurde, sich wieder
versöhnen durch Opfer von Tieren, die teilweise
verbrannt und deren Blut versprengt wurde. Er lässt

von der Strafe ab, die er vorgesehen oder schon
über die sündigen Menschen gebracht hat. - Aus
all dem wird deutlich, dass das ganze Alte Testament

auf dem Boden einer mythischen Welt- und
Religionsanschauung steht, die uns fremd ist.
Aber auch im Neuen Testament haben wir es fast
auf jeder Seite mit diesem Weltbild zu tun, ja, im
Neuen Testament fallen uns diese fremden
Elemente noch stärker in die Augen. «Jesus erscheint
keineswegs nur als ausserordentlicher Mensch,
sondern als überirdisches Wesen, das vom Himmel

herab in die Welt gesandt ist und dort
Menschengestalt annimmt. Er hat Macht über die
bösen Geister, die für allerlei Krankheiten
verantwortlich sind. Sein Tod am Kreuz schafft Sühne
für die Sünden der Menschen. Seine Rückkehr ins
Leben ist der Beginn einer weltumfassenden
Umwälzung, durch die der Tod, der durch Adam in
die Welt gebracht wurde, zunichte gemacht wird.
Der Auferstandene verlässt die Erde und thront
dann - nach seiner Auffahrt zum Himmel - zur
Rechten Gottes. Auf den Wolken des Himmels
wird er wiederkommen, um sein Werk zu vollenden.

Dann werden die Toten auferstehen und das

Weltgericht wird stattfinden. Der Tod und alles
Leid werden, wenigstens für die guten Menschen,
für immer Vergangenheit sein. Das alles soll bald
geschehen, jedenfalls meint Paulus, dass er und
seine Generation das Weltende noch erleben
werden» (B. Lang).
Das ist - in Grundzügen - das biblische
Wirklichkeitsverständnis. Und alle herkömmlichen christ-



129

lichen Glaubensbekenntnisse sind eine Aufzählung

von Elementen dieser eigentümlichen
biblischen Weltauffassung. Dieses «Bündel» von
urtümlicher Theologie, antikem Weltbild und
jüdisch-christlicher Geschichtstheorie pflegt man als

«mythische Weltauffassung» zu bezeichnen und
stellt sie unserer modernen wissenschaftlichen
Erfahrung gegenüber. Hier nun stellt sich die Frage:

Wie lässt sich diese mythische Weltauffassung
in einem rationalen Zeitalter als verbindliches
Glaubensgut aufrechterhalten?

2. Metaphysische Neuinterpretation des

mythischen Weltbildes im Mittelalter
Es ist nun nicht so, dass erst wir heute Schwierigkeiten

haben mit dem mythischen Weltbild der
Bibel und mit den Glaubensaussagen mittels dieser

mythischen Weltdeutung. Schon die Christen
des Mittelalters standen vor dem gleichen
Problem. Und sie versuchten, diese Aussagen
verständlich zu machen mittels ihres Weltbildes. Das
Weltbild des Mittelalters war nun das sogenannte
metaphysische Weltbild. Der Kern dieses
Weltbildes kann so ausgedrückt werden: Was wir mit
den Sinnen wahrnehmen ist nur die Oberfläche,
gleichsam die Aussenseite der Dinge und der ganzen

Wirklichkeit. Das Eigentliche, der Kern der
Dinge ist mit den Sinnen nicht wahrnehmbar, es
ist «übersinnlich». Nach diesem Weltbild bestehen

die ganze Wirklichkeit und die einzelnen
Dinge gleichsam aus zwei «Schichten», zwei Stufen:

die eigentliche Schicht oder Stufe, der Kern,
und die äussere Erscheinungsform dieses Kerns,
das, was wir mit den Sinnen wahrnehmen können.

Es liegen gleichsam zwei Qualitäten in der
Wirklichkeit vor: das Wesentliche, Tragende,
Prägende, und das Ausserwesentliche, wenn auch
Notwendige aber doch Zweitrangige. Dieses
Denkmodell zur Erklärung der Dinge und der
ganzen Wirklichkeit wird nun verwendet, um die
Darstellungen und Aussagen der Bibel verständlich

zu machen: «Den ungewöhnlichen Ereignissen

der biblischen Geschichte wird eine andere
Qualität zugeschrieben als jeglichem sonstigem
Geschehen. Was Gott wirkt, muss andere Eigen¬

schaften aufweisen als gewöhnliches menschliches
Tun. Das besondere Kennzeichen von göttlichem
Handeln ist sein Wundercharakter - wo immer
Gott eingreift, sind die sonst in Natur und
Geschichte geltenden Regeln aufgehoben. Umgekehrt

kann man von regelwidrigen Geschehnissen
auf göttliche (oder allenfalls dämonische)
Verursachungen schliessen. Wo es nicht <mit rechten Dingern

zugeht, hat Gott seine Hand im Spiel. Somit
kann die ständige Durchbrechung von Natur- und
Geschichtsgesetzen geradezu als Beweis für die
übernatürliche Eigenart dessen gelten, was in der
Bibel berichtet ist. Den Wundern kommt <be-

glaubigende> Kraft zu» (B. Lang).
Mit Hilfe dieses Deutemusters gelingt dem
mittelalterlichen Denken die Kernaussage der
biblischen Berichte, die in mythischer Sprache abge-
fasst sind, zu wahren und den Menschen ihrer Zeit
verständlich zu machen: Gott und die göttliche
Wirklichkeit ist in unserer menschlichen und
geschaffenen Wirklichkeit gegenwärtig und wirksam.

Dieses Einwirken Gottes wird für uns fassbar
und beschreibbar als «Wunder».
Wir alle sind noch in dieser metaphysischen
Weltdeutung aufgewachsen und gross geworden,
haben die Glaubenslehren im Katechismus mittels
dieses Denkmodells gelernt. Und für viele ist die
Deutung der biblischen Botschaft mittels dieses
Denkmodells auch heute noch verständlich und
annehmbar. Sie können mittels dieses Denkmodells

die Glaubensbotschaft der Bibel verstehen
und daher auch bejahen. Die bekanntesten
Deutungen der biblischen Botschaft mittels dieses
Denkmodells ist die Lehre von den zwei Naturen
in Jesus Christus und die eucharistische Transsub-
stantiationslehre: Jesus ist wahrer Gott und wahrer
Mensch; das bei der Messe verwandelte Brot ist
zugleich Leib Christi (besser Christus selber) und
Brot (bezüglich der äusseren Eigenschaften). Diese

Deutungen sind «rechtgläubig», geben die
biblische Botschaft, die sich in der Bibel in mythischer

Sprache findet, richtig wieder mittels der
«metaphysischen» Sprache. Wer diese metaphysische

Sprache versteht, wird ohne weiteres die
biblische Glaubensbotschaft in der Form dieser me-



130

taphysischen Deutung bejahen können. - Nur,
sehr viele Christen verstehen diese metaphysische
Sprache nicht mehr, verstehen das, was damit
ausgesagt wird, falsch und glauben faktisch eine
Irrlehre. Karl Rahner schrieb einmal, dass rund 90%
der Christen die Zweinaturenlehre über Christus
häretisch verstehen.

3 Geschichtliche Interpretation des mythischen
Weltbildes in unserer Zeit

Nun ist es aber leider heute noch schlimmer als
die 90% Irrgläubigen, von denen Karl Rahner
spricht. Diese 90% glauben oder wollen glauben,
was in der Bibel als Glaubensbotschaft in mythischer

Sprache verkündet wird. Immer mehr
Menschen, sowohl Jugendliche, die im christlichen
Glauben aufgewachsen sind und nun eigene
Glaubensentscheidungen fällen sollen, als auch
Erwachsene, die ausserhalb des Christentums
stehen, können auch mit dieser metaphysischen
Deutung der biblischen Botschaft nichts mehr
anfangen. Sie finden keinen Zugang mehr zur
Glaubensbotschaft mittels dieser metaphysischen
Deutung. Der Grund liegt darin, dass heute ein anderes

Weltbild vorherrscht.
«Längst ist die metaphysische Weltanschauung
untergegangen und durch die geschichtliche
ersetzt. Denn der neuzeitliche Mensch lebt nicht
mehr innerhalb einer Natur, die ihn immer wieder

Blicke in den Bereich der Übernatur tun lässt.
Er stellt auch der gewöhnlichen Menschheitsgeschichte

längst keine «Übergeschichte» göttlichen
Eingreifens mehr an die Seite. Der moderne
Mensch fühlt sich autonom, weiss sich als Herr seines

Geschicks und seiner Geschichte und nicht
mehr im Banne der Übernatur. Statt mit den
«zwei Welten» des metaphysischen Systems rechnet

er nur noch mit einer einheitlichen Welt, die
einer einheitlichen Gesetzmässigkeit unterworfen
ist» (B. Lang).
Es stellt sich daher die drängende Frage, wie wir
heute die Botschaft der Bibel interpretieren können

im Lichte des heutigen Weltbildes, so dass
diese Botschaft für die Menschen von heute
verständlich wird, verständlich nicht rein theoretisch,

sondern in der Bedeutung für das menschliche
Leben, die menschliche Selbstentfaltung, das
menschliche Glück.
Einen Weg zur Lösung dieser Aufgabe zeigt uns
das Neue Testament selber. Die «Bilder» und
Aussagen, die «mythischen» Elemente fügen sich

keineswegs zu einem völlig widerspruchsfreien,
geschlossenen Bild zusammen, das wir als den
ursprünglichen christlichen Glauben bezeichnen
könnten. «So wird Jesus in einem Teil der neu-
testamentlichen Schriften ausdrücklich als ewiges
<präexistentes> Wesen dargestellt, während dies an
anderen Stellen nicht der Fall ist. Nach manchen
Quellen hat der Kreuzestod Jesu die Wirkung
eines Sühnopfers, während z. B. bei Lukas davon
nicht die Rede ist. Einige Teile des Neuen
Testamentes reden vom leeren Grab Jesu am Ostermor-
gen ausführlich und mit Nachdruck, während
andere diesen Tatbestand nicht erwähnen. Eine zeitlich

fixierbare Himmelfahrt Jesu schliesslich kennt
nur Lukas» (B. Lang).
Diese Vielzahl von Glaubensvorstellungen, die
schon im Urchristentum bestehen, hängt mit der
Vielzahl der geistigen Welten zusammen, die sich
in Palästina und seiner Umgebung auf engstem
Raum finden. «Ein Sadduzäer, der Christ geworden

ist, wird die BotschaftJesus Christus etwas
anders auslegen als ein Pharisäer oder ein Anhänger
der Qumran-Sekte oder der johanneischen
Täufergruppe, ein palästinensischerJude anders als

einer, der in der Diaspora aufwuchs, ein Grieche
anders als ein Römer» (B. Lang). Das führt zur
Frage: Wenn schon solche Unterschiede in den
Schriften des Neuen Testamentes ihre Spuren
hinterlassen haben, muss dann nicht unser heutiges
Weltbild, das von jenem der Bibel so verschieden
ist, sich noch viel stärker auf die Interpretation der
biblischen Botschaft auswirken? Die meisten
Theologen der Gegenwart sind dieser Ansicht.
Uneinigkeit besteht nur darüber, wie diese
Interpretation im einzelnen aussehen muss und auf
welchem Weg man von der Bibel zu einem
modernen Glaubensverständnis kommt.
Einen ersten Versuch solcher Neuinterpretation
auf wissenschaftlicher Ebene unternahm Rudolf



131

Bultmann mit seiner berühmt gewordenen, oft
auch als berüchtigt bezeichneten Entmythologi-
sierungstheorie. Er geht davon aus, dass heute
Welterfahrung und Weltbemächtigung in
Wissenschaft und Technik so weit entwickelt sind,
«dass kein Mensch im Ernst am neutestamentli-
chen Weltbild festhalten kann und festhält. Kein
Mensch stellt sich Gott als ein oben im Himmel
erhabenes Wesen vor. Man kann nicht elektrisches

Licht und Radioapparat benutzen, in
Krankheitsfällen moderne medizinische und klinische
Mittel in Anspruch nehmen und gleichzeitig an
die Geister- und Wunderwelt des Neuen
Testamentes glauben» (R. Bultmann).
Mehr auf der Ebene der Glaubensverkündigung
für die Gläubigen hat der anglikanische Bischof
Robinson eine solche Neuinterpretation der Bibel
gemäss dem heutigen geschichtlichen Weltbild
durchgeführt. Dass er damit ein höchst drängendes

Anliegen aufgriff und den «richtigen Ton
traf», zeigt der Erfolg seines Buches, das er 1963
veröffentlichte: «Gott ist anders». Das Buch erlebte

innerhalb eines Monates 5 Auflagen mit einer
Auflagenhöhe von 250 000 Exemplaren, und auch
nachher folgten sich Auflage auf Auflage. Auch
für Robinson geht es wie der Bibel und der
«metaphysischen» Interpretation der biblischen Aussagen

um die Gemeinschaft Gottes mit dem und
den Menschen. Während aber das biblische,
mythische Weltbild Gott «oben im Himmel lokalisierte

und die metaphysische Interpretation Gott
im Ausserordentlichen, im Wunder am Werke
sah und erfahrbar verstand, verlegte Robinson den
«Ort» Gottes in die Welt und in den Menschen
hinein: Gott ist die Tiefendimension jeder
Wirklichkeit, und diese Tiefendimension wird erfahrbar

im alltäglichen, geschichtlichen Geschehen,
vor allem im mitmenschlichen Bezug. Gewiss hat
er diese Interpretation zu einseitig dargelegt, wie
es ja gar nicht anders möglich ist. Aber er hat den
zentralen Kern heutigen Gottesverständnisses
getroffen, den heutigen «Zugang zur Erfahrung
Gottes» geöffnet. E. Schillebeeckx erklärt diesen
«heutigen» Zugang zu Gott bzw. Gottes zum
Menschen so: «Gott spricht persönlich den Men¬

schen an, und der Mensch antwortet persönlich
Gott. Aber Gott spricht ein menschliches Ich
an, eine menschliche Person, und diese ist ein Ich-
in-der-Welt. Der Mensch kann die
Gottesoffenbarung nur mit einem Bewusstsein hören, das
in und bei der Welt ist. Daher kann der Mensch
Gottes Offenbarung, sein inneres Angebot
ausdrücklich nur finden, indem er nach aussen tritt:
in die Geschichte der Menschen. Gottes absolutes
Selbstangebot eines inneren göttlichen Lebens ist
mit dem göttlichen Angebot einer <äusseren Gna-
de> verbunden, und diese ist primär der
Mitmensch in seiner Welt und somit die menschliche
Geschichte.»
Diese heutige Sicht der biblischen Botschaft, dass

Gott seinen «Ort» in der Welt und im Menschen
hat, dass er wirkt im «normalen» Ablauf der
Geschichte, hat natürlich eine Auswirkung auf die
Interpretation aller einzelnen Glaubenswahrheiten.

In besonderer Weise wird das aktuell bei der
Frage nach dem «Ende der Welt». Greift Gott
nun wirklich auf besondere Weise ein und
«zerstört» die Welt, die er geschaffen hat, wie wir das

von der apokalyptischen Schilderung des Weltendes

in den Evangelien her kennen, oder findet
wenigstens die Menschheitsgeschichte ein ganz
«natürliches Ende», indem die Lebensbedingungen

auf der Erde sich so verändern, dass biologisches

menschliches Leben nicht mehr möglich ist,
z. B. durch Erlöschen der Sonne oder durch eine
zu grosse Hitze, die sie auszustrahlen beginnt?
Grundsätzlich bleibt festzuhalten, dass wir nicht
darum herumkommen, die biblische Botschaft
und die Glaubensformulierungen mittels des

heutigen Weltbildes zu deuten und verständlich
zu machen. «Die Frage der Entmytologisierung
ist zweifellos die wichtigste, die sich auf dem Weg
von der kritischen Bibellesung zu einer zeitgemäs-
sen Gestalt des Glaubens stellt. Gewiss gibt es nur
wenige Begriffe wie <Himmel>, deren <entmytho-
logisiertes> Verständnis sich schon allgemein
durchsetzen konnte. Aber wo das Problem
erkannt und eine Lösung versucht wird, kann sie

sich auf die Verkündigung befruchtend und auf
den Glauben befreiend auswirken» (B. Lang).


	"In der Schrift steht geschrieben...". XVI

