Zeitschrift: Mariastein : Monatsblatter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 60 (1983)

Heft: 5

Artikel: "In der Schrift steht geschrieben...". XVI
Autor: Batler, Anselm

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1031178

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1031178
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

126

wieder alle drei Fenster des Kirchenschiffes frei
sichtbar, und der Kirchenraum hat seine ur-
springliche Harmonie wieder zuriickerhalten.
Ausser dem Einbau der elektrischen Bodenhei-
zung und dem Zumauern des bisherigen Eingangs
der Turmkapelle konnte auf andere bauliche Ein-
griffe verzichtet werden. Die Binke von 1922 wur-
den wiederverwendet und vier stilvolle klassizisti-
sche Leuchter aufgehingt.

Hell und froh zeigt sich der Chorraum in echt ba-
rocker Schonheit. Der Hochaltar mit dem neu zu-
sammengesetzten alten Tabernakel ist ein wahres
Bijou. Zur Uberraschung aller entpuppten sich
die wihrend der Sondierung vor Baubeginn ent-
deckten Farbtupfer an der Ostwand als Teile eines
schwungvoll gemalten Vorhanges, der oben tiber
dem Hochaltar in einer Krone beginnt und seit-
lich herunterfillt. Hinter dem Altar — von einem
chemaligen Sakristeim6bel verdeckt — kam ein
spatgotisches  Sakramentshiduschen zum Vor-
schein. Leider fand man keine geeignete Losung,
das gleichzeitig mit der Chorscheitelwand einge-
mauerte kleine Kunstwerk ohne grosse Kosten an-
derswo besser ins Blickfeld zu riicken. Den Anfor-
derungen der nachkonzilidren Liturgie wurde mit
einem von Roland Huber, Rodersdorf, neu ge-
schaffenen Eichentisch und Lesepult entsprochen.
So sind in Rodersdorf in einer gegliickten Art und
Weise die isthetisch-kiinstlerischen Aspekte mit
den praktischen Erfordernissen in Einklang ge-
bracht worden.

Damit das Werk gelingen konnte, haben Unzihli-
ge dazu beigetragen. Der sichtbare Erfolg ist fiir
alle der schonste Dank! So war denn auch der fest-
liche Tag der Einsegnung und Altarweihe durch
Abt Mauritius Fiirst, Mariastein, am 6. Februar
1983 gekennzeichnet durch dankbare Freude und
berechtigten Stolz. Mein Wunsch fur die Zu-
kunft: dass in diesem prichtigen Gotteshaus fiir
viel Menschen die Gegenwart und Grésse Gottes
erfahrbar und erlebbar werde! Und falls Sie ein-
mal der Weg nach Rodersdorf fiihrt, gehen Sie
nicht an der Kirche vorbei, sondern treten Sie ein
zu einer kurzen Besinnung. Sie werden begliickt
und gesegnet weiterziehen!

«In der Schrift steht
geschrieben .. .» XVI

P. Anselm Biitler

Die Entmythologisierung

In der letzten Artikelfolge dieser Reihe wurde ge-
zeigt, wie die kritische Bibelforschung, die sog.
Intentionalisten, nichts anderes wollen, als dem
Bibelleser Hilfe zu bieten zum Glaubensent-
scheid. Sie stellen ihm Glaubenshilfen. Eine die-
ser Glaubenshilfen besteht darin, die zeitgebun-
denen Aussagen der Bibel vom geschichtlichen
Hintergrund her zu deuten und in eine heute ver-
stindliche Aussage «umzugiessen». Allerdings
stosst dieses Umgiessen an eine Grenze. «Es bleibt
die Fremdheit der biblischen Welt und ihres
Glaubens, es bleiben die Unterschiede zwischen
dem Glauben der biblischen Autoren und dem
der gegenwirtigen Christen» (B. Lang). Wenn
auch versucht wird, diese Kluft durch eine bibli-
sche Erneuerung zu tberbriicken, unseren Glau-
ben wieder auf das neu erarbeitete biblische Fun-
dament zu stellen, so kann doch zwischen Bibel
und Glauben kein Gleichheitszeichen mehr ge-
setzt werden. Denn der heutige Mensch trifft auf
vieles in der Bibel, das ihm so fremd entgegen-
steht, dass er es nicht zum Gegenstand seines
Glaubens machen kann. Von diesem Problem soll
im Folgenden die Rede sein. Es geht um das, was
in der Fachsprache <«Entmythologisierung» ge-
nannt wird, und dies ist nur die folgerichtige



Pfarrkirche St. Laurentius, Rodersdorf: Eingang zur Turmkapelle (um 1200); nach der Restauration wieder von aussen zuginglich.



128

Fortfiihrung der historisch-kritischen Exegese. Es
geht daber um den Unterschied zwischen dem
biblischen und dem neuzeitlichen Weltbild.

1. Das biblische Weltbild

Im Buch Josua wird berichtet, dass die Sonne
«mitten am Himmel stehen blieb, und ihr Unter-
gang verzogerte sich beinahe um einen Tag» (Jos
10, 13£.). An diesem wunderbaren Tag, so berich-
tet der biblische Erzihler, gab es auch einen ge-
waltigen Steinhagel, der diejenigen tétete, die
sich durch Flucht vor Israels Kriegern in Sicher-
heit zu bringen suchten. Einige Seiten vorher er-
fahren wir von der wunderbaren Eroberung Jeri-
chos: Die Mauern der heidnischen Stadt fallen,
nachdem Israels Priester die Festung in einer Pro-
zession mehrmals umzogen und in ithre Trompete
geblasen haben (Jos 6). An anderer Stelle wird be-
richtet, dass das Nordreich Israel im Jahre 722 v.
Chr. von den Assyrern erobert wurde. Das war die
Folge davon, dass das Nordreich zum Polytheis-
mus abgefallen war, sagt uns der biblische
Schriftsteller.

Wir heutigen Menschen stossen hier auf etwas fiir
uns Unverstindliches: «Gott kann sich mit astro-
nomischem Aufwand fiir sein Volk einsetzen und
durch einen Steinhagel dessen Rachedurst stillen.
Gott verrit dem Volk ein geheimnisvoll wirkendes
Verfahren zur miihelosen Einnahme einer befe-
stigten Stadt, er bietet eine Weltmacht auf, um
Israel fiir seinen Gotzendienst zu strafen» (B.
Lang).

Was hier erwihnt wurde ist aber nicht ein Sonder-
fall. «Wer sich in das Alte Testament vertieft und
es auf sein Verstindnis von Gottes Eingreifen ab-
hért, findet sich bald in einem Zaubergarten wie-
der, in dem es nur wenige feste und uns einleuch-
tende Regeln zu geben scheint» (B. Lang). Ohne
Zweifel hat das Alte Testament ein anderes Wirk-
lichkeitsbewusstsein, ein anderes Bild von Welt
und Gott als die Menschen unserer Zeit: Die Welt
1st eine flache Scheibe, die von Himmel und Son-
nenbahn iiberw6lbt ist. Die Natur nimmt zwar th-
ren regelmissigen Lauf, und die Geschichte ist das
Feld politischer und militirischer Auseinander-

setzungen. Aber bet allen Vorgingen kann Gott
jederzeit von seinem Eingriffsrecht Gebrauch
machen. Nicht nur nebensichliche Ereignisse wer-
den als Eingriffe Gottes geschildert, sondern gera-
de an den Knotenpunkten des Alten Testaments
tritt Gott handelnd auf: bei der Erschaffung der
Welt, bei der Erwihlung der Erzviter, beim Aus-
zug aus Agypten, am Berg Sinai, bei der Berufung
der Propheten usw. Noch ein anderer Aspekt ist
zu beachten: Immer wieder lisst Gott, der von
den Menschen beleidigt wurde, sich wieder ver-
sohnen durch Opfer von Tieren, die teilweise ver-
brannt und deren Blut versprengt wurde. Er lisst
von der Strafe ab, die er vorgesehen oder schon
iiber die sindigen Menschen gebracht hat. — Aus
all dem wird deutlich, dass das ganze Alte Testa-
ment auf dem Boden einer mythischen Welt- und
Religionsanschauung steht, die uns fremd ist.
Aber auch im Neuen Testament haben wir es fast
auf jeder Seite mit diesem Weltbild zu tun, ja, im
Neuen Testament fallen uns diese fremden Ele-
mente noch stirker in die Augen. «Jesus erscheint
keineswegs nur als ausserordentlicher Mensch,
sondern als iiberirdisches Wesen, das vom Him-
mel herab in die Welt gesandt ist und dort
Menschengestalt annimmt. Er hat Macht iiber die
bosen Geister, die fiir allerlei Krankheiten verant-
wortlich sind. Sein Tod am Kreuz schafft Sithne
fiir die Siinden der Menschen. Seine Riickkehr ins
Leben ist der Beginn einer weltumfassenden Um-
wilzung, durch die der Tod, der durch Adam in
die Welt gebracht wurde, zunichte gemacht wird.
Der Auferstandene verldsst die Erde und thront
dann - nach seiner Auffahrt zum Himmel - zur
Rechten Gottes. Auf den Wolken des Himmels
wird er wiederkommen, um sein Werk zu vollen-
den. Dann werden die Toten auferstehen und das
Weltgericht wird stattfinden. Der Tod und alles
Leid werden, wenigstens fiir die guten Menschen,
fiir immer Vergangenheit sein. Das alles soll bald
geschehen, jedenfalls meint Paulus, dass er und
seine Generation das Weltende noch erleben wer-
den» (B. Lang).

Das ist - in Grundziigen — das biblische Wirklich-
keitsverstindnis. Und alle herkémmlichen christ-



lichen Glaubensbekenntnisse sind eine Aufzih-
lung von Elementen dieser eigentiimlichen bibli-
schen Weltauffassung. Dieses «Biindel» von ut-
timlicher Theologie, antikem Weltbild und jii-
disch-christlicher Geschichtstheorie pflegt man als
«mythische Weltauffassung» zu bezeichnen und
stellt sie unserer modernen wissenschaftlichen Et-
fahrung gegeniiber. Hier nun stellt sich die Fra-
ge: Wie lisst sich diese mythische Weltauffassung
in einem rationalen Zeitalter als verbindliches
Glaubensgut aufrechterhalten?

2. Metaphysische Neuinterpretation des
mythischen Weltbildes im Mittelalter

Es ist nun nicht so, dass erst wir heute Schwierig-
keiten haben mit dem mythischen Weltbild der
Bibel und mit den Glaubensaussagen mittels die-
ser mythischen Weltdeutung. Schon die Christen
des Mittelalters standen vor dem gleichen Pro-
blem. Und sie versuchten, diese Aussagen ver-
stindlich zu machen mittels ihres Weltbildes. Das
Weltbild des Mittelalters war nun das sogenannte
metaphysische Weltbild. Der Kern dieses Welt-
bildes kann so ausgedriickt werden: Was wir mit
den Sinnen wahrnehmen ist nur die Oberfliche,
gleichsam die Aussenseite der Dinge und der gan-
zen Wirklichkeit. Das Eigentliche, der Kern der
Dinge ist mit den Sinnen nicht wahrnehmbar, es
ist «iibersinnlich». Nach diesem Weltbild beste-
hen die ganze Wirklichkeit und die einzelnen
Dinge gleichsam aus zwei «Schichten», zwei Stu-
fen: die eigentliche Schicht oder Stufe, der Kern,
und die dussere Erscheinungsform dieses Kerns,
das, was wir mit den Sinnen wahrnehmen kén-
nen. Es liegen gleichsam zwei Qualititen in der
Wirklichkeit vor: das Wesentliche, Tragende, Pri-
gende, und das Ausserwesentliche, wenn auch
Notwendige aber doch Zweitrangige. Dieses
Denkmodell zur Erklirung der Dinge und der
ganzen Wirklichkeit wird nun verwendet, um die
Darstellungen und Aussagen der Bibel verstind-
lich zu machen: «Den ungewdhnlichen Ereignis-
sen der biblischen Geschichte wird eine andere
Qualitit zugeschrieben als jeglichem sonstigem
Geschehen. Was Gott wirkt, muss andere Eigen-

129

schaften aufweisen als gewdhnliches menschliches
Tun. Das besondere Kennzeichen von gottlichem
Handeln ist sein Wundercharakter - wo immer
Gott eingreift, sind die sonst in Natur und Ge-
schichte geltenden Regeln aufgehoben. Umge-
kehrt kann man von regelwidrigen Geschehnissen
auf gottliche (oder allenfalls dimonische) Verursa-
chungen schliessen. Wo es nicht <mit rechten Din-
gen> zugeht, hat Gott seine Hand im Spiel. Somit
kann die stindige Durchbrechung von Natur- und
Geschichtsgesetzen geradezu als Beweis fir die
tibernatiirliche Eigenart dessen gelten, was in der
Bibel berichtet ist. Den Wundern kommt <be-
glaubigende> Kraft zu» (B. Lang). ’
Mit Hilfe dieses Deutemusters gelingt dem mittel-
alterlichen Denken die Kernaussage der bibli-
schen Berichte, die in mythischer Sprache abge-
fasst sind, zu wahren und den Menschen ihrer Zeit
verstindlich zu machen: Gott und die gottliche
Wirklichkeit ist in unserer menschlichen und ge-
schaffenen Wirklichkeit gegenwirtig und wirk-
sam. Dieses Einwirtken Gottes wird fiir uns fassbar
und beschreibbar als «Wunder».

Wir alle sind noch in dieser metaphysischen Welt-
deutung aufgewachsen und gross geworden, ha-
ben die Glaubenslehren im Katechismus mittels
dieses Denkmodells gelernt. Und fiir viele ist die
Deutung der biblischen Botschaft mittels dieses
Denkmodells auch heute noch verstindlich und
annehmbar. Sie kénnen mittels dieses Denkmo-
dells die Glaubensbotschaft der Bibel verstehen
und daher auch bejahen. Die bekanntesten Deu-
tungen der biblischen Botschaft mittels dieses
Denkmodells ist die Lehre von den zwei Naturen
in Jesus Christus und die eucharistische Transsub-
stantiationslehre: Jesus ist wahrer Gott und wahrer
Mensch; das bei der Messe verwandelte Brot ist zu-
gleich Leib Christi (besser Christus selber) und
Brot (beztiglich der dusseren Eigenschaften). Die-
se Deutungen sind «rechtgliubig», geben die bi-
blische Botschaft, die sich in der Bibel in mythi-
scher Sprache findet, richtig wieder mittels der
«metaphysischen» Sprache. Wer diese metaphysi-
sche Sprache versteht, wird ohne weiteres die bi-
blische Glaubensbotschaft in der Form dieser me-



130

taphysischen Deutung bejahen kénnen. — Nur,
sehr viele Christen verstehen diese metaphysische
Sprache nicht mehr, verstehen das, was damit aus-
gesagt wird, falsch und glauben faktisch eine Irr-
lehre. Karl Rahner schrieb einmal, dass rund 90%
der Christen die Zweinaturenlehre iiber Christus
hiretisch verstehen.

3. Geschichtliche Interpretation des mythischen
Weltbildes in unserer Zeit
Nun ist es aber leider heute noch schlimmer als
die 90% Irrgliubigen, von denen Karl Rahner
spricht. Diese 90% glauben oder wollen glauben,
was in der Bibel als Glaubensbotschaft in mythi-
scher Sprache verkiindet wird. Immer mehr Men-
schen, sowohl Jugendliche, die im christlichen
Glauben aufgewachsen sind und nun eigene
Glaubensentscheidungen fillen sollen, als auch
Erwachsene, die ausserhalb des Christentums ste-
hen, konnen auch mit dieser metaphysischen
Deutung der biblischen Botschaft nichts mehr an-
fangen. Sie finden keinen Zugang mehr zur Glau-
bensbotschaft mittels dieser metaphysischen Deu-
tung. Der Grund liegt darin, dass heute ein ande-
res Weltbild vorherrscht.
«Lingst ist die metaphysische Weltanschauung
untergegangen und durch die geschichtliche et-
setzt. Denn der neuzeitliche Mensch lebt nicht
mehr innerhalb einer Natur, die thn immer wie-
der Blicke in den Bereich der Ubernatur tun lisst.
Er stellt auch der gewdhnlichen Menschheitsge-
schichte lingst keine «Ubergeschichte» gottlichen
Eingreifens mehr an die Seite. Der moderne
Mensch fiihlt sich autonom, weiss sich als Herr sei-
nes Geschicks und seiner Geschichte und nicht
mehr im Banne der Ubernatur. Statt mit den
«zwel Welten» des metaphysischen Systems rech-
net er nur noch mit einer einheitlichen Welt, die
einer einheitlichen Gesetzmissigkeit unterworfen
ist» (B. Lang)
Es stellt sich daher die dringende Frage, wie wir
heute die Botschaft der Bibel interpretieren kon-
nen im Lichte des heutigen Weltbildes, so dass
diese Botschaft fur die Menschen von heute ver-
stindlich wird, verstindlich nicht rein theoretisch,

sondern in der Bedeutung fiir das menschliche Le-
ben, die menschliche Selbstentfaltung, das
menschliche Gliick.

Einen Weg zur Losung dieser Aufgabe zeigt uns
das Neue Testament selber. Die «Bilder» und
Aussagen, die «mythischen» Elemente fiigen sich
keineswegs zu einem vollig widerspruchsfreien,
geschlossenen Bild zusammen, das wir als den ur-
springlichen christlichen Glauben bezeichnen
kénnten. «So wird Jesus in einem Teil der neu-
testamentlichen Schriften ausdriicklich als ewiges
«priexistentes> Wesen dargestellt, wihrend dies an
anderen Stellen nicht der Fall ist. Nach manchen
Quellen hat der Kreuzestod Jesu die Wirkung ei-
nes Sthnopfers, wihrend z. B. bei Lukas davon
nicht die Rede ist. Einige Teile des Neuen Testa-
mentes reden vom leeren Grab Jesu am Ostermor-
gen ausfiithrlich und mit Nachdruck, wihrend an-
dere diesen Tatbestand nicht erwihnen. Eine zeit-
lich fixierbare Himmelfahrt Jesu schliesslich kennt
nur Lukas» (B. Lang).

Diese Vielzahl von Glaubensvorstellungen, die
schon im Urchristentum bestehen, hingt mit der
Vielzahl der geistigen Welten zusammen, die sich
in Palistina und seiner Umgebung auf engstem
Raum finden. «Ein Sadduzier, der Christ gewor-
den ist, wird die Botschaft Jesus Christus etwas an-
ders auslegen als ein Pharisier oder ein Anhinger
der Qumran-Sekte oder der johanneischen Tiu-
fergruppc ein palistinensischer Jude anders als ei-
ner, der in der Diaspora aufwuchs, ein Grieche
anders als ein Romer» (B. Lang). Das fiihrt zur
Frage: Wenn schon solche Unterschiede in den
Schriften des Neuen Testamentes ihre Spuren hin-
terlassen haben, muss dann nicht unser heutiges
Weltbild, das von jenem der Bibel so verschieden
ist, sich noch viel stirker auf die Interpretation der
biblischen Botschaft auswirken? Die meisten
Theologen der Gegenwart sind dieser Ansicht.
Uneinigkeit besteht nur dariiber, wie diese Inter-
pretation im einzelnen aussehen muss und auf
welchem Weg man von der Bibel zu einem mo-
dernen Glaubensverstindnis kommt.

Einen ersten Versuch solcher Neuinterpretation
auf wissenschaftlicher Ebene unternahm Rudolf



Bultmann mit seiner berithmt gewordenen, oft
auch als beriichtigt bezeichneten Entmythologi-
sierungstheorie. Er geht davon aus, dass heute
Welterfahrung und Weltbemichtigung in Wis-
senschaft und Technik so weit entwickelt sind,
«dass kein Mensch im Ernst am neutestamentli-
chen Weltbild festhalten kann und festhilt. Kein
Mensch stellt sich Gott als ein oben im Himmel
erhabenes Wesen vor. .. Man kann nicht elektri-
sches Licht und Radioapparat benutzen, in Krank-
heitsfillen moderne medizinische und klinische
Mittel in Anspruch nehmen und gleichzeitig an
die Geister- und Wunderwelt des Neuen Testa-
mentes glauben» (R. Bultmann).

Mehr auf der Ebene der Glaubensverkiindigung
fiir die Gliubigen hat der anglikanische Bischof
Robinson eine solche Neuinterpretation der Bibel
gemiss dem heutigen geschichtlichen Weltbild
durchgefiihrt. Dass er damit ein hochst dringen-
des Anliegen aufgriff und den «richtigen Ton
traf>, zeigt der Erfolg seines Buches, das er 1963
veroffentlichte: «Gott ist anders». Das Buch erleb-
te innerhalb eines Monates 5 Auflagen mit einer
Auflagenhshe von 250 000 Exemplaren, und auch
nachher folgten sich Auflage auf Auflage. Auch
fiir Robinson geht es wie der Bibel und der «<meta-
physischen» Interpretation der biblischen Aussa-
gen um die Gemeinschaft Gottes mit dem und
den Menschen. Wihrend aber das biblische, my-
thische Weltbild Gott «oben im Himmel lokali-
sierte und die metaphysische Interpretation Gott
im Ausserordentlichen, im Wunder am Werke
sah und erfahrbar verstand, verlegte Robinson den
«Ort» Gottes in die Welt und in den Menschen
hinein: Gott ist die Tiefendimension jeder Wirk-
lichkeit, und diese Tiefendimension wird erfaht-
bar im alltidglichen, geschichtlichen Geschehen,
vor allem im mitmenschlichen Bezug. Gewiss hat
er diese Interpretation zu einseitig dargelegt, wie
es ja gar nicht anders moglich ist. Aber er hat den
zentralen Kern heutigen Gottesverstindnisses ge-
troffen, den heutigen «Zugang zur Erfahrung
Gottes» geoffnet. E. Schillebeeckx erklirt diesen
«<heutigen» Zugang zu Gott bzw. Gottes zum
Menschen so: «Gott spricht personlich den Men-

131

schen an, und der Mensch antwortet personlich
Gott. .. Aber Gott spricht ein menschliches Ich
an, eine menschliche Person, und diese ist ein Ich-
in-der-Welt. .. Der Mensch kann die Gottesof-
fenbarung nur mit einem Bewusstsein horen, das
in und bei der Welt ist. Daher kann der Mensch
Gottes Offenbarung, sein inneres Angebot aus-
driicklich nur finden, indem er nach aussen tritt:
in die Geschichte der Menschen. Gottes absolutes
Selbstangebot eines inneren gottlichen Lebens ist
mit dem goéttlichen Angebot einer <dusseren Gna-
de> verbunden, und diese ist primir der Mit-
mensch in seiner Welt und somit die menschliche
Geschichte.»

Diese heutige Sicht der biblischen Botschaft, dass
Gott seinen «Ort» in der Welt und im Menschen
hat, dass er wirkt im «normalen» Ablauf der Ge-
schichte, hat natiirlich eine Auswirkung auf die
Interpretation aller einzelnen Glaubenswahrhei-
ten. In besonderer Weise wird das aktuell bei der
Frage nach dem <«Ende der Welt». Greift Gott
nun wirklich auf besondere Weise ein und «zet-
stort» die Welt, die er geschaffen hat, wie wir das
von der apokalyptischen Schilderung des Welt-
endes in den Evangelien her kennen, oder findet
wenigstens die Menschheitsgeschichte ein ganz
«natiirliches Ende», indem die Lebensbedingun-
gen auf der Erde sich so verindern, dass biologi-
sches menschliches Leben nicht mehr mdglich ist,
z. B. durch Erléschen der Sonne oder durch eine
zu grosse Hitze, die sie auszustrahlen beginnt?
Grundsitzlich bleibt festzuhalten, dass wir nicht
darum herumkommen, die biblische Botschaft
und die Glaubensformulierungen mittels des
heutigen Weltbildes zu deuten und verstindlich
zu machen. «Die Frage der Entmytologisierung
ist zweifellos die wichtigste, die sich auf dem Weg
von der kritischen Bibellesung zu einer zeitgemas-
sen Gestalt des Glaubens stellt. Gewiss gibt es nur
wenige Begriffe wie <Himmel>, deren <entmytho-
logisiertess Verstindnis sich schon allgemein
durchsetzen konnte. Aber wo das Problem er-
kannt und eine Losung versucht wird, kann sie
sich auf die Verkiindigung befruchtend und auf
den Glauben befreiend auswirken» (B. Lang).



	"In der Schrift steht geschrieben...". XVI

