
Zeitschrift: Mariastein : Monatsblätter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 60 (1983)

Heft: 5

Artikel: Der neue Mensch : der Bruder

Autor: Scherer, Brno Stephan

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1031176

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1031176
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


118

(Hebräern und Griechen). Trotzdem dürften diese

Aussagen ein Impuls sein für die Gemeinden
aller Zeiten. «Was vom Ideal der <Hausgemein-
den> verwirklicht werden kann, sollte nach Kräften

angestrebt werden (Basisgemeinden, <Haus-
kirche>, Gruppenaktivitäten, Messfeiern in
kleinem Kreis, Hausmessen...) Gott hat es schwer,
in der Ortsgemeinde als einem Haus zu wohnen,
wenn ihm das Wohnrecht in den Häusern der
Gemeindeglieder verweigert wird» (J. Pfammatter).
Um es nochmals zu sagen: Dies alles darf nicht
nur auf die Eucharistiefeier eingeschränkt werden.
Dringend ist die Bildung von Gemeinschaft auch
im Alltag. Erst dann kann die Eucharistiefeier
wirklich zu einem Ort der Gemeinschaft werden,
die Geborgenheit schenkt. «Wenn die Eucharistiefeier

der konkrete Brennpunkt der verschiedenen

Dimensionen der Kirche ist, dann kann sie

nur zum Leuchten kommen, wenn diese ganze
Vielfalt der Dimensionen lebt. Vor allem
scheint mir viel daran zu liegen, dass die Eucharistiefeier

ihren Platz in einer umfassenden
«Tischgemeinschaft» findet. Solche «Tischgemeinschaft»
entsteht nicht allein durch Liturgiereform und
gute Gestaltung der Gottesdienste, so wichtig das
auch ist. Sie entsteht in der ganzen Breite des
Lebens einer Pfarrei. Die lebendigsten Gottesdienste,

die am tiefsten die Gemeinschaft mit Christus
und untereinander spürbar (erfahrbar) werden
Hessen, habe ich in Weekends und Ferienlagern
erlebt, nachdem man ein paar Tage oder gar
Wochen miteinander gelebt und erlebt hatte und als
Gemeinschaft zusammengewachsen war. Das ist
in einer Pfarrei nicht in gleicher Weise möglich.
Aber es gilt doch auch hier: Je mehr Elemente
echter Gemeinschaft es in einer Pfarrei gibt, je
mehr sie zusammenwächst, desto lebendiger und
echter wird auch ihr Brotbrechen am Sonntag, desto

grösser wird auch das Bedürfnis der
Gemeindeglieder, am sonntäglichen Brotbrechen
teilzunehmen» (F. Annen). Damit aber ist auch die
Voraussetzung gegeben, dass solche Eucharistiefeiern

Geborgenheit vermitteln und so auch
Voraussetzung schaffen für echte, tiefe Gotteserfah-
rung.

Der neue Mensch -
der Bruder
Silja Walter und Bruder Klaus1

P. Bruno Stephan Scherer

Die 500. Wiederkehr des Tages, an dem der Friede

zu Stans durch den Rat und den Einfluss des

heiligen Nikiaus von Flüe verwirklicht wurde,
steht unmittelbar bevor. Das Stanser Verkommnis
vom 22. Dezember 1481 sicherte den damaligen
Städten Freiburg und Solothurn den Eintritt in
den Bund der Eidgenossen und bewahrte diesen
Bund vor einem zerstörerischen Bürgerkrieg.
Stadt und Kanton Solothurn und damit auch Ölten

und das Niederamt bezeugten und bezeugen



119

ihre Dankbarkeit für die Aufnahme in den Bund
vor 500 Jahren durch mannigfache Festlichkeiten
und Publikationen - es soll ja noch der «Solothur-
ner Almanach 81» in mehreren Bänden mit
Beiträgen von künstlerisch, schriftstellerisch und
sonstwie kulturell tätigen Solothurnern erscheinen

-, insbesondere durch die Aufführung eines
Festspie/s, des Solothurner Chronikspiels «Die
Jahrhundert-Treppe»2 von Silja Walter, das - vom
Regierungsrat des Kantons Solothurn in Auftrag
gegeben - am 22. August 1981 auf der St.-Ursen-
Treppe zu Solothurn uraufgeführt wurde.
Die eindrucksame Aussage dieses Chronikspiels -
dass es auch heute wie in allen fünfJahrhunderten
zuvor gilt, den Geist des Friedens und der Toleranz,

des Rechts und der Gerechtigkeit eines Bruder

Klaus und eines Nikiaus Wengi, den Geist
christlicher Nächstenliebe einer heiligen Verena,
einer Barbara von Roll, einer Marie-Louise von
Sury zu verwirklichen, ja dass es gerade heute, in
der pluralen Gesellschaft des 20. Jahrhunderts in
unseren Auseinandersetzungen in Staat und
Kirche, in Wirtschaft und Technik, in Landwirtschaft
und Industrie, in Bildung und Kultur, Not tut,
den Geist des Friedens, des Verstehens, der Liebe
zu verwirklichen - diese Aussage hat die
Stiftungsräte der Stiftung Pro Ölten bewogen, auch
die Dichterin Silja Walter3 auszuzeichnen und
damit die Bedeutung der Botschaft der
«Jahrhundert-Treppe» und ihres ganzen Werks für Ölten
und für die Solothurner anzuerkennen.
Der Laudator meint nun, diesen Entscheid nicht
zu missdeuten, wenn er wie Ratsherr Stölli in der
«Jahrhundert-Treppe» etwas tiefer gräbt, den
Geschichtsschutt von 100 und 500 Jahren wegscharrt
und in dieser Anerkennung des dichterischen
Schaffens von Silja Walter auch eine Anerkennung

und einen Dank an Bruder Klaus und an
jene Staatsmänner und Politiker erblickt, die vor
500 Jahren und seither immer wieder bis zum
heutigen Tag die Klugheit und die Grossmut be-

sassen, den Rat des Gottesmannes in die Tat
umzusetzen, den Frieden, das Gespräch, die Versöhnung,

eventuell auch nur den hier und jetzt
möglichen politischen Kompromiss zu wollen und zu

schaffen. Warum das? Weil erstens in Silja Walter
auch ihre Familie, ihr Vater, ihre Mutter, ihre
Geschwister geehrt werden.
Wohl wurde Silja Walter (1919) in Rickenbach
bei Ölten, im Gäu, geboren, wohl ging sie hier
und in Hägendorf zur Schule, aber Ölten wurde
ihr doch - wie sie mir vor ein paar Tagen erläuterte

- so etwas wie geistige Heimat, einmal weil ihre
Grossmutter mütterlicherseits - Blanda Büttiker -
in Ölten aufgewachsen war und vor allem weil ihr
Vater Otto Walter in Ölten arbeitete als Begründer

und Leiter des Verlags Otto Walter, als

Zeitungsmacher und Schriftsteller, als Politiker, als

Kantons- und Nationalrat. Wenn Ölten in der
deutschsprachigen Kulturwelt einen Namen hat,
so nicht zuletzt durch Otto Walters Verlag, den
heutigen Walter-Verlag, durch die mit ihm
verbundenen Verlage Summa und Hegner, besonders

durch die Hegner-Bücherei, wo Werke von
Reinhold Schneider, Theodor Haecker, Leopold
Ziegler und Edzard Schaper erschienen.
Der Dank an Silja Walter erreicht insbesondere
Bruder Klaus, a) weil Sr. Maria Hedwig (wie Silja
seit ihrer Ordensprofess heisst) durch ihre ganze
Existenz, durch ihren Lebenseinsatz gemäss den
evangelischen Räten das radikal-christliche Leben
des Gottesfreunds und Eremiten aus dem Ranft
nachvollzieht und somit uns und der Welt von
heute die Persönlichkeit des Visionärs, Beters und
Ratgebers aus dem 15. Jahrhundert existentiell vor
Augen stellt und b) weil uns Silja Walter die
Botschaft des Friedensstifters der achtörtigen
Eidgenossenschaft, seine Gesinnung, sein Denken nicht
nur im frühen Mysterienspiel «Das Fenster in der
Zelle» (1947) und in den lyrischen Texten zu Bruder

Klausens Meditationsbild «Gesicht im Goldkreis»

(1980), sondern in ihrem ganzen dichterischen

Werk vermittelt.
Die Beweisführung mag kurz ausfallen: Bruder
Klausens Bestreben war es, in die Nähe Jesu Christi

zu gelangen, immer mehr in Christi Gesinnung

hineinzuwachsen (vgl. 2 Petr 3, 18). Das
nämliche Bestreben ist in Leben und Schreiben
Silja Walters festzustellen. Seit ihrem Entschluss,
ins Kloster einzutreten - das mag im Jahre 1945



120

gewesen sein -, stellt sie den Typus des streng
christlichen Schriftstellers dar, vielleicht noch
ausschliesslicher als Gertrud von le Fort, Paul Claudel

und der mittlere Reinhold Schneider.
Ihre frühen Märchen- und Singspiele haben sich
zu Mysterienspielen gewandelt, ihre Erzählungen
und Hörspiele wurzeln in der christlichen
Glaubenswelt. Selbst die vielbewunderte frühe Lyrik
Silja Walters, die im Bändchen «Die ersten
Gedichte» (1944 im Ilionverlag Ölten) ein einziges
Gedicht mit christlichem Motiv («Maria singt»)
aufweist, lässt sich auf Grund ihres tieferen
Gehalts als verhüllte, doch alles durchdringende Klage

einer Liebenden, deren Liebe nicht erwidert
wird und keine naturhafte Erfüllung findet, unter
dem Zeichen der Bergpredigt begreifen, im Geist
der Demut, der Armut vor Gott, des nackten
Gottvertrauens.
Stand Bruder Klaus nicht in der gleichen Haltung
der Demut, der Armut und des Gottvertrauens,
wenn er, von einem gelehrten Theologen befragt,
ob er nicht fürchte, im Dschungel des geistlichen
Lebens irre zu gehen, antwortet: «Wann ich hab
demuot und den glauben, so kann ich nit feien»
(zit. Heinrich Stirnimann: Der Gottesbelehrte
Nikiaus von Flüe. Freiburg/Schweiz: Universitätsverlag

1981, S. 54).
Die frühe Lyrik der Silja Walter, eine wundersame
Blüte mädchenhaften, fraulichen Erwachens in
Sprache, Vers und Bild, ist verblüht und erloschen

- die Kinder bedauern es -, aber hat sich diese

einzigartige lyrische Kraft und Begabung nicht
naturgemäss gewandelt, ist sie nicht herangereift
zur aussageschweren Frucht in ihren christlichen
Gedichten und Hymen, in den Mysterienspielen
und Erzählungen, wo Silja Walters Sprache
Gesang geblieben ist?
Lassen Sie mich abschliessend, liebe Anwesende,
auf «Die Jahrhundert-Treppe», den Kern dieser
Laudatio, zurückkommen.
Die Handlungsströme des Spiels schiessen im
Schlussbild zusammen, nachdem sie uns aufgezeigt

haben, dass es zu keiner Zeit in der 500jähri-
gen, ja mit dem Hinweis auf die Märtyrer Urs und
Viktor und die heilige Verena 1700jährigen Ge¬

schichte Solothurns leicht war, die Machtverwaltung

und Machtausübung in Staat und Gesellschaft,

in Wirtschaft und Politik von Schuld frei
zu halten, Recht und Gerechtigkeit für alle und
den Frieden zu schaffen und dass uns heute -
auch nach dem Gösger Werk - schwierige
Auseinandersetzungen pro und contra Atomkraft sowie
das lebensnotwendige Gespräch mit der rebellie-
rendenjugend ins Haus stehen.
Ich glaube gerade als Seelsorger in der Stadt
Zürich Silja Walters Andeutungen auf das Gespräch
mit der Jugend bekräftigen zu müssen. Wo das
Gespräch zwischen Eltern und Kindern, innerhalb

der Generationen und unter den Generationen,

auf der ganzen Breite des gesellschaftlichen
Spektrums, vor allem aber in Staat und Kirche,
versandet, muss es fast notgedrungen und aus der
Natur der menschlichen Psyche heraus zu
Trotzaktionen kommen. Silja Walter hat bereits vor 10

Jahren in ihrem Roman «Die Schleuse oder Abteien

aus Glas» (1972) die heutige Jugendproblematik
in ein eindrückliches Bild gefasst: Die gesichtslosen

Pilzköpfe - Hocker genannt -, die Hascher
und Raucher hocken stumm oder nörgelnd,
schadenfroh lächelnd, demonstrierend und protestierend

im ganzen Kloster herum, Schwester Alle
hindernd und provozierend. Erst als Sr. Alle in
mancherlei Prüfungen nicht nur ein Christ,
sondern auch Mensch, Mitmensch geworden ist,
erblickt sie in den lästigen Hockern die der Liebe
und Zuwendung bedürftigen Brüder und Schwestern,

die sie, die Nonne, auf dem grossen
Exodus, dem Marsch durch die Wüste dieses Erdenlebens

ins Gelobte Land der Ewigkeit, begleiten
soll.
Im suchenden und keine Mühe, auch den
Anschein der Narretei nicht scheuenden Altschult-
heissen und Ratsherrn Hans Stölli mögen sich die
ehemaligen, gegenwärtigen und künftigen Politiker

und Staatsmänner, Lehrer und Erzieher, auch
die Stiftungsräte der Stiftung Pro Ölten, erkennen.

Diese sympathische Gestalt scheint in der
Tat eine Reverenz der Nonne im Fahr vor allen
ehrlich suchenden Politikern und Menschen guten
Willens zu sein. In Stölli wird ein vielfach bei Silja



121

Walter abgewandeltes Motiv zur agierenden
Gestalt erhoben: das Genau-sehen, das Hindurchgehen,

der Durchblick durch die Oberfläche auf das

Wesentliche, das Erkennen und Erfassen des
Hintergründig-Eigentlichen. Dabei kommt es auf das
rechte Licht an: Christus, der Auferstandene und
mit den Seinen Lebende, ist das Licht, Stöllis
«ewiges Licht», und es kommt auf die Güte der
Sehorgane an: die Augen des Geistes, des
Herzens, des Glaubens.
Im jungen Bauernführer aus Ölten («die Oltner
sind an allem Schuld», heisst es einmal), in Urs
Straumann, mögen sich alle Kämpfer, junge und
alte, wer immer sich für Freiheit und Gerechtigkeit

einsetzt, erblicken. Stölli hat in diesem
Rebellen schon bald den kernhaft guten Menschen,
den durch Christi Tod und Auferstehung erlösten
und zu einem Leben in Freiheit und Freude
berufenen neuen Menschen erkannt -, denn Stölli
schaut mit den Augen des Glaubens, des Vertrauens,

der Liebe. Das Licht dieses neuen Diogenes,
das «ewige Licht», Christus selbst, offenbart ihm
und uns «den Bruder im Menschen».
Stölli ist es dann auch, der hinter der Gestalt und
der Tat des Schultheissen Nikiaus Wengi die
Gestalt des Bruder Klaus entdeckt: «Bruder Klaus
Wengi!» ruft er aus und sammelt nach Strau-
manns innerer Wende die Worte, die Worte, die
uns die Jahrhundert-Treppe und das ganze Werk
der Dichterin Silja Walter wie Saatgut ins Herz
legen möchten:

«Mensch - Bruder.
Bruder - Mensch.
1st das der neue Mensch
Der Bruder?»

' Laudatio anlässlich der Verleihung der Goldmedaille der
Stiftung Pro Ölten an Silja Walter am 6. Dezember 1981 zu
Ölten.

2 Silja Walter: Die Jahrhundert-Treppe. Solothurner Chronikspiel

(1481-1981). Zürich: Arche 1981. 112 S.
1 Mit Sr. Hedwig Silja Walter wurden auch Fritz Hess für

ausserordentliche Verdienste um das Schweizer Buch sowie Otto
Zwick für sein soziales Wirken im Dienste der Hörbehinderten

im Kt. Solothurn mit diesem Oltner Kulturpreis
ausgezeichnet.

Die Pfarrkirche
St. Laurentius
in Rodersdorf
Zum Abschluss der Innenrenovation

P. Markus Bär

Die Anfänge des Christentums in Rödersdorf
Flurnamen und Münzfunde deuten darauf hin,
dass Rodersdorf bereits in römischer Zeit besiedelt
war. Genauere Nachrichten fehlen leiden. Zur
Zeit, als die Alemannen und Franken in unsere
Gegend kamen, muss unter ihnen ein Ratolf
gewesen sein. Er liess sich in der fruchtbaren Ebene
am Nordfuss der Juraketten zwischen Berg und
Birsig nieder, und seine Gründung wurde Ratolsdorf

- das Dorf des Ratolf - genannt. Der Dorfname

Rodersdorf leitet sich also nicht von «roden» d.
h. urbar machen her. Auf Urkunden stösst man
durchwegs auf die Bezeichnung Ratolsdorf, Ra-
tolzdorf oder Ratelsdorf.
Mit den Franken wurde das Leimental christlich.
Die älteste kirchliche Gründung der Gegend war
das Gotteshaus zu Wisskilch (zwischen Benken
und Leimen), geweiht dem fränkischen National-


	Der neue Mensch : der Bruder

