Zeitschrift: Mariastein : Monatsblatter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 60 (1983)

Heft: 4

Artikel: "Unruhig ist unser Herz...". XXIlI
Autor: Batler, Anselm

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1031171

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1031171
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

88

«Unruhig
ist unser Herz . . .»

P. Anselm Biitler

XXIII

Die Bedeutung des Meditativen fur die
Gotteserfahrung im Gottesdienst

In den letzten Folgen war die Rede von der Be-
deutung des Sinnenhaften fir die Gotteserfah-
rung im Gottesdienst. Dabei wurde grundsitzlich
gezeigt, dass Gotteserfahrung als ganzmenschli-
ches Ereignis notwendig auch die leibliche Seite
einbezieht, dass Leiblichkeit also mit in den Got-
tesdienst einbezogen werden muss. Das geschieht
vor allem durch die Einbeziehung des Sinnenhat-
ten. Wie das geschehen kann, und wie das in der
alten Kirche tatsichlich verwirklicht wurde, ist
aufgezeigt worden anhand der Sakramentenlitur-
gie von Taufe und Busse. Ein anderes Element,
das mit dem Sinnenhaften eng verbunden ist,
und ebenso wichtig ist fiir die Gotteserfahrung im
Gottesdienst, in der Liturgie, ist das meditative
Element. Dariiber soll im Folgenden gehandelt
werden. Dabei wird als Einstieg zuerst Grundsitz-
liches iiber die Meditation als Gottbegegnung
und Gotteserfahrung zu sagen sein.

1. Um was geht es bei der Meditation?

«An die breite Offentlichkeit tritt die christliche
Meditation sehr oft in oberflichlicher Form: als
hiibsche «Meditationskarte» oder eingingiger
«Meditationstext» oder auch einlullende «Medita-
tionsmusik» (J. Sudbrack). Gewiss kénnen solche
Anfangsformen den Einstieg in die echte christli-
che Meditation erleichtern. Sie miissen aber ver-
tieft werden durch ein wirklich echtes Angebot,
das zum Kern christlicher Meditation vorstosst.
Diese Weiterfithrung aber ist dringend nétig. «Im
aussetkichlichen Bereich wichst dasjenige, was
mit Meditieren gemeint ist, die methodische Su-
che nach Tiefenerfahrung. Der Psycho-Boom ver-
gangener Jahre scheint einer Erniichterung zu
weichen. Aber die Propaganda und der Einfluss
von religios indifferenten, nichtchristlichen und
auch antichristlichen Meditationsgruppen wach-
sen weiter an . . . Fiir das Christentum sollte diese
Entwicklung ein Zeichen dafiir sein, dass der
Mensch von heute Erfahrung auch im religiosen



Bereich sucht; dass aber das augenblickliche Chri-
stentum seine Erwartungen nicht voll erfuille. Ein
Christentum, das an dieser Sachlage vorbeisihe,
wiirde sich aufs Abstellgleis begeben» (J. Sud-
brack). Worin aber besteht der Kern christlicher
Meditation? Wir kénnen diesen Kern in zwei
Worten ausdriicken: Selbsterfahrung und Begeg-
nungserfahrung. Der heilige Augustinus hat die-
sen Kern prignant formuliert: «Geh nicht nach
aussen, kehr in dich ein; im inneren Menschen
wohnt die Wahrheit. Dort findest du dein verin-
derliches Selbst. Deshalb iibersteige dich selbst . . .
Strebe dorthin, von wo das Licht deines Geistes
erst zum Leuchten entfacht wird» (Uber die wahre
Religion). Augustinus lehr damit den klassischen
Dreischritt: Von aussen nach innen und von innen
nach oben. Dort, oben, weiss er den lebendigen
Gott der christlichen Offenbarung. Von ihm
emptingt er das Licht seiner Erfahrung. Entschei-
dend ist dabei der «Vorstoss» iiber die Selbsterfah-
rung hinaus zur Begegnungserfahrung mit Gott.
«Unser erschaffenes Wesen sollen wir als eine wil-
de, wiiste Wiiste sehen, in der Gott lebt, der uns
regiert» (J. von Ruusbroec).

Bei der Meditation geht es, christlich verstanden,
also letztlich nicht um die eigene innere Weite,
sondern um Gott, der darin wohnen will. «Mit
dem <«Oben> und <Innen> wird eine echte Erfah-
rung in Worte gebracht, die zwar erlebt wird als
Uberstieg des Selbst, sich aber der logisch eindeu-
tigen Formulierung widersetzt. Ber anderen
christlichen und nichtchristlichen Mystikern fin-
den sich entsprechende Bilder: Im Spiegel das Ur-
bild sehen: das Ankommende erfahren; be-
schenkt werden; zuriickfliessen in den Ursprung;
sich hingeben; begegnen mit dem Hohepunkt
briutlischer Liebe; Voranschreiten in das grosse
Andere. Die sprechenste menschliche Analogie
( = Vergleich) zu der gemeinten Erfahrung liegt in
der Liebe; Liebe jetzt aber nicht als ein grenzenlos
sich ausweitendes Mitleid verstanden, sondern als
ganzheitliche Entscheidung fiir den andern in sei-
ner Freiheit» (J. Sudbrack).

Diese Bilder und Begriffe driicken deutlich eine
Stufung aus. Der erste Schritt (z.B. zum «Spie-

89

gel», in dem sich das Urbild spiegelt) lisst sich
wissenschaftlich-psychologisch beschreiben und
methodisch einiiben. Der Weg aber vom Innen
nach Oben (zum Urbild usw.) fithrt zum Du Got-
tes und ldsst sich methodisch nicht erzwingen.
Trotzdem koénnen wir sagen, dass der Weg, die
«Methodes christlicher Meditation beim gottli-
chen Du endet, auch wenn dieses «<Ende» metho-
disch nicht erzwingbar ist, sondern nur als freies
Geschenk Gottes empfangen werden kann. In
dieser Begegnung mit dem Du Gottes, in dieser
Du-Erfahrung erreicht zugleich die Selbsterfah-
rung ihre héchst mogliche Fille. «Wo anders fin-
det der Mensch eine ganzheitliche Selbstfindung
als in der Begegnung, Liebe und Freundschatft,
im Fasziniertsein vom Gegentiber, in der Haltung
des schlichten Du-Sprechens?» (J. Sudbrack). Der
Mensch findet seinen Sinn in der Begegnung, im
Angenommensein durch einen andern, im Du.
Das gilt schon fiir die zwischenmenschliche Du-
Begegnung und Liebeserfahrung. Menschliche
Liebeserfahrung aber lisst ahnen, dass das Letzte
nur ein freies, sich schenkendes Gegeniiberstehen
von Ich und Du, von Mensch und Gott sein kann.

2. Das Meditative als Vorbereitung der Gottes-
erfabrung in der Liturgie.

Kern christlicher Meditation ist, so haben wir ge-
schen, Begegnung mit dem Du Gottes, Gotteser-
fahrung. Diese kann nicht «manipuliert», durch
keine Methoden erzwungen werden. Aber christli-
che Meditation kennt auch einen vorbereitenden
Schritt, von aussen nach innen, von der Zerstreu-
ung zum Selbst, wodurch der Mensch fiir die Be-
gegnung mit dem Du Gorttes, fiir die Gotteserfah-
rung, vorbereitet, disponiert werden kann.

In der Liturgie ist nun beides gegeben. Wie das
Konzil in der Liturgiekonstitution sagt, ist Chri-
stus gegenwirtig in der Kirche «besonders in den
liturgischen Handlungen . . . Gegenwirtig ist er in
den Sakramenten mit seiner Kraft. Gegenwirtig
ist er in seinem Wort . . . Gegenwirtig ist er, wenn
die Kirche betet und singt . . .» (Nr. 8). So ist die
Liturgie sicher die Hochform der Gottesbegeg-
nung, wenn auch, wie das Konzil in der Liturgie-



90

konstitution sagt, «das geistliche Leben sich nicht
schlechthin deckt mit der Teilnahme an der heili-
gen Liturgie» (Nr. 12).

Damit aber dieses Ziel moglich ist, braucht es die
Vorbereitung, die Disposition der Gliubigen
dazu. «Damit dieses Vollmass der Verwirklichung
erreicht wird, ist es notwendig, dass die Glidubi-
gen mit recht bereiteter Seele zur heiligen Liturgie
hinzutreten» (Liturgiekonstitution Nr. 11). Bel
dieser «Bereitung der Seele» kommt nun dem me-
ditativen Element eine bedeutungsvolle Rolle zu,
dem ersten Schritt der Meditation, indem der
Mensch «von der Zerstreuung zu sich selbst»
kommt. Denn die Begegnung mit dem Du Got-
tes, die Gotteserfahrung ereignet sich nicht aus-
serhalb des Menschen, sondern im Innersten Kern
des Menschen. Meditation gehort wesentlich zur
Liturgie, soll diese fruchtbringend sein. Immer
war die Liturgie meditativ angelegt. Wer die Li-
turgie der Ostkirche kennt, bekommt eine Ah-
nung, welch bedeutende Rolle das meditative Ele-
ment (zusammen mit dem sinnenhaften) in der
Liturgie eigentlich spielen sollte. Von daher miis-
sen wir uns fragen, ob nicht in unserer Liturgie
dieses Element «Mangelware» geworden ist? J.
Sudbrack stellt die besorgte Frage: «Wie konnte
es geschehen, dass kontemplative Kloster zwi-
schen Meditation und Liturgie trennen, wo doch
letztere einmal eine Hochform des meditativen
Betens war?» Wie kann unsere Liturgie wieder me-
ditativ oder meditativer werden? Als erstes ist
wohl ein «Abbau» moglich, «Abbau» des tiberla-
denen Wortelementes. Zwar hat das Konzil in der
Liturgiekonstitution angeordnet, dass Verdoppe-
lungen abgeschafft werden sollen. Aber im erneu-
erten Messritus ist das doch wohl nur mangelhaft
durchgefithre. Denken wir etwa an die Vorberei-
tung auf die Kommunion. Da folgen aufeinander
als Vorbereitungsgebete: Vater Unser, Embolis-
mus, Friedensgebet, Friedensgruss, Lamm Got-
tes, stilles Gebet des Priesters, «Seht das Lamm
Gottes . . .» und Kommunionvers.

Wiirden diese und andere Verdoppelungen abge-
schafft, bekime man «Raums» fiir meditative Ele-
mente: Stille, meditativen Text usw. Damit sind

wir bei einem andern entscheidenden Element fiir
den meditativen Charakter unserer Liturgie: die
Stille. Dass Stille zum Gottesdienst gehéort, dar-
uber durfte wohl kaum Diskussion notig sein.
Schwieriger ist die Frage, wie Stille zu «gestalten»
ist. Ein erster Punkt, der dabei zu beachten ist, er-
gibt sich vom gruppendynamischen Aspekt her.
Es ist ein Unterschied, ob Gottesdienst in einer
Kleingruppe oder in einer Grossgruppe gefeiert
wird. Eine Kleingruppe «ertrigt> und verlangt
mehr Stille als eine Grossgruppe. Bei der Gross-
gruppe stellt sich das Problem des inneren Mit-
schwingens in besonderer Weise. Wenn dieses
Mitschwingen durch Lieder, Orgel, Worte ent-
standen ist, darf ich es nicht wieder erlahmen las-
sen durch zu viele oder zu lange Zeiten der Sulle.
Eine andere Frage ist der «Ort» der Stille, vor al-
lem in der Eucharistiefeier. Der neue Messritus
sieht eigentlich nur zwei «offizielle» Orte der Stille
vor: Am Beginn als Besinnung beim Bussakt und
beim Tagesgebet nach Gebetseinladung. Dabei
sind diese Orte der Stille nicht als meditative Stille
vorgesehen, eher als aktives inneres Tun. Ber an-
deren liturgischen Feiern der Sakramentenspen-
dung ist Stille vorgesehen nach Schriftlesung bzw.
Predigt. Das wiire sicher ein geeigneter Ort fiir
meditative Stille auch in der Eucharistiefeier: Das
gehorte Wort auf sich wirken lassen. Wenn die

entsprechende Disposition vorliegt, kann hier
eine «Erfahrung» geschenkt werden, wie wir dies
z.B. vom Waiistenvater Antonius wissen, der
durch das im Evangelium gehorte Wort so gepackt
wurde, dass er sich zum Leben als Einsiedler ent-
schloss. Das setzt allerdings voraus, dass der Vor-
trag des Schriftwortes selber schon in einem medi-
tativen Stil geschieht, wodurch Ruhe ausstrahlt.
Vom Ritus der Messfeier her ist die Bereitung der
Opfergabe ein Ort meditativer Stille, bei der auch
der Ritus selber zur Meditation anregt, vorausge-
setzt, dass diese Bereitung auch in entsprechender
Form gestaltet ist. Dazu gehort auch die Tischbe-
reitung. Ein moglicher Ort der Sulle kann sein,
die Kommunionspendung, obwohl hier der Ritus
cher einen Volksgesang vorsieht, was sachlich wohl
richtig ist (anstelle eines angehingten Kommu-






94

niongesanges). Dann aber miisste nach der Kom-
munion Zeit der Stille geboten sein, hier ist das Be-
diirfnis der Gliubigen doch wohl am stirksten.
Ein anderes meditatives Element ist Musik und
Gesang. Musik als Einstimmung vor und zu Be-
ginn des Gottesdienstes, «Hintergrundsmusik»
z.B. bei der Bereitung der Opfergaben usw. Beim
Gesang ist die Wiederholung (was nicht zu ver-
wechseln ist mit Verdoppelung) ein klassisches
meditatives Element. Der neue Messritus sieht sol-
chen Gesang vor als Antwortgesang nach der Le-
sung: kurzer Psalmvers. Auch Kyrie, Agnus Dei
sind solche meditative Wiederholungsgesinge.
Natiirlich ist der alte klassische Gregorianische
Choral von Natur aus ein meditativer Gesang, vor
allem die Propriumsgesinge.

Damit der Gottesdienst fiir den einzelnen medi-
tativ werden kann, ist auch vom einzelnen Gliu-
bigen eine entsprechende Disposition nétig. Dazu
gehort sicher schon das Stillewerden auf dem Weg
zum Gottesdienst. Vielleicht gilt fiir alle Gottes-
dienstbesucher, was der heilige Benedikt in seiner
Regel den Monchen vorschreibt betr. Gang zum
Gottesdienst: «Man komme in grosster Eile her-
bei, jedoch mit Ernst, um keinen Anlass zur
Leichtfertigkeit zu geben» (Kap. 43). Anregung
zum meditativen Einstimmen geben auch die ro-
manischen Kirchen mit thren Vorhallen, die
durch reiche Symbole und Bilder aus der Heiligen
Schrift auf den Gottesdienst «einstimmtens.

Auf solche und dhnliche Weise konnen unsere
Gottesdienste wieder oder noch mehr meditativ
werden und so Vorbereitung, Hinfithrung sein zu
moglicher Gotteserfahrung im Gottesdienst.

Zur goldenen Primiz
von P. Leo Wyler

Abt Mauritius Fiirst

In vielen Ordensgemeinschaften sind heute die
Jubilien, wie Jubelprofess und Sekundiz, weit
hiufiger als die Profess- und Primiztage. Auch in
Mariastein ist es leider nicht anders. Wir kénnen
in diesem Jahr weder eine Profess noch eine Pri-
miz, aber zwei goldene Primizen und eine Jubel-
profess feiern. Doch auch diese sind es wert, in
Dankbarkeit gefeiert zu werden, denn 50 Jahre im
Dienste Gottes und der Menschen stehen zu diir-
fen, ist Gnade. '



	"Unruhig ist unser Herz...". XXIII

