
Zeitschrift: Mariastein : Monatsblätter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 60 (1983)

Heft: 4

Artikel: "Unruhig ist unser Herz...". XXIII

Autor: Bütler, Anselm

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1031171

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1031171
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


88

«Unruhig
ist unser Herz ...» XXIII
P. Anselm Bütler

Die Bedeutung des Meditativen für die
Gotteserfahrung im Gottesdienst

In den letzten Folgen war die Rede von der
Bedeutung des Sinnenhaften für die Gotteserfahrung

im Gottesdienst. Dabei wurde grundsätzlich
gezeigt, dass Gotteserfahrung als ganzmenschliches

Ereignis notwendig auch die leibliche Seite

einbezieht, dass Leiblichkeit also mit in den
Gottesdienst einbezogen werden muss. Das geschieht
vor allem durch die Einbeziehung des Sinnenhaften.

Wie das geschehen kann, und wie das in der
alten Kirche tatsächlich verwirklicht wurde, ist
aufgezeigt worden anhand der Sakramentenliturgie

von Taufe und Busse. Ein anderes Element,
das mit dem Sinnenhaften eng verbunden ist,
und ebenso wichtig ist für die Gotteserfahrung im
Gottesdienst, in der Liturgie, ist das meditative
Element. Darüber soll im Folgenden gehandelt
werden. Dabei wird als Einstieg zuerst Grundsätzliches

über die Meditation als Gottbegegnung
und Gotteserfahrung zu sagen sein.

1. Um was geht es bei der Meditation
«An die breite Öffentlichkeit tritt die christliche
Meditation sehr oft in oberflächlicher Form: als

hübsche «Meditationskarte» oder eingängiger
«Meditationstext» oder auch einlullende
«Meditationsmusik» (J. Sudbrack). Gewiss können solche

Anfangsformen den Einstieg in die echte christliche

Meditation erleichtern. Sie müssen aber
vertieft werden durch ein wirklich echtes Angebot,
das zum Kern christlicher Meditation vorstösst.
Diese Weiterführung aber ist dringend nötig. «Im
ausserkichlichen Bereich wächst dasjenige, was
mit Meditieren gemeint ist, die methodische
Suche nach Tiefenerfahrung. Der Psycho-Boom
vergangener Jahre scheint einer Ernüchterung zu
weichen. Aber die Propaganda und der Einfluss
von religiös indifferenten, nichtchristlichen und
auch antichristlichen Meditationsgruppen wachsen

weiter an Für das Christentum sollte diese

Entwicklung ein Zeichen dafür sein, dass der
Mensch von heute Erfahrung auch im religiösen



89

Bereich sucht; dass aber das augenblickliche
Christentum seine Erwartungen nicht voll erfüllt. Ein
Christentum, das an dieser Sachlage vorbeisähe,
würde sich aufs Abstellgleis begeben» (J.
Sudbrack). Worin aber besteht der Kern christlicher
Meditation? Wir können diesen Kern in zwei
Worten ausdrücken: Selbsterfahrung und
Begegnungserfahrung. Der heilige Augustinus hat diesen

Kern prägnant formuliert: «Geh nicht nach

aussen, kehr in dich ein; im inneren Menschen
wohnt die Wahrheit. Dort findest du dein
veränderliches Selbst. Deshalb übersteige dich selbst.
Strebe dorthin, von wo das Licht deines Geistes
erst zum Leuchten entfacht wird» (Über die wahre
Religion). Augustinus lehr damit den klassischen
Dreischritt: Von aussen nach innen und von innen
nach oben. Dort, oben, weiss er den lebendigen
Gott der christlichen Offenbarung. Von ihm
empfängt er das Licht seiner Erfahrung. Entscheidend

ist dabei der «Vorstoss» über die Selbsterfahrung

hinaus zur Begegnungserfahrung mit Gott.
«Unser erschaffenes Wesen sollen wir als eine wilde,

wüste Wüste sehen, in der Gott lebt, der uns
regiert» (J. von Ruusbroec).
Bei der Meditation geht es, christlich verstanden,
also letztlich nicht um die eigene innere Weite,
sondern um Gott, der darin wohnen will. «Mit
dem <Oben> und <Innen> wird eine echte Erfahrung

in Worte gebracht, die zwar erlebt wird als

Überstieg des Selbst, sich aber der logisch eindeutigen

Formulierung widersetzt. Bei anderen
christlichen und nichtchristlichen Mystikern
finden sich entsprechende Bilder: Im Spiegel das
Urbild sehen; das Ankommende erfahren;
beschenkt werden; zurückfliessen in den Ursprung;
sich hingeben; begegnen mit dem Höhepunkt
bräutlischer Liebe; Voranschreiten in das grosse
Andere. Die Sprechenste menschliche Analogie

Vergleich) zu der gemeinten Erfahrung liegt in
der Liebe; Liebe jetzt aber nicht als ein grenzenlos
sich ausweitendes Mitleid verstanden, sondern als

ganzheitliche Entscheidung für den andern in seiner

Freiheit» (J. Sudbrack).
Diese Bilder und Begriffe drücken deutlich eine
Stufung aus. Der erste Schritt (z.B. zum «Spie¬

gel», in dem sich das Urbild spiegelt) lässt sich

wissenschaftlich-psychologisch beschreiben und
methodisch einüben. Der Weg aber vom Innen
nach Oben (zum Urbild usw.) führt zum Du Gottes

und lässt sich methodisch nicht erzwingen.
Trotzdem können wir sagen, dass der Weg, die
«Methode» christlicher Meditation beim göttlichen

Du endet, auch wenn dieses «Ende» methodisch

nicht erzwingbar ist, sondern nur als freies
Geschenk Gottes empfangen werden kann. In
dieser Begegnung mit dem Du Gottes, in dieser

Du-Erfahrung erreicht zugleich die Selbsterfahrung

ihre höchst mögliche Fülle. «Wo anders findet

der Mensch eine ganzheitliche Selbstfindung
als in der Begegnung, Liebe und Freundschaft,
im Fasziniertsein vom Gegenüber, in der Haltung
des schlichten Du-Sprechens?» 0. Sudbrack). Der
Mensch findet seinen Sinn in der Begegnung, im
Angenommensein durch einen andern, im Du.
Das gilt schon für die zwischenmenschliche Du-
Begegnung und Liebeserfahrung. Menschliche
Liebeserfahrung aber lässt ahnen, dass das Letzte
nur ein freies, sich schenkendes Gegenüberstehen
von Ich und Du, von Mensch und Gott sein kann.

2. Das Meditative als Vorbereitung der
Gotteserfahrung in der Liturgie.

Kern christlicher Meditation ist, so haben wir
gesehen, Begegnung mit dem Du Gottes, Gotteserfahrung.

Diese kann nicht «manipuliert», durch
keine Methoden erzwungen werden. Aber christliche

Meditation kennt auch einen vorbereitenden
Schritt, von aussen nach innen, von der Zerstreuung

zum Selbst, wodurch der Mensch für die
Begegnung mit dem Du Gottes, für die Gotteserfahrung,

vorbereitet, disponiert werden kann.
In der Liturgie ist nun beides gegeben. Wie das

Konzil in der Liturgiekonstitution sagt, ist Christus

gegenwärtig in der Kirche «besonders in den
liturgischen Handlungen Gegenwärtig ist er in
den Sakramenten mit seiner Kraft. Gegenwärtig
ist er in seinem Wort.. Gegenwärtig ist er, wenn
die Kirche betet und singt .» (Nr. 8). So ist die
Liturgie sicher die Hochform der Gottesbegegnung,

wenn auch, wie das Konzil in der Liturgie-



90

konstitution sagt, «das geistliche Leben sich nicht
schlechthin deckt mit der Teilnahme an der heiligen

Liturgie» (Nr. 12).
Damit aber dieses Ziel möglich ist, braucht es die
Vorbereitung, die Disposition der Gläubigen
dazu. «Damit dieses Vollmass der Verwirklichung
erreicht wird, ist es notwendig, dass die Gläubigen

mit recht bereiteter Seele zur heiligen Liturgie
hinzutreten» (Liturgiekonstitution Nr. 11). Bei
dieser «Bereitung der Seele» kommt nun dem
meditativen Element eine bedeutungsvolle Rolle zu,
dem ersten Schritt der Meditation, indem der
Mensch «von der Zerstreuung zu sich selbst»
kommt. Denn die Begegnung mit dem Du Gottes,

die Gotteserfahrung ereignet sich nicht
ausserhalb des Menschen, sondern im Innersten Kern
des Menschen. Meditation gehört wesentlich zur
Liturgie, soll diese fruchtbringend sein. Immer
war die Liturgie meditativ angelegt. Wer die
Liturgie der Ostkirche kennt, bekommt eine
Ahnung, welch bedeutende Rolle das meditative
Element (zusammen mit dem sinnenhaften) in der
Liturgie eigentlich spielen sollte. Von daher müssen

wir uns fragen, ob nicht in unserer Liturgie
dieses Element «Mangelware» geworden ist? J.
Sudbrack stellt die besorgte Frage: «Wie konnte
es geschehen, dass kontemplative Klöster
zwischen Meditation und Liturgie trennen, wo doch
letztere einmal eine Hochform des meditativen
Betens war?» Wie kann unsere Liturgie wieder
meditativ oder meditativer werden? Als erstes ist
wohl ein «Abbau» möglich, «Abbau» des überladenen

Wortelementes. Zwar hat das Konzil in der
Liturgiekonstitution angeordnet, dass Verdoppelungen

abgeschafft werden sollen. Aber im erneuerten

Messritus ist das doch wohl nur mangelhaft
durchgeführt. Denken wir etwa an die Vorbereitung

auf die Kommunion. Da folgen aufeinander
als Vorbereitungsgebete: Vater Unser, Embolis-
mus, Friedensgebet, Friedensgruss, Lamm Gottes,

stilles Gebet des Priesters, «Seht das Lamm
Gottes ...» und Kommunionvers.
Würden diese und andere Verdoppelungen
abgeschafft, bekäme man «Raum» für meditative
Elemente: Stille, meditativen Text usw. Damit sind

wir bei einem andern entscheidenden Element für
den meditativen Charakter unserer Liturgie: die
Stille. Dass Stille zum Gottesdienst gehört,
darüber dürfte wohl kaum Diskussion nötig sein.
Schwieriger ist die Frage, wie Stille zu «gestalten»
ist. Ein erster Punkt, der dabei zu beachten ist,
ergibt sich vom gruppendynamischen Aspekt her.
Es ist ein Unterschied, ob Gottesdienst in einer
Kleingruppe oder in einer Grossgruppe gefeiert
wird. Eine Kleingruppe «erträgt» und verlangt
mehr Stille als eine Grossgruppe. Bei der
Grossgruppe stellt sich das Problem des inneren
Mitschwingens in besonderer Weise. Wenn dieses

Mitschwingen durch Lieder, Orgel, Worte
entstanden ist, darf ich es nicht wieder erlahmen
lassen durch zu viele oder zu lange Zeiten der Stille.
Eine andere Frage ist der «Ort» der Stille, vor
allem in der Eucharistiefeier. Der neue Messritus
sieht eigentlich nur zwei «offizielle» Orte der Stille
vor: Am Beginn als Besinnung beim Bussakt und
beim Tagesgebet nach Gebetseinladung. Dabei
sind diese Orte der Stille nicht als meditative Stille
vorgesehen, eher als aktives inneres Tun. Bei
anderen liturgischen Feiern der Sakramentenspen-
dung ist Stille vorgesehen nach Schriftlesung bzw.
Predigt. Das wäre sicher ein geeigneter Ort für
meditative Stille auch in der Eucharistiefeier: Das

gehörte Wort auf sich wirken lassen. Wenn die
entsprechende Disposition vorliegt, kann hier
eine «Erfahrung» geschenkt werden, wie wir dies
z.B. vom Wüstenvater Antonius wissen, der
durch das im Evangelium gehörte Wort so gepackt
wurde, dass er sich zum Leben als Einsiedler ent-
schloss. Das setzt allerdings voraus, dass der Vortrag

des Schriftwortes selber schon in einem
meditativen Stil geschieht, wodurch Ruhe ausstrahlt.
Vom Ritus der Messfeier her ist die Bereitung der
Opfergabe ein Ort meditativer Stille, bei der auch
der Ritus selber zur Meditation anregt, vorausgesetzt,

dass diese Bereitung auch in entsprechender
Form gestaltet ist. Dazu gehört auch die Tischbereitung.

Ein möglicher Ort der Stille kann sein,
die Kommunionspendung, obwohl hier der Ritus
eher einen Volksgesang vorsieht, was sachlich wohl
richtig ist (anstelle eines angehängten Kommu-





92

niongesanges). Dann aber müsste nach der
Kommunion Zeit der Stille geboten sein, hier ist das
Bedürfnis der Gläubigen doch wohl am stärksten.
Ein anderes meditatives Element ist Musik und
Gesang. Musik als Einstimmung vor und zu
Beginn des Gottesdienstes, «Hintergrundsmusik»
z. B. bei der Bereitung der Opfergaben usw. Beim
Gesang ist die Wiederholung (was nicht zu
verwechseln ist mit Verdoppelung) ein klassisches
meditatives Element. Der neue Messritus sieht
solchen Gesang vor als Antwortgesang nach der
Lesung: kurzer Psalmvers. Auch Kyrie, Agnus Dei
sind solche meditative Wiederholungsgesänge.
Natürlich ist der alte klassische Gregorianische
Choral von Natur aus ein meditativer Gesang, vor
allem die Propriumsgesänge.
Damit der Gottesdienst für den einzelnen meditativ

werden kann, ist auch vom einzelnen Gläubigen

eine entsprechende Disposition nötig. Dazu
gehört sicher schon das Stillewerden auf dem Weg
zum Gottesdienst. Vielleicht gilt für alle
Gottesdienstbesucher, was der heilige Benedikt in seiner
Regel den Mönchen vorschreibt betr. Gang zum
Gottesdienst: «Man komme in grösster Eile herbei,

jedoch mit Ernst, um keinen Anlass zur
Leichtfertigkeit zu geben» (Kap. 43). Anregung
zum meditativen Einstimmen geben auch die
romanischen Kirchen mit ihren Vorhallen, die
durch reiche Symbole und Bilder aus der Heiligen
Schrift auf den Gottesdienst «einstimmten».
Auf solche und ähnliche Weise können unsere
Gottesdienste wieder oder noch mehr meditativ
werden und so Vorbereitung, Hinführung sein zu
möglicher Gotteserfahrung im Gottesdienst.

Zur goldenen Primiz
von P. Leo Wyler
Abt Mauritius Fürst

In vielen Ordensgemeinschaften sind heute die
Jubiläen, wie Jubelprofess und Sekundiz, weit
häufiger als die Profess- und Primiztage. Auch in
Mariastein ist es leider nicht anders. Wir können
in diesem Jahr weder eine Profess noch eine
Primiz, aber zwei goldene Primizen und eine
Jubelprofess feiern. Doch auch diese sind es wert, in
Dankbarkeit gefeiert zu werden, denn 50 Jahre im
Dienste Gottes und der Menschen stehen zu dürfen,

ist Gnade.


	"Unruhig ist unser Herz...". XXIII

