
Zeitschrift: Mariastein : Monatsblätter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 60 (1983)

Heft: 3

Artikel: "Unruhig ist unser Herz...". XXII

Autor: Bütler, Anselm

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1031167

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1031167
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


57

«Unruhig
ist unser Herz...» XXII
P. Anselm Bütler

Ursprüngliche Form der Sakramenten-
spendung als Hilfe zur Gotteserfahrung

In der letzten Folge war die Rede von der
Notwendigkeit und Wichtigkeit des Sinnenhaften in
den liturgischen Feiern für die Gotteserfahrung.
In dieser Folge soll gezeigt werden, wie die
ursprüngliche Spendungsform der Sakramente
deren Sinn zum Ausdruck brachte und so eine tiefe

Gotteserfahrung ermöglichte.

1. Gotteserfahrung mittels der ursprünglichen
Spendungsform der Taufe

Für die ersten Christen war das grosse Erlebnis
ihres Christwerdens, die grundlegende
Gotteserfahrung, «die scharf markierte Wende, die für
die Christen durch Gottes gnadenhaftes Eingreifen

in ihrer Bekehrung und Taufe eingetreten ist»
(R. Schnackenburg). Dieses grundlegende
Gotteserlebnis in der Taufe klingt noch deutlich nach im
folgenden Text aus dem Epheserbrief: «Auch
euch, die ihr tot wäret durch eure Verfehlungen
und Sünden, in denen ihr dahinlebtet gemäss
dem Aeon dieser Welt jenem Geist, der jetzt
in den Söhnen des Ungehorsams wirkt, - unter
ihm haben auch wir alle einst in fleischlichen
Begierden gelebt und das Verlangen des Fleisches
und der Gedanken erfüllt. So waren wir von Natur

aus Kinder des Zornes wie die übrigen. Gott
aber, der reich an Erbarmen ist, hat um seiner

grossen Liebe willen, mit der er uns geliebt hat,
gerade uns, die durch die Verfehlungen tot
waren, mit Christus lebendig gemacht - durch Gnade

seid ihr gerettet - und er hat uns auferweckt
und in den Himmel miteingesetzt in Christus
Jesus» (2, 1-6).
Die grosse «Kehrtwendung», die sich in der Taufe
vollzog, war das Erlebnis einer «Totenerweckung».
Sinn der Taufe war das Erlebnis des Osterereignis-
ses: In der Taufe vollzog sich für die Täuflinge
die Erweckung vom Tode zum Leben. Ganz
ausdrücklich von diesem Sinn der Taufe spricht der
Kolosserbrief: «Mit Christus wurdet ihr in der
Taufe begraben, mit ihm auch auferweckt, durch
den Glauben an die Kraft Gottes, der ihn von den
Toten auferweckt hat. Ihr wart tot infolge eurer
Sünden Gott aber hat euch mit Christus
zusammen lebendig gemacht und uns alle Sünden
vergeben» (2, 12f.). Das ist die grosse Erfahrung
des Taufereignisses: «Die Getauften, die vorher
wie die übrige Heidenwelt in einer trostlosen,
«tödlichen» Situation waren, weil sie ohnmächtig
in Begierden und Sünden dahinlebten, hat Gott
in erbarmender Liebe mit Christus lebendig
gemacht, mit ihm auferweckt und im Himmel
eingesetzt» (R. Schnackenburg).



58

Aber die Tauferfahrung beschränkte sich nicht
nur auf die «Kehrtwendung», auf das Neuwerden
durch die Erweckung aus dem Tode. Zugleich
wurde dabei erfahren, dass Gott mit der
«Neuschöpfung» auch die Kraft gegeben hat, die
entsprechenden Werke zu vollbringen, das Leben
gemäss dem Willen Gottes zu gestalten. Der Autor
des Epheserbriefes braucht dafür ein packendes
Bild: Gott hat die guten Werke schon vorher
bereitgestellt. Wir müssen sie «nur noch» ausführen
(vgl. 2, 10). Das heisst: «Die guten Werke, die wir
vollbringen sollen, sind eigentlich nicht unsere
Werke, sondern solche, die uns Gott bereitgestellt
hat. Er hat die guten Werke uns vorher bereitgestellt

und zubereitet» (R. Schnackenburg). Dieses
Bild erinnert gleichsam an eine Mahlzeit: Das
Essen ist vom Koch hergerichtet und zubereitet,
wir müssen nur noch essen, die ganze Mühe des
Zubereitens der Mahlzeit ist uns abgenommen. So
ist uns die Mühe der Zubereitung von guten Werken

abgenommen durch Gott, sie werden uns
gleichsam von Gott auf einem «Plateau» serviert,
so dass es leicht wird, sie auch auszuführen.
So können nur Menschen schreiben, denen in der
Taufe eine ganz tiefe Erfahrung von Gottes
heilwirkender Macht und Kraft zuteil geworden ist.
Und wie der Autor formuliert, muss diese Erfahrung

normal zum Taufempfang gehört haben.
Denn er schreibt das alles in Form einer
«Anamnese», einer Erinnerung an das, was die Leser
selber erfahren haben.
Dass eine solch tiefe Erfahrung der Kraft Gottes in
der Taufe allgemein möglich war, dazu hat der
Taufritus entscheidend mitbeigetragen, sowohl
der Taufritus im eigentlichen Sinn, die Form der
Taufspendung, wie auch der Taufritus im erweiterten

Sinn, die Zeremonien, welche die Taufe
vorbereiteten und auf sie folgten.
Die Spendung der Taufe vollzog sich immer und
überall mittels Wasser. Die Art und Weise aber
konnte verschieden sein. So gab es eine Taufe
durch «Ubergiessen» des Wassers: Im Idealfall
floss das Wasser von oben herunter, der Täufling
stellte sich unter dieses Wasser, das auf ihn
«herabfiel». Diese Form brachte vor allem die «Herab¬

kunft» des lebenspendenden Geistes zum
Ausdruck. Mehr verbreitet war in den ersten Zeiten
die Taufe durch «Untertauchen» und wieder
«Auftauchen». Diese Form brachte genau das

zum Ausdruck, was in den Schrifttexten von der
Taufwirkung gesagt wird: Sterben mit Christus,
mit ihm begraben werden (Untertauchen), Auferstehen

zu neuem Leben (Auftauchen). Damit war
eine Abschwörungsformel und das Glaubensbekenntnis

verbunden. Vor dem Untertauchen
wandte sich der Täufling gegen Westen (Symbol
des Bösen und des Todes) und widersagte dem
Satan und seinen Werken. Nach dem Auftauchen
wandte sich der Täufling gegen Osten (Symbol
des Lichtes und des Lebens) und bekannte sich zu
Christus.
Es leuchtet leicht ein, dass diese Taufzeremonie
tief beeindruckend war und eine Gotteserfahrung
ermöglichte, die den ganzen Menschen erfasste.
Dies vor allem in Verbindung mit der
Vorbereitungszeit, in welcher durch verschiedene kirchliche

Feiern und Symbolhandlungen das Neuwerden

den Menschen zum Bewusstsein gebracht
wurde, und durch die Tage nach der Taufe, in
denen durch festliche Kleider dieses Neuwerden
sinnfällig zum Ausdruck kam. Im Vergleich dazu
ist die heutige Kindertaufe, aber in gewissem
Mass auch die Erwachsenentaufe ein «armseliger»
Vorgang. Natürlich können wir nicht mehr zu den
alten Zeremonien zurückkehren. Aber es sollte
möglich sein, heute eine Form der Taufspendung
zu finden, welche ebenso deutlich Sinn und
Wirkung der Taufe zum Ausdruck bringt wie die
urchristliche Form.

2. Busssakrament als «Zweite Taufe»
Im vorausgehenden Abschnitt wurde gezeigt, dass
die Taufe das grosse Ereignis der «Kehrtwendung»
im Leben eines Menschen war und mittels der
äusseren Riten auch als solche erfahren wurde. Darin
wurde Gott erfahren als jener, der Leben spendet,
der «Tote lebendig macht». Auf der gleichen Linie
lag das vorherrschende Verständnis des Busssakramentes

in der alten Kirche. Darum wurde sie auch
«Zweite Taufe» genannt. Jedoch war, vor allem





60

vom erfahrungsmässigen Aspekt her, die Akzentsetzung

etwas verschieden. Sowohl bei Taufe wie
bei Busse wirken zwei zusammen: Gott, der die
Kehrtwendung schenkt, und der Mensch, der dieses

Geschenk durch die innere Einstellung
annimmt. Während aber bei der Taufe vor allem das
Geschenk und das Handeln Gottes sachlich und
erlebnismässig im Vordergrund stand und demge-
mäss der Taufritus gestaltet war, stand beim
Busssakrament zwar nicht sachlich, aber doch erlebnismässig

das Tun des Menschen im Vordergrund.
«Ihrer Wahrheit nach ist Busse als Sakrament
nichts anderes als die Einlösung des Satzes,
dass Gott vor allem menschlichen Werk die
Versöhnung mit sich in Jesus Christus zugesagt hat.
Erfahrungsmässig-psychologisch, vom Bewusst-
sein des Menschen her, kann der Gesinnungswandel

durchaus als erstes erlebt werden» (A. Müller).
Das Busssakrament ist also zu verstehen als jene
Begegnung mit Gott, in der Gott dem Menschen,
der in der Taufe Gott Treue gelobt hat und der
dieses Versprechen gebrochen hat, Vergebung
schenkt; der Mensch selber begibt sich im
Busssakrament auf den Weg der Umkehr. Dieser Weg
der Umkehr beinhaltet verschiedene Schritte: Der
erste und wichtigste ist die innere Umkehr, der
Gesinnungswandel; der zweite Schritt ist die
zwischenmenschliche Versöhnung sowohl zwischen
einzelnen Menschen als auch zwischen dem Büs-
senden und der Glaubensgemeinde. Vor allem in
diesem zwischenmenschlichen Akt der Versöhnung

und Vergebung wird für den Büssenden die
Vergebung durch Gott erfahrbar. Ergebnis ist der
«neue Lebenswandel», in dem die Wirkung des

Busssakramentes feststellbar ist.

Bringt die bisherige Beichtform diese Wirklichkeit
auch zum Ausdruck, so dass mittels der sinnenhaften

Form des Bussakramentes Gott erfahren
werden kann, der trotz Untreue Vergebung
schenkt und Umkehr als innere Haltung und
äusseren Vollzug ermöglicht? Auf diese Frage ist
doch wohl klar mit einem «Nein» zu antworten.
Das zeigt die tatsächliche «Beichtkrisis» der bisherigen

Beichtform. «Vorwiegend in der römisch-katholischen

Kirche stand seit langem bis in die Ge¬

genwart eigentlich nur die Beicht als Weg der
Umkehr im Bewusstsein Dass sie weitgehend
eine unbefriedigende Form hatte, lässt sich wohl
aus dem plötzlichen Rückgang zugunsten der
Bussfeiern schliessen» (A. Müller). Folgende
«Mängel» müssen genannt werden:
Die Beichte mit ihrer konkreten Bekenntnisform
förderte eine legalistische Sündenauffassung. «Es

gibt eine <endliche Menge> von sittlichen Geboten,

die man entweder erfüllt oder übertreten hat.
Die Übertretungen beichtet man, und der ganze
Vorsatz besteht darin, solche Übertretungen zu
meiden. Hier konnte - nicht prinzipiell und
absichtlich, aber aus diesem verkürzten ethischen
Denken heraus tatsächlich - der Gedanke der
inneren Umkehr verkürzt werden» (A.Müller).
Ein anderer Aspekt, der auch in der Anklage der
Beichte wurzelt, konnte zum gleichen Ergebnis
führen, dass nämlich der Gedanke der inneren
Umkehr zu kurz kam: «In alten Zeiten vielleicht
die Strenge der Bussauflage, in jüngerer Zeit
vielmehr die <Beichtscham> mochte oft dazu führen,
dass Sünden möglichst verharmlost oder vage
ausgesagt wurden Das konnte dann zur Folge
haben, dass dem Beichtenden das wahre Bewusstsein

seiner Schuld verwischt wurde und so auch
die innere Umkehr sich verflüchtigte» (A. Müller).
Ferner verdunkelte die Beichtpraxis, wie sie seit
dem Mittelalter aufkam, die Notwendigkeit, Umkehr

unter Umständen als einen zeitlich erstreckten

Prozess zu verstehen. «Der Katholik kam zum
Bekenntnis, am Schluss musste die Lossprechung
stehen; ein <Zuspruch> versuchte Pflichten und
Vorsätze zu klären und die Umkehrgesinnung ins
rechte Lot zu bringen So war die Gefahr gross,
dass ein Beichtender beim Verlassen des Beichtstuhls

sich trotz aller Ermahnungen dem Gefühl
der Erleichterung hingab, <es wieder hinter sich zu
haben>, während der Umkehrprozess erst richtig
hätte einsetzen müssen» (A. Müller).
Schliesslich muss gesagt werden, «dass in der
Beichte zwar die Wiedergutmachung des

zugefügten Schadens> als Bedingung zur fruchtbaren
Lossprechung eingeschärft wurde, dass aber vor
dem Gedanken der Vergebung durch Gott, der



61

<Sündentilgung>, der andere Gedanke der
Versöhnung mit dem Bruder> aus allerlei menschlicher

Rücksichtnahme (um die Beichte nicht zu
schwer zu machen) pastoral eher zurücktrat»
(A. Müller).
All diese «Mängel» wurzeln letztlich im Fehlen
der sinnenhaften Elemente der Form des
Busssakramentes, wie sie in den letzten Jahrhunderten
geübt wurde. Damit verbunden war ein faktisch
totaler Ausfall einer entsprechenden Erfahrung
von Vergebung. Eine Umfrage bei Jugendlichen
hat gezeigt, dass sie den Zugang zur Einzelbeichte
verloren haben, weil sie dabei überhaupt keine
Erfahrung von Vergebung und Umkehr machen
konnten.
Wie ganz anders war die Erfahrung des Busssakramentes

in der Alten Kirche als Vergebung und
Umkehr. Getragen von einem reichhaltigen
sinnenhaften Ritual wurde Erfahrung von Vergebung

und Umkehr tief eingeprägt, damit aber
auch Erfahrung Gottes als des vergebenden und
verzeihenden Vaters. Diese Erfahrung des
vergebenden Gottes wurde vermittelt durch die
vergebende Kirche, die Glaubensgemeinschaft, die
den Sünder, der sich durch die Sünde ausgeschlossen

hatte, wieder in die Gemeinschaft aufnahm.
Wie sah das in der Praxis aus? Der Sünder
bekannte privat dem Bischof seine Sünde (es handelte

sich dabei um sogenannte «Kapitalsünden»:
Glaubensabfall, Mord, Ehebruch, schwerer
Diebstahl). Anschliessend leistete er öffentliche Busse.
In der Kirche musste er sich zum Wortgottesdienst

an einem eigenen, für Büsser bestimmten
Platz aufhalten. Von der Eucharistie blieb er
ausgeschlossen. Man bezeichnete dieses Verfahren als

«liturgische Exkommunikation». Ihr unterzog sich
der Sünder freiwillig. Wer dem «Büsserstand»
angehörte, wurde von der Gemeinde mit Gebet und
Zuspruch begleitet. Der heilige Hieronymus
(gest. um 420) behauptet sogar, dass die Bischöfe
nur dann einen Sünder zur Kommunion wieder
zuliessen, wenn alle Mitglieder der Glaubensge-
meinde mit ihm geweint hatten. Diese öffentliche
und feierliche Zulassung zur Kommunion, die
Befreiung von der liturgischen Exkommunika¬

tion, vollzog der Bischof jeweils am Hohen
Donnerstag.

Dieser Ritus wurde mit Recht «Rekonziliation»,
Wiedereingliederung genannt. Das wohl
hervorstechendste Merkmal dabei war, wie sehr die
Glaubensgemeinde sich mit dem Sünder solidarisierte.

Hier konnte er eine tiefe Erfahrung der
Vergebung machen. Durch die Sünde hatte er
sich von der Gemeinde getrennt. Die Gemeinde
aber verurteilte ihn nicht, zeigte nicht mit
Fingern auf ihn, sondern litt um ihn und bemühte
sich, ihn zur Umkehr, zur Besserung zu bewegen
und ihm dabei zu helfen, dass ihm das gelang. Es

war eine konkrete Verwirklichung der Mahnung
Jesu: «Wenn dein Bruder sündigt, dann geh zu
ihm und weise ihn unter vier Augen zurecht. Hört
er auf dich, so hast du deinen Bruder zurückgewonnen»

(Mt 18, 15). Jesus hatte diese Weisung
illustriert im Gleichnis vom verlorenen Schaf und
damit gezeigt, wie Gott sich zum Sünder verhält.
So konnte der Sünder in der Glaubensgemeinde,
die sich bei diesem Ritus als Vergebungsgemeinde
zeigte, die Vergebung Gottes erfahren.
Was diese Form des Busssakramentes schliesslich
zum Scheitern brachte, war eine damit verbundene

Härte: Der Getaufte konnte dieses Busssakrament

nur einmal empfangen, «weil man einen
weiteren Rückfall als eine unerträgliche Belastung
für die Gemeinde ansah» (J. Imbach). Es ist klar,
dass man diesen Ritus nicht unverändert heute
wieder einführen kann. Aber man muss wieder
einen Ritus finden, durch den die Vergebung und
die Umkehr wirklich erfahrbar wird. Einen ersten
Schritt in diese Richtung weisen sicher die heutigen

Bussfeiern. Sie bieten noch viele Möglichkeiten
der Ausgestaltung, wodurch die Glaubensgemeinde

als Vergebungsgemeinde erfahrbar
wird.


	"Unruhig ist unser Herz...". XXII

