Zeitschrift: Mariastein : Monatsblatter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 60 (1983)

Heft: 3

Artikel: "Unruhig ist unser Herz...". XXII
Autor: Batler, Anselm

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1031167

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1031167
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

«Unruhig

istunser Herz . . .» XXII

P. Anselm Biitler

Urspriingliche Form der Sakramenten-
spendung als Hilfe zur Gotteserfahrung

In der letzten Folge war die Rede von der Not-
wendigkeit und Wichtigkeit des Sinnenhaften in
den liturgischen Feiern fiir die Gotteserfahrung.
In dieser Folge soll gezeigt werden, wie die
urspriingliche Spendungsform der Sakramente
deren Sinn zum Ausdruck brachte und so eine tie-
fe Gotteserfahrung ermoglichte.

37

1. Gotteserfahrung mittels der urspriinglichen
Spendungsform der Taufe
Fiir die ersten Christen war das grosse Erlebnis
thres Christwerdens, die grundlegende Gottes-
erfahrung, «die scharf markierte Wende, die fiir
die Christen durch Gottes gnadenhaftes Eingrei-
fen in ihrer Bekehrung und Taufe eingetreten ist»
(R. Schnackenburg). Dieses grundlegende Gottes-
etlebnis in der Taufe klingt noch deutlich nach im
folgenden Text aus dem Epheserbrief: «Auch
euch, die ihr tot waret durch eure Verfehlungen
und Sinden, in denen ihr dahinlebtet gemiss
dem Aeon dieser Welt . .. jenem Geist, der jetzt
in den Séhnen des Ungehorsams wirkt, — unter
thm haben auch wir alle einst in fleischlichen Be-
gierden gelebt und das Verlangen des Fleisches
und der Gedanken erfiillt. So waren wir von Na-
tur aus Kinder des Zornes wie die tibrigen. Gott
aber, der reich an Erbarmen ist, hat um seiner
grossen Liebe willen, mit der er uns geliebt hat,
gerade uns, die durch die Verfehlungen tot wa-
ren, mit Christus lebendig gemacht - durch Gna-
de seid ihr gerettet — und er hat uns auferweckt
und in den Himmel miteingesetzt in Christus Je-
sus» (2, 1-6).
Die grosse «Kehrtwendung», die sich in der Taufe
vollzog, war das Erlebnis einer «Totenerweckungs.
Sinn der Taufe war das Erlebnis des Osterereignis-
ses: In der Taufe vollzog sich fiir die Tiuflinge
die Erweckung vom Tode zum Leben. Ganz aus-
driicklich von diesem Sinn der Taufe spricht der
Kolosserbrief: «Mit Christus wurdet ihr in der
Taufe begraben, mit ihm auch auferweckt, durch
den Glauben an die Kraft Gottes, der thn von den
Toten auferweckt hat. Thr wart tot infolge eurer
Stuinden ... Gott aber hat euch mit Christus zu-
sammen lebendig gemacht und uns alle Siinden
vergeben» (2, 12f.). Das ist die grosse Erfahrung
des Taufereignisses: «Die Getauften, die vorher
wie die Ubrige Heidenwelt in einer trostlosen,
«todlichen» Situation warten, weil sie ohnmichtig
in Begierden und Siinden dahinlebten, hat Gott
in erbarmender Liebe mit Christus lebendig ge-
macht, mit thm auferweckt und im Himmel ein-
gesetzt» (R. Schnackenburg).



58

Aber die Tauferfahrung beschrinkte sich nicht
nur auf die «Kehrtwendung», auf das Neuwerden
durch die Erweckung aus dem Tode. Zugleich
wurde dabei erfahren, dass Gott mit der «Neu-
schopfung» auch die Kraft gegeben hat, die ent-
sprechenden Werke zu vollbringen, das Leben ge-
miss dem Willen Gottes zu gestalten. Der Autor
des Epheserbriefes braucht dafiir ein packendes
Bild: Gott hat die guten Werke schon vorher be-
reitgestellt. Wir miissen sie «nur noch» ausfithren
(vgl. 2,10). Das heisst: «Die guten Werke, die wir
vollbringen sollen, sind eigentlich nicht unsere
Werke, sondern solche, die uns Gott bereitgestellt
hat. Er hat die guten Werke uns vorher bereitge-
stellt und zubereitet» (R. Schnackenburg). Dieses
Bild erinnert gleichsam an eine Mahlzeit: Das
Essen ist vom Koch hergerichtet und zubereitet,
wir miissen nur noch essen, die ganze Miihe des
Zubereitens der Mahlzeit ist uns abgenommen. So
ist uns die Mithe der Zubereitung von guten Wer-
ken abgenommen durch Gott, sie werden uns
gleichsam von Gott auf einem «Plateau» serviert,
so dass es leicht wird, sie auch auszufiihren.

So kénnen nur Menschen schreiben, denen in der
Taufe eine ganz tiefe Erfahrung von Gottes heil-
wirkender Macht und Kraft zuteil geworden ist.
Und wie der Autor formuliert, muss diese Erfah-
rung normal zum Taufempfang gehért haben.
Denn er schreibt das alles in Form einer «Ana-
mnese», einer Erinnerung an das, was die Leser
selber erfahren haben.

Dass eine solch tiefe Erfahrung der Kraft Gottes in
der Taufe allgemein méglich war, dazu hat der
Taufritus entscheidend mitbeigetragen, sowohl
der Taufritus im eigentlichen Sinn, die Form der
Taufspendung, wie auch der Taufritus im erwei-
terten Sinn, die Zeremonien, welche die Taufe
vorbereiteten und auf sie folgten.

Die Spendung der Taufe vollzog sich immer und
uberall mittels Wasser. Die Art und Weise aber
konnte verschieden sein. So gab es eine Taufe
durch «Ubergiessen» des Wassers: Im Idealfall
floss das Wasser von oben herunter, der Taufling
stellte sich unter dieses Wasser, das auf ihn <her-
abfiel». Diese Form brachte vor allem die «Herab-

kunft» des lebenspendenden Geistes zum Aus-
druck. Mehr verbreitet war in den ersten Zeiten
die Taufe durch «Untertauchen» und wieder
«Auftauchen». Diese Form brachte genau das
zum Ausdruck, was in den Schrifttexten von der
Taufwirkung gesagt wird: Sterben mit Christus,
mit thm begraben werden (Untertauchen), Aufer-
stehen zu neuem Leben (Auftauchen). Damit war
eine Abschworungsformel und das Glaubensbe-
kenntnis verbunden. Vor dem Untertauchen
wandte sich der Tiufling gegen Westen (Symbol
des Bosen und des Todes) und widersagte dem Sa-
tan und seinen Werken. Nach dem Auftauchen
wandte sich der Tdufling gegen Osten (Symbol
des Lichtes und des Lebens) und bekannte sich zu
Christus.

Es leuchtet leicht ein, dass diese Taufzeremonie
tief beeindruckend war und eine Gotteserfahrung
erméglichte, die den ganzen Menschen erfasste.
Dies vor allem 1n Verbindung mit der Vorberei-
tungszeit, in welcher durch verschiedene kirchli-
che Feiern und Symbolhandlungen das Neuwer-
den den Menschen zum Bewusstsein gebracht
wurde, und durch die Tage nach der Taufe, in de-
nen durch festliche Kleider dieses Neuwerden
sinnfillig zum Ausdruck kam. Im Vergleich dazu
ist die heutige Kindertaufe, aber in gewissem
Mass auch die Erwachsenentaufe ein «armseliger»
Vorgang. Natiirlich kénnen wir nicht mehr zu den
alten Zeremonien zuriickkehren. Aber es sollte
moglich sein, heute eine Form der Taufspendung
zu finden, welche ebenso deutlich Sinn und Wir-
kung der Taufe zum Ausdruck bringt wie die
urchristliche Form.

2. Busssakrament als «Zwette Taufe»

Im vorausgehenden Abschnitt wurde gezeigt, dass
die Taufe das grosse Ereignis der «Kehrtwendung»
im Leben eines Menschen war und mittels der dus-
seren Riten auch als solche erfahren wurde. Darin
wurde Gott erfahren als jener, der Leben spendet,
der «Tote lebendig macht». Auf der gleichen Linie
lag das vorherrschende Verstindnis des Busssakra-
mentes in der alten Kirche. Darum wurde sie auch
«Zweite Taufe» genannt. Jedoch war, vor allem






60

vom erfahrungsmissigen Aspekt her, die Akzent-
setzung etwas verschieden. Sowohl bei Taufe wie
bei Busse witken zwei zusammen: Gott, der die
Kehrtwendung schenkt, und der Mensch, der die-
ses Geschenk durch die innere Einstellung an-
nimmt. Wihrend aber bei der Taufe vor allem das
Geschenk und das Handeln Gottes sachlich und
etlebnismissig im Vordergrund stand und demge-
miss der Taufritus gestaltet war, stand beim Buss-
sakrament zwar nicht sachlich, aber doch erlebnis-
missig das Tun des Menschen im Vordergrund.
«lhrer Wahrheit nach ist Busse als Sakrament
nichts anderes als die Einlgsung des Satzes, ...
dass Gott vor allem menschlichen Werk die Ver-
sohnung mit sich in Jesus Christus zugesagt hat.
Erfahrungsmissig-psychologisch, vom Bewusst-
sein des Menschen her, kann der Gesinnungswan-
del durchaus als erstes erlebt werden» (A. Miiller).
Das Busssakrament ist also zu verstehen als jene
Begegnung mit Gott, in der Gott dem Menschen,
der in der Taufe Gott Treue gelobt hat und der
dieses Versprechen gebrochen hat, Vergebung
schenkt; der Mensch selber begibt sich im Buss-
sakrament auf den Weg der Umkehr. Dieser Weg
der Umkehr beinhaltet verschiedene Schritte: Der
erste und wichtigste ist die innere Umkehr, der
Gesinnungswandel; der zweite Schritt ist die zwi-
schenmenschliche Verséhnung sowohl zwischen
einzelnen Menschen als auch zwischen dem Biis-
senden und der Glaubensgemeinde. Vor allem in
diesem zwischenmenschlichen Akt der Versoh-
nung und Vergebung wird fiir den Biissenden die
Vergebung durch Gott erfahrbar. Ergebnis ist der
«neue Lebenswandel», in dem die Wirkung des
Busssakramentes feststellbar ist.

Bringt die bisherige Beichtform diese Wirklichkeit
auch zum Ausdruck, so dass mittels der sinnen-
haften Form des Bussakramentes Gott erfahren
werden kann, der trotz Untreue Vergebung
schenkt und Umkehr als innere Haltung und 4us-
seren Vollzug erméglicht? Auf diese Frage ist
doch wohl klar mit einem «Nein» zu antworten.
Das zeigt die tatsichliche «Beichtkrisis» der bishe-
rigen Beichtform. «Vorwiegend in der romisch-ka-
tholischen Kirche stand seit langem bis in die Ge-

genwart eigentlich nur die Beicht als Weg der
Umkehr im Bewusstsein . . . Dass sie weitgehend
eine unbefriedigende Form hatte, lisst sich wohl
aus dem plotzlichen Riickgang zugunsten der
Bussfeiern schliessen» (A. Miller). Folgende
«Mingel» miissen genannt werden:

Die Beichte mit ihrer konkreten Bekenntnisform
forderte eine legalistische Siindenauffassung. «Es
gibt eine <endliche Menge> von sittlichen Gebo-
ten, die man entweder erfiillt oder iibertreten hat.
Die Ubertretungen beichtet man, und der ganze
Vorsatz besteht darin, solche Ubertretungen zu
meiden. Hier konnte — nicht prinzipiell und ab-
sichtlich, aber aus diesem verkiirzten ethischen
Denken heraus tatsichlich — der Gedanke der in-
neren Umkehr verkiirzt werden» (A.Miiller).

Ein anderer Aspekt, der auch in der Anklage der
Beichte wurzelt, konnte zum gleichen Ergebnis
fithren, dass nimlich der Gedanke der inneren
Umkehr zu kurz kam: «In alten Zeiten vielleicht
die Strenge der Bussauflage, in jiingerer Zeit viel-
mehr die Beichtscham> mochte oft dazu fihren,
dass Siinden méglichst verharmlost oder vage aus-
gesagt wurden . . . Das konnte dann zur Folge ha-
ben, dass dem Beichtenden das wahre Bewusst-
sein seiner Schuld verwischt wurde und so auch
die innere Umkehr sich verfliichtigte» (A. Miiller).
Ferner verdunkelte die Beichtpraxis, wie sie seit
dem Mittelalter aufkam, die Notwendigkeit, Um-
kehr unter Umstinden als einen zeitlich erstreck-
ten Prozess zu verstehen. «Der Katholik kam zum
Bekenntnis, am Schluss musste die Lossprechung
stehen; ein <Zuspruch> versuchte Pflichten und
Vorsitze zu kliren und die Umkehrgesinnung ins
rechte Lot zu bringen . . . So war die Gefahr gross,
dass ein Beichtender beim Verlassen des Beicht-
stuhls sich trotz aller Ermahnungen dem Gefiihl
der Erleichterung hingab, <es wieder hinter sich zu
haben>, wihrend der Umkehrprozess erst richtig
hiitte einsetzen miissen» (A. Miller).

Schliesslich muss gesagt werden, «dass in der
Beichte zwar die <Wiedergutmachung des zuge-
fiigten Schadens> als Bedingung zur fruchtbaren
Lossprechung eingeschirft wurde, dass aber vor

dem Gedanken der Vergebung durch Gott, der



«Sundentilgung>, der andere Gedanke der <Ver-
sohnung mit dem Bruder aus allerler mensch-
licher Riicksichtnahme (um die Beichte nicht zu
schwer zu machen) pastoral eher zuriicktrat»
(A. Miiller).

All diese «Mingel» wurzeln letztlich im Fehlen
der sinnenhaften Elemente der Form des Busssa-
kramentes, wie sie in den letzten Jahrhunderten
geiibt wurde. Damit verbunden war ein faktisch
totaler Ausfall einer entsprechenden Erfahrung
von Vergebung. Eine Umfrage bei Jugendlichen
hat gezeigt, dass sie den Zugang zur Einzelbeichte
verloren haben, weil sie dabei iibethaupt keine
Erfahrung von Vergebung und Umkehr machen
konnten.

Wie ganz anders war die Erfahrung des Busssakra-
mentes in der Alten Kirche als Vergebung und
Umkehr. Getragen von einem reichhaltigen sin-
nenhaften Ritual wurde Erfahrung von Verge-
bung und Umkehr tief eingeprigt, damit aber
auch Erfahrung Gottes als des vergebenden und
verzeihenden Vaters. Diese Erfahrung des verge-
benden Gottes wurde vermittelt durch die verge-
bende Kirche, die Glaubensgemeinschaft, die
den Siinder, der sich durch die Stinde ausgeschlos-
sen hatte, wieder in die Gemeinschaft aufnahm.
Wie sah das in der Praxis aus? Der Siinder be-
kannte privat dem Bischof seine Siinde (es handel-
te sich dabei um sogenannte «Kapitalsiinden»:
Glaubensabfall, Mord, Ehebruch, schwerer Dieb-
stahl). Anschliessend leistete er 6ffentliche Busse.
In der Kirche musste er sich zum Wortgottes-
dienst an einem eigenen, fiir Biisser bestimmten
Platz aufhalten. Von der Eucharistie blieb er aus-
geschlossen. Man bezeichnete dieses Verfahren als
«liturgische Exkommunikation». Ihr unterzog sich
der Stunder freiwillig. Wer dem «Biisserstand» an-
gehorte, wurde von der Gemeinde mit Gebet und
Zuspruch begleitet. Der heilige Hieronymus
(gest. um 420) behauptet sogar, dass die Bischofe
nur dann einen Stinder zur Kommunion wieder
zuliessen, wenn alle Mitglieder der Glaubensge-
meinde mit thm geweint hatten. Diese 6ffentliche
und feierliche Zulassung zur Kommunion, die
Befreiung ven der liturgischen Exkommunika-

61

tion, vollzog der Bischof jeweils am Hohen Don-
nerstag.

Dieser Ritus wurde mit Recht «Rekonziliations,
Wiedereingliederung genannt. Das wohl hervor-
stechendste Merkmal dabei war, wie sehr die
Glaubensgemeinde sich mit dem Siinder solidari-
sierte. Hier konnte er eine tiefe Erfahrung der
Vergebung machen. Durch die Stinde hatte er
sich von der Gemeinde getrennt. Die Gemeinde
aber verurteilte ihn nicht, zeigte nicht mit Fin-
gern auf ihn, sondern litt um ihn und bemiihte
sich, ithn zur Umkehr, zur Besserung zu bewegen
und ihm dabei zu helfen, dass ihm das gelang. Es
war eine konkrete Verwirklichung der Mahnung
Jesu: «Wenn dein Bruder siindigt, dann geh zu
thm und weise thn unter vier Augen zurecht. Hort
er auf dich, so hast du deinen Bruder zuriickge-
wonnens (Mt 18, 15). Jesus hatte diese Weisung
illustriert im Gleichnis vom verlorenen Schaf und
damit gezeigt, wie Gott sich zum Sitinder verhiilt.
So konnte der Stinder in der Glaubensgemeinde,
die sich bei diesem Ritus als Vergebungsgemeinde
zeigte, die Vergebung Gottes erfahren.

Was diese Form des Busssakramentes schliesslich
zum Scheitern brachte, war eine damit verbunde-
ne Hirte: Der Getaufte konnte dieses Busssakra-
ment nur einmal empfangen, «weil man einen
weiteren Riickfall als eine unertrigliche Belastung
fiir die Gemeinde ansah» (J. Imbach). Es ist klar,
dass man diesen Ritus nicht unverindert heute
wieder einfithren kann. Aber man muss wieder ei-
nen Ritus finden, durch den die Vergebung und
die Umkehr wirklich erfahrbar wird. Einen ersten
Schritt in diese Richtung weisen sicher die heuti-
gen Bussfeiern. Sie bieten noch viele Moglichkei-
ten der Ausgestaltung, wodurch die Glaubens-
gemeinde als Vergebungsgemeinde erfahrbar
wird.



	"Unruhig ist unser Herz...". XXII

