
Zeitschrift: Mariastein : Monatsblätter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 60 (1983)

Heft: 2

Artikel: "In der Schrift steht geschrieben...". XIV

Autor: Bütler, Anselm

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1031166

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1031166
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


44

«In der Schrift steht
geschrieben ...» XIV
P. Anselm Bütler

Die Strukturelemente der Wunderberichte

In der vorletzten Folge dieser Artikelreihe haben
wir hervorgehoben, welch grosse Bedeutung den
literarischen Formen zukommt, um einen Bibeltext

richtig deuten zu können. Dabei kommt den
strukturierenden Bauelementen eine besonders

wichtige Rolle zu. Bestimmte literarische Formen
werden nach ganz bestimmten Strukturelementen
aufgebaut. Wir kennen solche feste Strukturelemente

bei uns auch für bestimmte literarische
Formen. Bekannt ist allen die Form eines Briefes.
Briefe können einen ganz verschiedenen Inhalt
haben: Der eine teilt vielleicht ein paar familiäre
Ereignisse mit, ein anderer enthält eine Geschäftsofferte,

in wieder einem andern wird vielleicht ein
religiöses Problem dargelegt. Dennoch sind es

Briefe. Schon Anfang und Schluss machen sie

kenntlich. Ort und Datum, die Anrede in ganz
bestimmten Wendungen, der Gruss zum Schluss
und die Unterschrift des Verfassers weisen ein
bestimmtes Schriftstück untrüglich als Brief aus.
Weil sich alle Briefe in ihrer Form vergleichen
lassen, rechnet man sie alle der gleichen literarischen
Form zu: der Form «Brief».
Ahnlich verhält es sich mit den Wundergeschichten.

Es fällt uns nicht schwer, sie beim Lesen der
Evangelien zu erkennen. Die Tatsache, dass sie
jeweils von einem Wunder berichten, bietet uns dafür

eine sichere Handhabe. Es gibt für Wundergeschichten

aber noch andere Erkennungsmerkmale.
Wundergeschichten haben gleich wie Briefe ihre
literarischen Eigentümlichkeiten. Wenn
Menschen von Wundern berichteten, benutzen sie

ganz unwillkürlich diese Eigentümlichkeiten,
genau wie wir beim Briefeschreiben ganz unwillkürlich

die Eigentümlichkeiten der Form «Brief»
benutzen. Es gab zur Zeit Jesu und zur Zeit, als die
Evangelien mit den Wunderberichten geschrieben
wurden auch Wundergeschichten weit verbreitet.
Wenn wir diese Wundergeschichten mit jenen der
Evangelien vergleichen, stellen wir fest, dass alle
nach dem gleichen «Schema» aufgebaut waren.
Wenn wir diese Strukturen der Wunderberichte



45

kennen, können wir die eigendiche Aussageabsicht

dieser Berichte erfassen, ihren «Sitz im
Leben». Wir entdecken, dass es sich bei diesen
Wunderberichten nicht einfach um rein historische
Berichte handelt, gleichsam um eine Art «Protokoll».

Vielmehr wollen die Verfasser mit den
Wunderberichten eine Botschaft ausrichten. Die
Beachtung der literarischen Form der Wunderberichte

«hilft uns, sie als Anrede zu begreifen.
Dahinter treten die urchristlichen Erzähler und
die Evangelisten ins Blickfeld, die mit Hilfe dieser
Geschichten im Leben ihrer Hörer und Leser etwas
im Bewegung bringen wollten. Die Meinung,
durch die Wundergeschichten würden wir praktisch

Zeugen historischer Ereignisse, entpuppt
sich damit als Missverständnis. Wir merken, dass

wir unser Augenmerk nicht auf das wunderbare
Ereignis in der Vergangenheit, sondern auf die
Botschaft des Textes zu richten haben» (A.
Steiner). Um einem Missverständnis vorzubeugen:
Damit wird das wunderbare Geschehen nicht
geleugnet. Jesus hat Wunder gewirkt. Aber das
Entscheidende ist, was Jesus damit eigentlich aussagen

wollte. Darum spricht der Evangelist Johannes

nicht von Wundern, sondern von «Zeichen».
Wunder sind nicht einfach Selbstzweck, Wunder
sind immer Zeichen für etwas, konkret: für die
Herrschaft Gottes, die in Jesus angebrochen ist.

1. Aufbau der Wundergeschichte
Wie kann man Wundergeschichten näher
beschreiben? Welche sprachlichen Mittel hatte ein
Erzähler, der ein Wunder erzählen wollte? Zwei
wichtige Aspekte der Wundergeschichten sollen
im folgenden vorgestellt werden: Die Gesetzmässigkeit

im Aufbau einer Wundergeschichte; das
Verhalten der Personen, die in der Wundergeschichte

auftreten.
Jede Wundergeschichte lässt folgenden Aufbau
erkennen:
1. Einleitung: Die Ausgangslage wird geschildert:

Der Wundertäter, der Hilfsbedürftige und
andere Personen, die irgendwie am Geschehen
beteiligt sind, treten auf.
2. Exposition: Schaffung von Spannung, Vorbe¬

reitung des Wunders. Die Not des Hilfsbedürftigen
wird charakterisiert, und die Personen werden

miteinander in Beziehung gebracht, was
Spannungen, Missverständnisse oder gar Konflikte
auslöst.

3. Zentraler Teil: Die eigentliche Wunderhandlung

samt Feststellung des Heilerfolges.
4. Schluss: Die Wirkung des Wunders auf die
Betroffenen und die Entlassung des Geheilten.
An einem Beispiel soll das erläutert werden. Dazu
benützen wir aus dem Markusevangelium den
Bericht von der Heilung eines Blinden (8, 22-26).
Einleitung: «Als Jesus und seine Jünger nach
Betsaida kamen, brachten die Leute einen Blinden zu
ihm.
Exposition: Die Leute baten Jesus, den Mann zu
berühren.
Zentraler Teil: Jesus nahm den Blinden bei der
Hand und führte ihn aus dem Dorf hinaus. Er
spuckte ihm in die Augen, legte ihm die Hände
auf und fragte: <Kannst du sehen?> Der Blinde
blickte auf und sagte: <Ja, ich sehe Menschen, aber
sie sehen aus wie Bäume, die umhergehen.) Jesus
legte ihm nochmals die Hände auf die Augen, da
sah er deutlich. Er war wieder gesund und konnte
alles klar erkennen.
Schluss: Da schickte ihn Jesus nach Hause und
sagte: <Geh aber nicht nach Betsaida hinein.)»
Die sprachlichen Eigentümlichkeiten der
Wundergeschichten lassen sich noch genauer beschreiben.

Untersucht man die Wundergeschichten
genau, findet man in jeder eine Anzahl von
vergleichbaren Erzählelementen, sogenannte «Motive».

Es tritt zum Beispiel immer ein Wundertäter
auf, auch einer oder mehrere Hilfsbedürftige fehlen

nicht. Hilfsbedürftige und Wundertäter sind
nicht selten von weiteren Personen begleitet.
Manchmal treten auch Leute auf, die dem
Wundertäter feindlich gesinnt sind. - Diese Elemente
findet man normalerweise in der Einleitung. Aber
auch im zentralen Teil kann man eine Folge von
Motiven beobachten. Da trifft der Wundertäter
häufig eine szenische Vorbereitung zur
Wunderhandlung (vgl. oben im Beispiel: Jesus führt den
Blinden aus dem Dorf hinaus). Die eigentliche



46

Wunderhandlung wird mit verschiedenen
Elementen, Motiven, beschrieben. Der Wundertäter
berührt vielleicht den Kranken, manchmal
verwendet er ein heilendes Mittel (im Beispiel oben:
Speichel), häufig spricht er ein wunderwirkendes
Wort (im Beispiel oben fehlt dieses Element).
Gewisse Wundertäter sprechen noch ein Gebet (zum
Beispiel die wunderwirkenden Apostel). Nie fehlt
natürlich die Feststellung des Heilerfolges.
Der Versuch, die Elemente, «Motive», einer
Wundergeschichte zu bestimmen, hilft, einen Text
genauer zu beobachten und besser kennenzulernen.
Die Motive helfen, das Verhalten der Personen
und deren Tätigkeiten zu charakterisieren und die
Themen der Wundererzählungen von der sprachlichen

Seite her zu beschreiben.

2. Die Personen in den Wundergeschichten
Wenn wir Wundergeschichten miteinander
vergleichen, können wir feststellen, dass die Personen,

die darin vorkommen, bestimmte ähnliche
Rollen einnehmen. Eine Wundergeschichte kann
natürlich nicht ohne Wundertäter und
Hilfsbedürftige auskommen. Neben diesen kann man je
nach Verlauf oder Erzählung noch weitere Personen

antreffen: Begleiter des Hilfsbedürftigen;
Begleiter des Wundertäters oder Jünger; Gegner, die
dem Wundertäter skeptisch oder ablehnend
gegenüberstehen (bei den Wundern Jesu häufig
Schriftgelehrte); die dabeistehende Menge; in
gewissen Überlieferungsschichten Dämonen.
Es gibt also sieben Rollen oder Personen, die
einzelne Menschen oder Menschengruppen in
Wundergeschichten verkörpern können. Natürlich
kommen in den wenigsten Wundergeschichten
alle Personen vor. In den Evangelien gibt es nur
eine Wundergeschichte, die alle Möglichkeiten
von Personen realisiert: Die Heilung des besessenen

Knaben im Markusevangelium (9,14-29).
- «Mit etwas Spürsinn und Phantasie kann man alle
Menschen, die in Wundergeschichten auftreten,
diesen sieben Personen zuweisen» (A. Steiner).
Die Menschen und Menschengruppen, die in den
Wundergeschichten auftreten, stellen aber nicht
nur bestimmte Personen dar, sie stehen auch in ei¬

nem Spannungsfeld zueinander, das man näher
beschreiben kann. In jeder Wundergeschichte
stehen nämlich zwei Personen einander als Gegenspieler

gegenüber. Die andern Personen kann
man als Zwischenspieler bezeichnen. Die eine
Gegenspielerrolle wird normalerweise vom Wundertäter

eingenommen. Die andere kann praktisch
von allen andern Personen bezogen werden.

3. Richtiges Verständnis der Wunderberichte
mittels der literarischen Form

Wir haben schon darauf hingewiesen, dass wir
durch die Beachtung der literarischen Form der
Wundergeschichten diese Berichte in ihrer
Aussageabsicht richtig verstehen können. Welches ist
nun diese Aussageabsicht der Wundergeschichten?

Auf den ersten Blick könnten wir sagen: das

Wunder selber. Das wäre aber zu wenig.
Wundergeschichten wollen mehr, als nur Wunder als

Ereignisse berichten. «In der Erzählung kommt
nicht nur die Wundertat zum Wort, sondern
auch der Glaube des Erzählers oder Schriftstellers.
Wir erleben die Machttat nicht mehr direkt,
sondern vermittelt. Schon ist einer da (im Neuen
Testament sind es sogar mehrere), der unsere Augen
in eine ganz bestimmte Richtung lenkt, in die
nach seiner Meinung der Finger Gottes weist.
Diese Richtung ist ihm wichtig. Zweideutigkeit
gibt es da nicht» (U. Ruegg).
Jede Erzählung eines Wunders enthält also immer
auch eine Deutung. Das «Christliche» an den
Wundergeschichten des Neuen Testamentes liegt
deshalb nicht in der Machttat, sondern in der
Deutung, die ihr gegeben wurde. Diese Deutung
können wir erfassen, wenn wir die Strukturen und
die Personen mit ihren Rollen in den Wundergeschichten

beachten. Wunder werden gewirkt an
oder für Menschen, die in wirklicher Not sind. Da
ist einmal die gesellschaftliche Not. Menschen,
die von der Gesellschaft verpönt sind, erfahren
Rettung: die Aussätzigen, die wegen ihrer
Unreinheit ausgestossen sind; jene, die wegen ihrer
körperlichen Gebrechen oder aus andern Gründen

zur Unterschicht der Bevölkerung zählen,
zum «Volk der Armen», das keinen Anteil hat an



47

den Vorzügen der «wahren Söhne Abrahams».
«Den Armen wird die gute Nachricht verkündet»
(Lk 7, 22), ruft Jesus aus und weist dabei auf seine
Machttaten hin. - Wir finden in den Wundergeschichten

auch angesehene und wohlhabende
Menschen: einen Synagogenvorsteher (Mk 5),
einen römischen Offizier (Mt 8), usw. Doch, wie
verschieden auch ihre Lage ist, sie alle befanden
sich in Bedrängnis und Not, in Angst und
Bekümmernis. «Urchristliche Wundergeschichten
setzen sich mit konkreten, existentiellen Problemen

auseinander, mit Grenzsituationen menschlicher

Aussichtslosigkeit... Sie beziehen sich auf
wirkliches Elend, auf wirkliche Not» (G. Theis-
sen). Damit zeigen die Wundergeschichten, dass

hier durch das Wunder «neue Spielräume der
Hoffnung» geschaffen werden. Das hat Bedeutung

für uns. «Erkennen wir die konkrete Notlage,

die in einer Wundergeschichte angesprochen
ist, werden wir auch Beziehungen zu unseren Nöten

und Bedrängnissen entdecken, und Jesu
Machttat kann uns dann auf die Spur führen, die
zu den Spielräumen unserer Hoffnung führt» (U.
Ruegg).
Auch die Beachtung der «Motive» kann uns
helfen, die Aussageabsicht einer Wundergeschichte
für uns zu aktualisieren. «Jesus hat Aussätzige
durch persönliche Berührung geheilt. Solche

Wundergeschichten verpflichten die Gemeinde
zu einer Überprüfung ihres Verhaltens gegenüber
allen Menschen, die sie gefühlsmässig als unrein
oder minderwertig betrachtet. Dass Jesus mehreren

Frauen zu Hilfe kam, sie durch seine Machttaten

«aufgerichtete», führt zu einer neuen sozialen
und religiösen Stellung der Frau in den ersten
christlichen Gemeinden. In allen Wundergeschichten

finden Christen Ansätze zu einem neuen

Handeln in den verschiedensten Gebieten des
menschlichen Lebens. Es zeigt sich also, dass alle
Wundergeschichten des Neuen Testamentes ganz
bestimmte Spielräume der Hoffnung ansprechen.
Sie haben es nicht nur allgemein mit Befreiung
und Neuem zu tun, sondern wollen das befreiende

Neue in klar umrissenen Lebensgebieten
aufdecken» (U. Ruegg).

Liturgischer Kalender
Allgemeine Gottesdienstordnung
An Werktagen: 6.30, und 8.00 Messe in der
Gnadenkapelle. 9 00 Konventamt in der Basilika.
18.00 Vesper. 20.00 Komplet.
An Sonn- und Feiertagen: Messen um 6.30, 8.00
Uhr. 9-30 Konventamt. 11.15 Spätmesse. 15.00
Vesper und Segen. Anschliessend Salve und Gebet

in der Gnadenkapelle. 20.00 Komplet.
1. Mittwoch im Monat (Gebetskreuzzug): 6.30,
8.00, 9 00, 10.00 Messe in der Gnadenkapelle.
14.30 Konventamt mit Predigt, anschliessend
Rosenkranz.

Beichtgelegenheit 13.15-14.25 und nach dem
Konventamt (ca. 15.30).
Leseordnung: Sonntage: Lesejahr C

Werktage: 1. Wochenreihe

Februar 1983

2. Mi. Darstellung des Herrn (MariäLichtmess)
Gebetskreuzzug. Gottesdienste siehe
allgemeine Gottesdienstordnung
Gott, erleuchte unsere Herzen, damit
alle, die heute mit brennenden Kerzen
in deinem Hause vor dich hin treten,
einst das ewige Licht deiner Herrlichkeit
schauen (Gebet zur Kerzenweihe).

5. Sa. Hl. Agatha, Jungfrau undMärtyrin
6. So. 5. Sonntag imJahreskreis

Gross ist unser Gott und gewaltig an
Kraft, unermesslich ist seine Weisheit.
Den Gebeugten hilft der Herr auf
(Antwortpsalm).

10. Do. Hl. Scholastika, Schwester des hl. Bene¬

dikt (Eigenmesse des Benediktinerordens)

So spricht der Herr: Ich traue dich mir
auf ewig an; ich traue dich mir an um


	"In der Schrift steht geschrieben...". XIV

