Zeitschrift: Mariastein : Monatsblatter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 60 (1983)

Heft: 2

Artikel: "In der Schrift steht geschrieben...". XIV
Autor: Batler, Anselm

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1031166

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1031166
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

44

«In der Schrift steht

geschrieben . . .»

P. Anselm Biitler

XIV

Die Strukturelemente der Wunderberichte

In der vorletzten Folge dieser Artikelreihe haben
wir hervorgehoben, welch grosse Bedeutung den
literarischen Formen zukommt, um einen Bibel-
text richtig deuten zu konnen. Dabei kommt den
strukturierenden Bauelementen eine besonders
wichtige Rolle zu. Bestimmte literarische Formen
werden nach ganz bestimmten Strukturelementen
aufgebaut. Wir kennen solche feste Strukturele-
mente bei uns auch fiir bestimmte literarische
Formen. Bekannt ist allen die Form eines Briefes.
Briefe konnen einen ganz verschiedenen Inhalt
haben: Der eine teilt vielleicht ein paar familiire
Ereignisse mit, ein anderer enthilt eine Geschifts-
offerte, in wieder einem andern wird vielleicht ein
religioses Problem dargelegt. Dennoch sind es
Briefe. Schon Anfang und Schluss machen sie
kenntlich. Ort und Datum, die Anrede in ganz
bestimmten Wendungen, der Gruss zum Schluss
und die Unterschrift des Verfassers weisen ein be-
stimmtes Schriftstiick untriiglich als Brief aus.
Weil sich alle Briefe in threr Form vergleichen las-
sen, rechnet man sie alle der gleichen literarischen
Form zu: der Form «Brief>.

Ahnlich verhilt es sich mit den Wundergeschich-
ten. Es fillt uns nicht schwer, sie beim Lesen der
Evangelien zu erkennen. Die Tatsache, dass sie je-
weils von einem Wunder berichten, bietet uns da-
fiir eine sichere Handhabe. Es gibt fur Wunderge-
schichten aber noch andere Erkennungsmerkmale.
Wundergeschichten haben gleich wie Briefe ihre
literarischen Eigentiimlichkeiten. Wenn Men-
schen von Wundern berichteten, benutzen sie
ganz unwillkiirlich diese Eigentiimlichkeiten, ge-
nau wie wir beim Briefeschreiben ganz unwillkiir-
lich die Eigentiimlichkeiten der Form «Brief» be-
nutzen. Es gab zur Zeit Jesu und zur Zeit, als die
Evangelien mit den Wunderberichten geschrieben
wurden auch Wundergeschichten weit verbreitet.
Wenn wir diese Wundergeschichten mit jenen der
Evangelien vergleichen, stellen wir fest, dass alle
nach dem gleichen «Schemas aufgebaut waren.
Wenn wir diese Strukturen der Wunderberichte



kennen, kénnen wir die eigentliche Aussageab-
sicht dieser Berichte erfassen, ihren «Sitz im Le-
ben». Wir entdecken, dass es sich bei diesen Wun-
derberichten nicht einfach um rein historische Be-
richte handelt, gleichsam um eine Art «Proto-
koll». Vielmehr wollen die Verfasser mit den
Wunderberichten eine Botschaft ausrichten. Die
Beachtung der literarischen Form der Wunderbe-
richte <«hilft uns, sie . .. als Anrede zu begreifen.
Dahinter treten die urchristlichen Erzihler und
die Evangelisten ins Blickfeld, die mit Hilfe dieser
Geschichten im Leben ihrer Horer und Leser etwas
im Bewegung bringen wollten. Die Meinung,
durch die Wundergeschichten wiirden wir prak-
tisch Zeugen historischer Ereignisse, entpuppt
sich damit als Missverstindnis. Wir merken, dass
wir unser Augenmerk nicht auf das wunderbare
Ereignis in der Vergangenheit, sondern auf die
Botschaft des Textes zu richten haben» (A. Stei-
ner). Um einem Missverstindnis vorzubeugen:
Damit wird das wunderbare Geschehen nicht ge-
leugnet. Jesus hat Wunder gewirkt. Aber das Ent-
scheidende ist, was Jesus damit eigentlich aussa-
gen wollte. Darum spricht der Evangelist Johan-
nes nicht von Wundern, sondern von «Zeichens».
Wunder sind nicht einfach Selbstzweck, Wunder
sind immer Zeichen fiir etwas, konkret: fiir die
Herrschaft Gottes, die in Jesus angebrochen ist.

1. Aufbau der Wundergeschichte

Wie kann man Wundergeschichten niher be-
schreiben? Welche sprachlichen Mittel hatte ein
Erzihler, der ein Wunder erzihlen wollte? Zwei
wichtige Aspekte der Wundergeschichten sollen
im folgenden vorgestellt werden: Die Gesetzmis-
sigkeit im Aufbau einer Wundergeschichte; das
Verhalten der Personen, die in der Wunderge-
schichte auftreten.

Jede Wundergeschichte lisst folgenden Aufbau
erkennen:

1. Einleitung: Die Ausgangslage wird geschil-
dert: Der Wundertiter, der Hilfsbediirftige und
andere Personen, die irgendwie am Geschehen
beteiligt sind, treten auf.

2. Exposition: Schaffung von Spannung, Vorbe-

45

reitung des Wunders. Die Not des Hilfsbediirfti-
gen wird charakterisiert, und die Personen werden
miteinander in Beziehung gebracht, was Span-
nungen, Missverstindnisse oder gar Konflikte aus-
16st.

3. Zentraler Teil: Die eigentliche Wunderhand-
lung samt Feststellung des Heilerfolges.

4. Schluss: Die Witkung des Wunders auf die Be-
troffenen und die Entlassung des Geheilten.

An einem Beispiel soll das erldutert werden. Dazu
beniitzen wir aus dem Markusevangelium den Be-
richt von der Heilung eines Blinden (8, 22-26).
Einleitung: «Als Jesus und seine Jiinger nach Bet-
saida kamen, brachten die Leute einen Blinden zu
thm.

Exposition: Die Leute baten Jesus, den Mann zu
beriihren.

Zentraler Tetl: Jesus nahm den Blinden bei der
Hand und fihrte thn aus dem Dorf hinaus. Er
spuckte ihm in die Augen, legte thm die Hinde
auf und fragte: <Kannst du sehen? Der Blinde
blickte auf und sagte: Ja, ich sehe Menschen, aber
sie sehen aus wie Biume, die umhergehen.> Jesus
legte thm nochmals die Hinde auf die Augen, da
sah er deutlich. Er war wieder gesund und konnte
alles klar erkennen.

Schluss: Da schickte ihn Jesus nach Hause und
sagte: <Geh aber nicht nach Betsaida hinein.>»
Die sprachlichen Eigentiimlichkeiten der Wun-
dergeschichten lassen sich noch genauer beschrei-
ben. Untersucht man die Wundergeschichten ge-
nau, findet man in jeder eine Anzahl von ver-
gleichbaren Erzihlelementen, sogenannte «Moti-
ve». Es tritt zum Beispiel immer ein Wundertiter
auf, auch einer oder mehrere Hilfsbediirftige feh-
len nicht. Hilfsbediirftige und Wundertiter sind
nicht selten von weiteren Personen begleitet.
Manchmal treten auch Leute auf, die dem Wun-
dertiter feindlich gesinnt sind. — Diese Elemente
findet man normalerweise in der Einleitung. Aber
auch im zentralen Teil kann man eine Folge von
Motiven beobachten. Da trifft der Wundertiter
hiufig eine szenische Vorbereitung zur Wundet-
handlung (vgl. oben im Beispiel: Jesus fithrt den
Blinden aus dem Dortf hinaus). Die eigentliche



46

Wunderhandlung wird mit verschiedenen Ele-
menten, Motiven, beschrieben. Der Wundertiter
berithrt vielleicht den Kranken, manchmal ver-
wendet er ein heilendes Mittel (1m Beispiel oben:
Speichel), hiufig spricht er ein wunderwirkendes
Wort (im Beispiel oben fehlt dieses Element). Ge-
wisse Wundertiter sprechen noch ein Gebet (zum
Beispiel die wunderwirkenden Apostel). Nie fehlt
natiirlich die Feststellung des Heilerfolges.

Der Versuch, die Elemente, «<Motive», einer Wun-
dergeschichte zu bestimmen, hilft, einen Text ge-
nauer zu beobachten und besser kennenzulernen.
Die Motive helfen, das Verhalten der Personen
und deren Titigkeiten zu charakterisieren und die
Themen der Wundererzihlungen von der sprach-
lichen Seite her zu beschreiben.

2. Die Personen in den Wundergeschichten
Wenn wir Wundergeschichten miteinander ver-
gleichen, kénnen wir feststellen, dass die Perso-
nen, die darin vorkommen, bestimmte dhnliche
Rollen einnehmen. Eine Wundergeschichte kann
natiirlich nicht ohne Wundertiter und Hilfsbe-
diirftige auskommen. Neben diesen kann man je
nach Verlauf oder Erzihlung noch weitere Perso-
nen antreffen: Begleiter des Hilfsbedurftigen; Be-
gleiter des Wundertiters oder Jiinger; Gegner, die
dem Wundertiter skeptisch oder ablehnend ge-
geniiberstehen (bei den Wundern Jesu hiufig
Schriftgelehrte); die dabeistehende Menge; in ge-
wissen Uberlieferungsschichten Dimonen.

Es gibt also sieben Rollen oder Personen, die ein-
zelne Menschen oder Menschengruppen in Wun-
dergeschichten verkérpern konnen. Natiirlich
kommen in den wenigsten Wundergeschichten
alle Personen vor. In den Evangelien gibt es nur
eine Wundergeschichte, die alle Moglichkeiten
von Personen realisiert: Die Heilung des beses-
senen Knaben im Markusevangelium (9, 14-29).
- «Mit etwas Spiirsinn und Phantasie kann man alle
Menschen, die in Wundergeschichten auftreten,
diesen sieben Personen zuweisen» (A. Steiner).

Die Menschen und Menschengruppen, die in den
Wundergeschichten auftreten, stellen aber nicht
nur bestimmte Personen dar, sie stehen auch in ei-

nem Spannungsfeld zueinander, das man niher
beschreiben kann. In jeder Wundergeschichte ste-
hen nimlich zwei Personen einander als Gegen-
spieler gegeniiber. Die andern Personen kann
man als Zwischenspieler bezeichnen. Die eine Ge-
genspielerrolle wird normalerweise vom Wundet-
titer eingenommen. Die andere kann praktisch
von allen andern Personen bezogen werden.

3. Richtiges Verstindnis der Wunderberichte
mittels der literarischen Form

Wir haben schon darauf hingewiesen, dass wir
durch die Beachtung der literarischen Form der
Wundetgeschichten diese Berichte in ihrer Aussa-
geabsicht richtig verstehen konnen. Welches ist
nun diese Aussageabsicht der Wundergeschich-
ten? Auf den ersten Blick kdnnten wir sagen: das
Wunder selber. Das wire aber zu wenig. Wunder-
geschichten wollen mehr, als nur Wunder als Er-
eignisse berichten. «In der Erzihlung kommt
nicht nur die Wundertat zum Wort, sondern
auch der Glaube des Erzihlers oder Schriftstellers.
Wir erleben die Machttat nicht mehr direkt, son-
dern vermittelt. Schon ist einer da (im Neuen Te-
stament sind es sogar mehrere), der unsere Augen
in eine ganz bestimmte Richtung lenkt, in die
nach seiner Meinung der Finger Gottes weist.
Diese Richtung ist thm wichtig. Zweideutigkeit
gibt es da niche» (U. Ruegg).

Jede Erzihlung eines Wunders enthilt also immer
auch eine Deutung. Das «Christliche» an den
Wundergeschichten des Neuen Testamentes liegt
deshalb nicht in der Machttat, sondern in der
Deutung, die ihr gegeben wurde. Diese Deutung
konnen wir erfassen, wenn wir die Strukturen und
die Personen mit ihren Rollen in den Wunderge-
schichten beachten. Wunder werden gewirkt an
oder fiir Menschen, die in wirklicher Not sind. Da
ist einmal die gesellschaftliche Not. Menschen,
die von der Gesellschaft verpont sind, erfahren
Rettung: die Aussitzigen, die wegen ihrer Un-
reinheit ausgestossen sind; jene, die wegen ihrer
korperlichen Gebrechen oder aus andern Griin-
den zur Unterschicht der Bevolkerung zihlen,
zum «Volk der Armen», das keinen Anteil hat an



den Vorziigen der «wahren Sohne Abrahams».
«Den Armen wird die gute Nachricht verkiindet»
(Lk 7, 22), ruft Jesus aus und weist dabei auf seine
Machttaten hin. — Wir finden in den Wunderge-
schichten auch angesehene und wohlhabende
Menschen: einen Synagogenvorsteher (Mk 5), ei-
nen romischen Offizier (Mt 8), usw. Doch, wie
verschieden auch ihre Lage ist, sie alle befanden
sich in Bedringnis und Not, in Angst und Be-
kiimmernis. «Urchristliche Wundergeschichten
setzen sich mit konkreten, existentiellen Proble-
men auseinander, mit Grenzsituationen mensch-
licher Aussichtslosigkeit . . . Sie beziehen sich auf
wirkliches Elend, auf wirkliche Not» (G. Theis-
sen). Damit zeigen die Wundergeschichten, dass
hier durch das Wunder «neue Spielriume der
Hoffnung» geschaffen werden. Das hat Bedeu-
tung fiir uns. «Erkennen wir die konkrete Notla-
ge, die in einer Wundergeschichte angesprochen
ist, werden wir auch Beziehungen zu unseren No-
ten und Bedringnissen entdecken, und Jesu
Machttat kann uns dann auf die Spur fithren, die
zu den Spielriumen unserer Hoffnung fihres (U.
Ruegg).

Auch die Beachtung der «Motive» kann uns hel-
fen, die Aussageabsicht einer Wundergeschichte
fiir uns zu aktualisieren. «Jesus hat Aussitzige
durch personliche Berithrung geheilt. Solche
Wundergeschichten verpflichten die Gemeinde
zu einer Uberpriifung ihres Verhaltens gegeniiber
allen Menschen, die sie gefithlsmissig als unrein
oder minderwertig betrachtet. Dass Jesus mehre-
ren Frauen zu Hilfe kam, sie durch seine Machtta-
ten «aufgerichtete», fithrt zu einer neuen sozialen
und religiésen Stellung der Frau in den ersten
christlichen Gemeinden. In allen Wunderge-
schichten finden Christen Ansitze zu einem neu-
en Handeln in den verschiedensten Gebieten des
menschlichen Lebens. Es zeigt sich also, dass alle
Wundergeschichten des Neuen Testamentes ganz
bestimmte Spielriume der Hoffnung ansprechen.
Sie haben es nicht nur allgemein mit Befretung
und Neuem zu tun, sondern wollen das befreien-

de Neue in klar umrissenen Lebensgebieten auf-
decken» (U. Ruegg).

47

Liturgischer Kalender

Allgemeine Gottesdienstordnung
An Werktagen: 6.30, und 8.00 Messe in der Gna-
denkapelle. 9.00 Konventamt in der Basilika.
18.00 Vesper. 20.00 Komplet.
An Sonn- und Feiertagen: Messen um 6.30, 8.00
Uhr. 9.30 Konventamt. 11.15 Spidtmesse. 15.00
Vesper und Segen. Anschliessend Salve und Ge-
bet in der Gnadenkapelle. 20.00 Komplet.
1. Mittwoch im Monat (Gebetskreuzzug): 6.30,
8.00, 9.00, 10.00 Messe in der Gnadenkapelle.
14.30 Konventamt mit Predigt, anschliessend Ro-
senkranz.
Beichtgelegenheit 13.15-14.25 und nach dem
Konventamt (ca. 15.30).
Leseordnung: Sonntage: Lesejahr C

Werktage: 1. Wochenreihe

Februar 1983

2. Mi. Darstellung des Herrn (Marid Lichtmess)
Gebetskrenzzug. Gottesdienste siehe all-
gemeine Gottesdienstordnung
Gott, erleuchte unsere Herzen, damit
alle, die heute mit brennenden Kerzen
in deinem Hause vor dich hintreten,
einst das ewige Licht deiner Herrlichkeit
schauen (Gebet zur Kerzenwethe).

5.Sa. H/ Agatha, Jungfrau und Mirtyrin

6.S0. 5. Sonntag im Jahreskreis
Gross ist unser Gott und gewaltig an
Kraft, unermesslich ist seine Weisheit.
Den Gebeugten hilft der Herr auf (Ant-
wortpsalm).

10. Do. H/. Scholastika, Schwester des hl. Bene-
dikt (Eigenmesse des Benediktineror-
dens)

So spricht der Herr: Ich traue dich mir
auf ewig an; ich traue dich mir an um



	"In der Schrift steht geschrieben...". XIV

