
Zeitschrift: Mariastein : Monatsblätter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 60 (1983)

Heft: 2

Artikel: "Unruhig ist unser Herz...". XXI

Autor: Bütler, Anselm

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1031163

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1031163
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


29

«Unruhig
ist unser Herz ...» XXI
P. Anselm Bütler

Das Sinnenhafte im Gottesdienst als

Vorbereitung sozialer Gotteserfahrung

Die letzten Artikelfolgen haben sich mit der
sozialen Gotteserfahrung im Gottesdienst beschäftigt.

Im Zusammenhang mit den Ausführungen
über die Eucharistiefeier als Ort sozialer Gotteserfahrung

wurde ein konkretes Beispiel angeführt,
wie die soziale Dimension der Eucharistiefeier
durch entsprechende Gestaltung des Gottesdienstes

erfahrbar gemacht werden kann, so dass es

auch zu sozialer Gotteserfahrung kommen kann.
Bei diesem Beispiel war von vielen «natürlichen»
Elementen die Rede als Voraussetzung und Be¬

dingung für die Erfahrung der Glaubensgemeinde.
Weil diese natürlichen Voraussetzungen auch

heute noch zu wenig Beachtung und Gewichtung
finden, möchte ich in dieser Folge speziell auf
dieses Thema eingehen. Der Untertitel, wie er am
Anfang des Artikels steht, gibt den genaueren
Gesichtspunkt an: Es geht um das Sinnenhafte ganz
allgemein, um alles also, was die Sinne ansprechen.
In einem ersten Teil soll allgemein gesprochen werden

über das Sinnenhafte als notwendige
Voraussetzung jeder, daher auch der religiösen Erfahrung.
In den folgenden Teilen sollen Mangel und
Möglichkeiten für die Verwendung des Sinnhaften im
Gottesdienst dargestellt werden.

1. Grundsätzliche Notwendigkeit des Sinnenhaften

für Gotteserfahrung
Gott kann nicht mit Augen, Ohren, Tastsinn
wahrgenommen werden. Aber der Mensch steht
Gott nicht als reiner Geist gegenüber. Darum
vollzieht sich alles, wodurch Gott in irgendeiner
Weise erfahrbar wird, in sinnenhaften Formen.
Der Mensch ist auch in den höchsten geistigen
Tätigkeiten wie Denken, Erkennen, auf die
Sinneswahrnehmungen, auf Augen, Ohren, Tastsinn,
Geschmack- und Geruchsinn angewiesen, weil er
wesentlich leiblich und geistig ist. «Der Mensch ist
weder nur Geist, noch nur Seele oder nur Leib,
aber er <besitzt> alle diese in einer ganzheitlichen
Einheit und ist insofern Mensch. Er ist ein <organi-
siertes> leiblich-geistiges Wesen, wie immer dieses
im Laufe der Zeit definiert worden ist. Tatsache
ist: Es gibt kein geistiges Leben im Menschen
ohne sinnliches sinnhaftes) Wahrnehmen und
entsprechende sinnliche sinnenhafte)
Ausdrucksformen» (St. Wisse).
Das gilt auch vom religiösen Verhalten und Leben
des Menschen. Auch darin gibt es keinen reinen
oder absoluten Spiritualismus. Auch der Vollzug
des religiösen Lebens ist ganz und gar angewiesen
auf sinnenhafte Vermittlung. Es mag zwar Ziel
menschlichen Strebens sein - auch im Hinblick
auf endzeitliche Vollendung und Gemeinschaft
mit Gott -, sich immer mehr zu vergeistigen.
Dennoch führt dieser Weg nie über eine Zurück-



30

Weisung oder Ablehnung des Sinnenhaften. Wir
wissen von grossen Künstlern, dass ihre künstlerischen

Leistungen von starken sinnenhaften Reizen
ausgelöst wurden (Richard Wagner brauchte grelle

Lichtreize, Friedrich Schiller einen bestimmten
Apfelduft). «Auch wenn man solche Erfahrungen
nicht überbewerten darf, wäre doch zu fragen,
warum Religion nach der Auffassung vieler spiri-
tualistisch Übertreibender von vornherein auf den
Bereich des Sinnenhaften und alles dessen, was
damit zusammenhängt, verzichten müsse.
Vielmehr ist auch für die Gotteserfahrung der Bereich
des Sinnenhaften Vorbereitung, Anreiz und
Medium. Das gilt selbst noch für den Ekstatiker und
Mystiker. Völliger Verzicht auf Sinnenhaftigkeit
bedeutet eher Unfähigkeit zu religiöser Erfahrung»

(St. Wisse).
Dieses Sinnenhafte spielt nun auch eine entscheidende

Rolle damit Glaubensgemeinschaft erfahrbar

wird. Wenn Menschen sich zum Gottesdienst
versammeln, müssen sie Gemeinsames wahrnehmen,

damit gemeinsames Erkennen, Fühlen,
Wollen und Tun entsteht. «Vor allem ist das
Sinnenhafte als das von vielen zugleich Wahrnehmbare

gar nicht zu entbehren, wo Gemeinschaft
sich zur gemeinsamen Feier des Göttlichen
vereint. Bilder, Hymnen, Ausdrucksbewegungen
bringen Gedanken und Stimmung der Mitfeiernden

in die gleiche Richtung und schaffen die
gemeinsame Atmosphäre religiöser Feierlichkeit
und Erhebung. Diese wiederum erleichtert die
Erfahrung des Üherstiegs zum Ganz-Anderen, zum
Göttlichen» (A. Brunner).

2. Das Sinnenhafte der Sakramente
Im Zusammenhang der Erneuerung der Liturgie
ist immer wieder der Vorwurf gefallen, das Konzil
habe das Sinnenhafte abgeschafft, habe die Liturgie

«entsinnlicht». Anstelle des Erlebnismässigen,
wodurch das Gemüt und der ganze Mensch
angesprochen worden war, sei das Rationale, Intellektuelle

getreten. Das Wort und damit das Verstan-
desmässige habe ein ungebührendes Übergewicht
erhalten. Darum seien die Gottesdienste kalt und
erlebnisarm geworden.

Stimmt dieser Vorwurf an das Konzil? Wer die
Konstitution über die Liturgie unter diesem
Gesichtspunkt durchliest, stösst auf folgende
Bestimmungen:

- Die Riten mögen den Glanz edler Einfachheit
an sich tragen und knapp, durchschaubar und frei
von unnötigen Wiederholungen sein. Sie seien
der Fassungskraft der Gläubigen angepasst und
sollen im allgemeinen nicht vieler Erklärungen
bedürfen (Nr. 34).

- Die Riten (der Eucharistiefeier) sollen unter
treulicher Wahrung der Substanz einfacher
werden. Was im Laufder Zeit verdoppelt oder weniger
glücklich eingefügt wurde, soll wegfallen. Einiges
dagegen, was durch die Ungunst der Zeit
verlorengegangen ist, soll, soweit es angebracht ist oder nötig

erscheint, nach der altehrwürdigen Norm der
Väter wiederhergestellt werden (Nr. 30).

- Ritus und Formeln des Bussakramentes sollen
so revidiert werden, dass sie Natur und Wirkung
des Sakramentes deutlicher ausdrücken (72).
- Der Eheritus soll überarbeitet und bereichert

werden, so dass er deutlicher die Gnade des
Sakramentes bezeichnet und die Aufgaben der
Eheleute eindringlicher betont (77).
- Die Seelsorger sollen bei liturgischen Handlungen

darüber wachen, dass nicht bloss die Gesetze
des gültigen und erlaubten Vollzuges beachtet
werden, sondern auch, dass die Gläubigen be-

wusst, tätig und mit geistlichem Gewinn daran
teilnehmen (11).
- Damit das christliche Volk in der heiligen Liturgie

die Fülle der Gnaden mit grösserer Sicherheit
erlange, ist es Wunsch der heiligen Mutter Kirche,
eine allgemeine Erneuerung der Liturgie sorgfältig
in die Wege zu leiten. Bei dieser Erneuerung
sollen Texte und Riten so geordnet werden, dass
sie das Heilige, dem sie als Zeichen dienen,
deutlicher zum Ausdruck bringen, und so, dass das
christliche Volk sie möglichst leicht erfassen und
in voller, tätiger und gemeinsamer Teilnahme
mitfeiern kann (21).
- Es sind (bei der Erneuerung) die allgemeinen
Gestalt- und Sinngesetze der Liturgie zu beachten...
Es sollen keine Neuerungen eingeführt werden, es



31

sei denn, ein wirklicher und sicher zu erhoffender
Nutzen der Kirche verlange es. Dabei ist Sorge zu
tragen, dass die neuen Formen aus den schon
bestehenden gewissermassen organisch herauswachsen

(23).
Was ergibt sich aus diesen Texten? Zuerst einmal
ganz klar: Die Liturgie soll so gestaltet werden,
dass den Gläubigen möglichst grosser Nutzen daraus

entsteht. Das verlangt bei den Gläubigen die
Offenheit des Glaubens und die Bereitschaft,
Gottes Wirken aufzunehmen. Dazu muss der

ganze Mensch durch die Liturgie angesprochen
werden. Nach der Absicht des Konzils darf also
die Liturgie nicht «entsinnlicht» werden. Im
Gegenteil, es soll alles so gestaltet werden, dass das
Sinnenhafte die ihm zukommende Bedeutung
besitzt. - Zu diesem Zweck muss abgeschafft
werden, was diesem Ziel im Wege steht. Deswegen
sind tatsächlich viele alte, gewohnte sinnenhafte
Elemente aus unserer Liturgie verschwunden, was
vielleicht bei manchen als Verlust erlebt wird. Dabei

ist allerdings zu fragen, ob solch Altüberliefertes
nicht das Wesentliche überdeckt hat. Denn,

und das ist entscheidend, die eigentliche Begegnung

mit Gott geschieht in den Sakramenten
durch die sakramentalen Zeichen. Alles andere
steht im Dienst, damit diese sakramentalen
Zeichenvollzüge in ihrem Sinne tief erfasst und in
ihrem Geschehen ganz erlebt und erfahren werden.
Damit kommen wir zur Kernfrage der Liturgie
und zur Hauptaussage des Konzils über Erneuerung

der Liturgie. Es geht darum, die Sakramentenfeier

so zu gestalten, dass ihre Kernhandlung,
die Sakramentenspendung, «Natur und Wirkung
des Sakramentes deutlicher ausdrücken» (Nr. 72

vgl. Nr. 77). Hier nun allerdings stellt sich die
drängende Frage, ob diese Anordnung des Konzils

bis heute ernst genommen und entsprechende
Änderungen vorgenommen wurden.
Wenn wir ehrlich sind, müssen wir diese Frage
doch negativ beantworten. Im Lichte dessen, was
das Konzil über Aufgreifen alter Formen, zeitge-
mässer Anpassung dieser Formen, vor allem aber
über den Sinn der Formen, die Bedeutung der
Sakramente sichtbar zu machen, sagt, liegt hier

noch ein grosses Feld für die Erneuerung offen.
Und doch fällt hier eine grosse Entscheidung über
die Möglichkeit der Gotteserfahrung in den
Liturgiefeiern. In der alten Kirche waren die Liturgiefeiern

der eigentliche «grosse» Ort wirklicher
Gotteserfahrung. Im Epheserbrief lesen wir: «Der
Gott Jesu Christi, unseres Herrn, der Vater der
Herrlichkeit, gebe euch den Geist der Weisheit
und Offenbarung, damit ihr ihn erkennt, erleuchtete

Augen des Herzens, damit ihr wisst, zu
welcher Hoffnung er euch berufen hat, wie reich die
Herrlichkeit des Erbes unter den Heiligen ist»

(1, 17f.). R. Schnackenburg kommentiert diese
Stelle so: «Es handelt sich bei der von Gott
geschenkten Weiheit und Offenbarung nicht um
den Geist der Prophétie mit besonderen <Offen-
barungen>, nicht um charismatische Begabung,
sondern um eine allen Gläubigen mögliche
Geisterfahrung Die geistliche Erfahrung, die alle
Gläubigen gewinnen sollen, wird durch die Bitte
um <erleuchtete Augen des Herzens> beschrieben

Man kann hier liturgische Tradition
vermuten.» Heinrich Schlier präzisiert diese liturgische

Tradition näher durch den Hinweis auf die
Taufe, die ja in den ersten Zeiten «Erleuchtung»
genannt wurde. Für beide Exegeten ist klar, dass

die liturgischen Feiern der bevorzugte, ja normale
Ort waren für die Gotteserfahrung der Christen.
Der Text aus dem Epheserbriefsetzt, ebenso
selbstverständlich voraus, dass allen Christen diese
Gotteserfahrungen zuteil werden. Daraus dürfen wir
schliessen: Sakramentenempfang war normalerweise

verbunden mit einer Gotteserfahrung, nä-
herhin einer Geisterfahrung, in der den Christen
«aufging», welches Glück Gott für sie bedeutete.
Wie weit sind wir heute davon entfernt! Gewiss
spielen da viele Ursachen mit. Eine, wie mir
scheint, ganz entscheidende Ursache liegt sicher
darin, dass die heutigen Riten der eigentlichen
Spendungsform der Sakramente höchstens
rudimentär, wenn überhaupt «Natur und Wirkung
der Sakramente» ausdrücken. In der nächsten Folge

soll gezeigt werden, wie die ursprüngliche
Spendungsform den Sinn des betreffenden
Sakramentes erfahrbar werden liess.


	"Unruhig ist unser Herz...". XXI

