Zeitschrift: Mariastein : Monatsblatter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 60 (1983)

Heft: 2

Artikel: "Unruhig ist unser Herz...". XXI
Autor: Batler, Anselm

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1031163

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1031163
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

«Unruhig

istunser Herz . . .» XXI

P. Anselm Biitler

Das Sinnenhafte im Gottesdienst als
Vorbereitung sozialer Gotteserfahrung

Die letzten Artikelfolgen haben sich mit der so-
zialen Gotteserfahrung im Gottesdienst beschif-
tigt. Im Zusammenhang mit den Ausfithrungen
tber die Eucharistiefeier als Ort sozialer Gotteser-
fahrung wurde ein konkretes Beispiel angefiihrt,
wie die soziale Dimension der Eucharistiefeier
durch entsprechende Gestaltung des Gottesdien-
stes erfahrbar gemacht werden kann, so dass es
auch zu sozialer Gotteserfahrung kommen kann.
Bei diesem Beispiel war von vielen «natiirlichen»
Elementen die Rede als Voraussetzung und Be-

29

dingung fiir die Erfahrung der Glaubensgemein-
de. Weil diese natiirlichen Voraussetzungen auch
heute noch zu wenig Beachtung und Gewichtung
finden, mochte ich in dieser Folge speziell auf
dieses Thema eingehen. Der Untertitel, wie er am
Anfang des Artikels steht, gibt den genaueren Ge-
sichtspunkt an: Es geht um das Sinnenhafte ganz
allgemein, um alles also, was die Sinne ansprechen.
In einem ersten Teil soll allgemein gesprochen wer-
den tiber das Sinnenhafte als notwendige Voraus-
setzung jeder, daher auch der religiésen Erfahrung.
In den folgenden Teilen sollen Mangel und Mog-
lichkeiten fiir die Verwendung des Sinnhaften im
Gottesdienst dargestellt werden.

1. Grundsitzliche Notwendigkeit des Sinnen-
haften fiir Gotteserfahrung

Gott kann nicht mit Augen, Ohren, Tastsinn
wahrgenommen werden. Aber der Mensch steht
Gott nicht als reiner Geist gegeniiber. Darum
vollzieht sich alles, wodurch Gott in irgendeiner
Weise erfahrbar wird, in sinnenhaften Formen.
Der Mensch ist auch in den hochsten geistigen Ti-
tigkeiten wie Denken, Ertkennen, auf die Sinnes-
wahrnehmungen, auf Augen, Ohren, Tastsinn,
Geschmack- und Geruchsinn angewiesen, weil er
wesentlich leiblich und geistig ist. «Der Mensch 1st
weder nur Geist, noch nur Seele oder nur Leib,
aber er <besitzt> alle diese in einer ganzheitlichen
Einheit und ist insofern Mensch. Er ist ein <organi-
siertes> leiblich-geistiges Wesen, wie immer dieses
im Laufe der Zeit definiert worden ist. Tatsache
ist: Es gibt kein geistiges Leben im Menschen
ohne sinnliches ( = sinnhaftes) Wahrnehmen und
entsprechende sinnliche (= sinnenhafte) Aus-
drucksformen» (St. Wisse).

Das gilt auch vom religiosen Verhalten und Leben
des Menschen. Auch darin gibt es keinen reinen
oder absoluten Spiritualismus. Auch der Vollzug
des religiosen Lebens ist ganz und gar angewiesen
auf sinnenhafte Vermittlung. Es mag zwar Ziel
menschlichen Strebens sein — auch im Hinblick
auf endzeitliche Vollendung und Gemeinschaft
mit Gott -, sich immer mehr zu vergeistigen.
Dennoch fiihrt dieser Weg nie {iber eine Zuriick-



30

weisung oder Ablehnung des Sinnenhaften. Wir
wissen von grossen Kiinstlern, dass ihre kiinstleri-
schen Leistungen von starken sinnenhaften Reizen
ausgelost wurden (Richard Wagner brauchte grel-
le Lichtreize, Friedrich Schiller einen bestimmten
Apfelduft). «<Auch wenn man solche Erfahrungen
nicht iiberbewerten darf, wire doch zu fragen,
warum Religion nach der Auffassung vieler spiri-
tualistisch Ubertreibender von vornherein auf den
Bereich des Sinnenhaften und alles dessen, was
damit zusammenhingt, verzichten miisse. Viel-
mebhr ist auch fiir die Gotteserfahrung der Bereich
des Sinnenhaften Vorbereitung, Anreiz und Me-
dium. Das gilt selbst noch fir den Ekstatiker und
Mystiker. Volliger Verzicht auf Sinnenhaftigkeit
bedeutet eher Unfihigkeit zu religioser Erfah-
rung» (St. Wisse).

Dieses Sinnenhafte spielt nun auch eine entschei-
dende Rolle damit Glaubensgemeinschaft erfahr-
bar wird. Wenn Menschen sich zum Gottesdienst
versammeln, miissen sie Gemeinsames wahrneh-
men, damit gemeinsames Erkennen, Fiihlen,
Wollen und Tun entsteht. «Vor allem ist das Sin-
nenhafte als das von vielen zugleich Wahrnehm-
bare gar nicht zu entbehren, wo Gemeinschaft
sich zur gemeinsamen Feier des Gottlichen ver-
eint. Bilder, Hymnen, Ausdrucksbewegungen
bringen Gedanken und Stimmung der Mitfeiern-
den in die gleiche Richtung und schaffen die ge-
meinsame Atmosphire religioser Feierlichkeit
und Erhebung. Diese wiederum erlezchtert die Er-
Jahrung des Uberstiegs zum Ganz-Anderen, zum
Gottlichen» (A. Brunner).

2. Das Sinnenbafte der Sakramente

Im Zusammenhang der Erneuerung der Liturgie
ist immer wieder der Vorwurf gefallen, das Konzil
habe das Sinnenhafte abgeschafft, habe die Litur-
gie «entsinnlicht». Anstelle des Erlebnismissigen,
wodurch das Gemiit und der ganze Mensch ange-
sprochen worden war, sei das Rationale, Intellek-
tuelle getreten. Das Wort und damit das Verstan-
desmissige habe ein ungebiihrendes Ubergewicht
erhalten. Darum seien die Gottesdienste kalt und
erlebnisarm geworden.

Stimmt dieser Vorwurf an das Konzil? Wer die
Konstitution iiber die Liturgie unter diesem Ge-
sichtspunkt durchliest, stosst auf folgende Bestim-
mungen:

- Die Riten mégen den Glanz edler Einfachheit
an sich tragen und knapp, durchschaubar und frei
von unnotigen Wiederholungen sein. Sie seien
der Fassungskraft der Gliubigen angepasst und
sollen im allgemeinen nicht vieler Erklirungen
bediirfen (Nr. 34).

- Die Riten (der Eucharistiefeier) sollen unter
treulicher Wahrung der Substanz einfacher wer-
den. Was im Lauf der Zeit verdoppelt oder weniger
glicklich eingefiigt wurde, soll wegfallen. Einiges
dagegen, was durch die Ungunst der Zeit verloren-
gegangen ist, soll, soweit es angebracht ist oder n6-
tig erscheint, nach der altehrwiirdigen Norm der
Viter wiederhergestellt werden (Nr. 50).

- Ritus und Formeln des Bussakramentes sollen
so revidiert werden, dass sie Natur und Wirkung
des Sakramentes deutlicher ausdriicken (72).

— Der Eheritus ... soll uberarbeitet und berei-
chert werden, so dass er deutlicher die Gnade des
Sakramentes bezeichnet und die Aufgaben der
Eheleute eindringlicher betont (77).

— Die Seelsorger sollen bei liturgischen Handlun-
gen dariiber wachen, dass nicht bloss die Gesetze
des giiltigen und erlaubten Vollzuges beachtet
werden, sondern auch, dass die Gliubigen be-
wusst, tatig und mit geistlichem Gewinn daran
teilnehmen (11).

— Damit das christliche Volk in der heiligen Litur-
gie die Fulle der Gnaden mit grosserer Sicherheit
erlange, ist es Wunsch der heiligen Mutter Kirche,
eine allgemeine Erneuerung der Liturgie sorgfiltig
in die Wege zu leiten . .. Bei dieser Erneuerung
sollen Texte und Riten so geordnet werden, dass
sie das Heilige, dem sie als Zeichen dienen, deut-
licher zum Ausdruck bringen, und so, dass das
christliche Volk sie moglichst leicht erfassen und
in voller, titiger und gemeinsamer Teilnahme
mitfeiern kann (21).

— Essind (beider Erneuerung)die allgemeinen Ge-
stalt- und Sinngesetze der Liturgie zu beachten. ..
Es sollen keine Neuerungen eingefiihrt werden, es



sei denn, ein wirklicher und sicher zu erhoffender
Nutzen der Kirche verlange es. Dabei ist Sorge zu
tragen, dass die neuen Formen aus den schon be-
stehenden gewissermassen organisch herauswach-
sen (23).

Was ergibt sich aus diesen Texten? Zuerst einmal
ganz klar: Die Liturgie soll so gestaltet werden,
dass den Gliubigen moglichst grosser Nutzen dat-
aus entsteht. Das verlangt bet den Gliubigen die
Offenheit des Glaubens und die Bereitschaft,
Gottes Wirken aufzunehmen. Dazu muss der
ganze Mensch durch die Liturgie angesprochen
werden. Nach der Absicht des Konzils darf also
die Liturgie nicht «entsinnlicht» werden. Im Ge-
genteil, es soll alles so gestaltet werden, dass das
Sinnenhafte die ihm zukommende Bedeutung
besitzt. - Zu diesem Zweck muss abgeschafft wer-
den, was diesem Ziel im Wege steht. Deswegen
sind tatsichlich viele alte, gewohnte sinnenhafte
Elemente aus unserer Liturgie verschwunden, was
vielleicht bei manchen als Verlust erlebt wird. Da-
bei ist allerdings zu fragen, ob solch Altiiberliefer-
tes nicht das Wesentliche tiberdeckt hat. Denn,
und das ist entscheidend, die eigentliche Begeg-
nung mit Gott geschieht in den Sakramenten
durch die sakramentalen Zeichen. Alles andere
steht im Dienst, damit diese sakramentalen Zei-
chenvollziige in ihrem Sinne tief erfasst und in ih-
rem Geschehen ganz erlebt und erfahren werden.
Damit kommen wir zur Kernfrage der Liturgie
und zur Hauptaussage des Konzils iiber Erneue-
rung der Liturgie. Es geht darum, die Sakramen-
tenfeier so zu gestalten, dass ihre Kernhandlung,
die Sakramentenspendung, «Natur und Wirkung
des Sakramentes deutlicher ausdriicken» (Nr. 72
vgl. Nr. 77). Hier nun allerdings stellt sich die
dringende Frage, ob diese Anordnung des Kon-
zils bis heute ernst genommen und entsprechende
Anderungen vorgenommen wurden.

Wenn wir ehrlich sind, miissen wir diese Frage
doch negativ beantworten. Im Lichte dessen, was
das Konzil iber Aufgreifen alter Formen, zeitge-
misser Anpassung dieser Formen, vor allem aber
iber den Sinn der Formen, die Bedeutung der
Sakramente sichtbar zu machen, sagt, liegt hier

31

noch ein grosses Feld fur die Erneuerung offen.
Und doch fillt hier eine grosse Entscheidung tiber
die Moglichkeit der Gotteserfahrung in den Litur-
giefeiern. In der alten Kirche waren die Liturgie-
feiern der eigentliche «grosse» Ort wirtklicher Got-
teserfahrung. Im Epheserbrief lesen wir: «Der
Gott Jesu Christi, unseres Herrn, der Vater der
Herrlichkeit, gebe euch den Geist der Weisheit
und Offenbarung, damit ihr ihn erkennt, erleuch-
tete Augen des Herzens, damit ihr wisst, zu wel-
cher Hoffnung er euch berufen hat, wie reich die
Herrlichkeit des Erbes unter den Heiligen ist»
(1,17f.). R. Schnackenburg kommentiert diese
Stelle so: «Es handelt sich bei der von Gott ge-
schenkten Weiheit und Offenbarung nicht um
den Geist der Prophetie mit besonderen «Offen-
barungen>, nicht um charismatische Begabung,
sondern um eine allen Gliaubigen mogliche Geist-
erfahrung . .. Die geistliche Erfahrung, die alle
Glaubigen gewinnen sollen, wird durch die Bitte
um <erleuchtete Augen des Herzens> beschrie-
ben ... Man kann hier liturgische Tradition ver-
muten.» Heinrich Schlier prizisiert diese liturgi-
sche Tradition niher durch den Hinweis auf die
Taufe, die ja in den ersten Zeiten «Erleuchtung»
genannt wurde. Fiir beide Exegeten ist klar, dass
die liturgischen Feiern der bevorzugte, ja normale
Ort waren fiir die Gotteserfahrung der Christen.
Der Text aus dem Epheserbrief setzt, ebenso selbst-
verstindlich voraus, dass allen Christen diese Got-
teserfahrungen zuteil werden. Daraus diirfen wir
schliessen: Sakramentenempfang war normaler-
weise verbunden mit einer Gotteserfahrung, ni-
herhin einer Geisterfahrung, in der den Christen
«aufging», welches Gliick Gott fiir sie bedeutete.
Wie weit sind wir heute davon entfernt! Gewiss
spielen da viele Ursachen mit. Eine, wie mir
scheint, ganz entscheidende Ursache liegt sicher
darin, dass die heutigen Riten der eigentlichen
Spendungsform der Sakramente hochstens rudi-
mentir, wenn iberhaupt «Natur und Wirkung
der Sakramente» ausdriicken. In der nichsten Fol-
ge soll gezeigt werden, wie die urspriingliche
Spendungsform den Sinn des betreffenden Sakra-
mentes erfahrbar werden liess.



	"Unruhig ist unser Herz...". XXI

