Zeitschrift: Mariastein : Monatsblatter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 59 (1982)

Heft: 9

Artikel: "Unruhig ist unser Herz...". XIX
Autor: Batler, Anselm

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1031286

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 25.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1031286
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

<<Unruhig

ist unser Herz . . .» XIX

P. Anselm Biitler

Soziale Gotteserfahrung im Gottesdienst

In der letzten Folge war die Rede von der Glau-
bensgemeinde als Ort der Gotteserfahrung. Nach
einer Zeit des religiésen Individualismus wird uns
neu bewusst: Glaube und Gotteserfahrung haben
thren urspriinglichen Ort in der Glaubensgemein-
de und ihrem gemeinsamen Tun aus dem ge-
meinsamen Glauben heraus und als Bezeugung
des gemeinsamen Glaubens. Dieses gemeinsame
Tun der Glaubensgemeinde erstreckt sich auf drei
Bereiche: Das Zeugnis im Wort, der Gottesdienst,
der Dienst an notleidenden Menschen. In der
letzten Folge haben wir aufgezeigt, wie dies ge-
schieht in Kleingruppen. In dieser Folge méchte
ich nun die Anwendung aufzeigen fiir die «Gross-
gruppe», fir die Glaubensgemeinde z.B. als
Pfarrgemeinde. Dabei beschrinke ich mich auf

den Bereich des Gottesdienstes, zu dem auch die |

Feier der Sakramente gehort.

1. Kern der sozialen Gotteserfabhrung
Um was geht es denn eigentlich bei der sozialen

225

Gotteserfahrung? Die eigentliche Antwort darauf
finden wir im 1. Brief an die Korinther. Dort fin-
det sich eine ausfuhrliche Abhandlung tber den
sozialen Aspekt des Gottesdienstes. Zuerst muss
Paulus einen Missstand tadeln: die Reichen son-
dern sich ab von den Armen. Sie essen fiir sich das
«reiche» Mahl, wihrend die Armen das Wenige
verzehren, das sie mitbringen kdnnen: «Jeder ver-
zehrt sogleich seine eigenen Speisen, und dann
hungert der eine, wihrend der andere schon be-
trunken ist.» Dann bringt er die «ordnende» Mah-
nung: «Wenn ihr also zum Mahl zusammen-
kommt, wartet aufeinander» (11,21.33). Zum
Verstindnis: Damals war es Brauch, dass vor der
Eucharistiefeier ein gemeinschaftliches Mahl ge-
halten wurde zum Ausdruck der Glaubensein-
heit, welche den ganzen Lebensbereich der Chri-
sten umfasst.

Diese sichtbare Glaubenseinheit, die im gemein-
samen Mahl erlebt wurde, hat aber ithre Tiefe in
der Verbundenheit aller durch den Heiligen
Geist. Diese Verbundenheit wird besonders sicht-
bar im Wirken des Geistes in den Glidubigen. Am
intensivsten erfahrbar wird dieses Wirken in den
Gnadengaben: «Es gibt verschiedene Gnadenga-
ben, aber nur einen Geist. Es gibt verschiedene
Dienste, aber nur den einen Herrn. Es gibt ver-
schiedene Krifte, die wirken, aber nur den einen
Gott: Er bewirkt alles in allem. Jedem aber wird
die Offenbarung des Geistes geschenkt, damit sie
andern niitzt. Dem einen wird vom Geist die
Gabe geschenkt, Weisheit mitzuteilen, dem an-
dern durch den gleichen Geist die Gabe, Erkennt-
nis zu vermitteln, dem dritten im gleichen Geist
Glaubenskraft, einem andern — immer in dem ei-
nen Geist — die Gabe, Krankheit zu heilen, einem
andern Wunderkrifte, einem andern propheti-
sches Reden, einem andern die Fihigkeit, die
Geister zu unterscheiden, wieder einem andern
die verschiedenen Arten von Zungenreden, einem
anderen schliesslich die Gabe, sie zu deuten. Das
alles bewirkt ein und derselbe Geist, einem fedem
teilt er seine besondern Gaben zu, wie er will»
(12,4-11).

Was wird aus diesem Text ersichtlich fiir die sozia-



226

le Gotteserfahrung? Es geht darum, zu erfahren,
dass der gleiche Geist in allen witkt, wenn auch
auf verschiedene Weise. Im gemeinsamen «Tun
des Gottesdienstes» etkennt der einzelne und alle
zusammen, dass in ithnen der gleiche Geist wirk-
sam ist. Im Gottesdienst sprechen die Gliubigen
sehr oft «wir»: «Wir loben dich, wir preisen dich,
wir sagen dir Dank, denn gross ist deine Herrlich-
keit. . .» Oder sie sprechen den einfachen Gruss-
wechsel: «Der Herr sei mit euch — und mit deinem
Geist». Oder: «<Lamm Gottes, du nimmst hinweg
die Stinde der Welt: erbarme dich unser». Ferner
sind alle Gebete, die der Priester laut spricht, in
der «Wir»- bzw. der «Uns»-Form abgefasst. Was
liegt dem zugrunde? Vielleicht unbewusst die
«Gemeinschaft des Heiligen Geistes» (2 Kor
13, 13). Innerhalb dieses Horizontes der Gemein-
schaft des Heiligen Geistes kommt nun auch eine
besondere mitmenschliche «Wir-Gemeinschaft»
zustande. Diese Wir-Gemeinschaft ist nun eben
die Gemeinschaft des Heiligen Geistes, die Kir-
che. -

Diese Wir-Gemeinschaft ist eine Verstirkung, In-
tensivierung der natiirlichen Wir-Gemeinschaft.
«Der Mensch ist angelegt auf die mitmenschliche
Wir-Gemeinschaft, ja, aus ihr geht er hervor, sie
ist der Ursprung und der Horizont seines einzel-
nen Daseins. Jeder einzelne Mensch ist aus der
zweifachen Wir-Gemeinschaft der Eltern hervor-
gegangen: Ich bin weder nur das Kind meines Va-
ters, noch nur das Kind meiner Mutter. Deshalb
sagen die Eltern: Dies ist «unser» Kind. Das Per-
son-Wort (Personalpronomen) «Wir» driickt also
die konkrete Herkunft unseres Daseins aus. Das
«Wir» der Eltern ist zeitlich frither als «Ich». ..
Aber auch bevor Menschen aktuell Gemeinschaft
miteinander erfahren, 1st diese Liebe, diese Ge-
meinschaft, schon immer der Méglichkeit nach
zwischen thnen: Wenn mehrere Menschen gleich-
zeitig je fiir sich es lieben, Gemeinschaft zu geben
und zu empfangen, zu lieben und geliebt zu wer-
den, dann vollzieht sich in thnen der Méglichkeit
nach das «Wir», das im aktuellen Wir-Sagen dann
zur Aus-Sage kommt. . . Im gemeinsamen Singen

und Sprechen beim Gottesdienst wird diese Wir-
haftigkeit vom Geist Gottes selbst intensiviert und
geldutert zum «Wir» der Glaubensgemeinde» (H.
Miihlen). Die Glaubensgemeinde erfihrt sich in
besonderer Weise als Gemeinschaft, die vom
Geist Gottes gewirkt ist und erfihrt so Gott als der
witkend Anwesende in der Gemeinschaft: «Ge-
genwirtig ist Christus . . ., wenn die Kirche betet
und singt, er, der versprochen hat: «Wo zwei oder
drei in meinem Namen versammelt sind, da bin
ich mitten unter ihnen» (Mt 18, 20).»

2. Erfabrung dieser Gegenwart Gottes in der
Gottesdienstgemeinschaft
Was bis jetzt gesagt wurde, zeigt die Tatsache auf,
dass Gott in der Glaubensgemeinde, wenn sie
Gottesdienst feiert, gegenwirtig ist. Diese Gegen-
wart Gottes in der Gemeinschaft kann nun auch
erfahren werden. Dies soll hier an Beispielen auf-
gezeigt werden.
H. Miihlen berichtet folgendes Erlebnis: «Gottes-
dienst am Pfingstmontag im Petersdom in Rom.
Es waren 30 000 Menschen anwesend, unter thnen
10000 Teilnehmer an dem Internationalen Kon-
gress fur «charismatische Erneuerung>. Als nach
der Wandlung der Ruf erscholl: «Geheimnis des
Glaubens>, schwebte plotzlich durch den Raum
ein sehr verhaltenes Singen in Sprachen, eine
Wolke der Anbetung stieg auf. Nach diesem Got-
tesdienst brach der pfingstliche Jubel dann aus
«ollem Herzen> aus, aber auch dies hatte nichts
mit Ekstase, mit emotionalem Ausbruch oder
ahnlichem zu tun. Papst Paul VI. hielt drei vorbe-
reitete Ansprachen. Im Anschluss daran sprach er
frei auf italienisch und sagte (ihnlich wie Petrus
beim ersten Pfingstfest) den 20000, denen diese
Gebetsweise nicht bekannt war: «Was ihr hier er-
lebt, das ist die wahre christliche Freude!»
Von einem ihnlichen, wenn auch weit bescheide-
nerem Erlebnis kann ich berichten. Gottesdienst
in Taizé. Die Kirche ist angefullt mit Jugendli-
chen. Nach der Kommunionsfeier stimmt einer
einen bekannten Kanon an und begleitet ihn zart
mit der Gitarre. Ebenso zart stimmen andere in
diesen Kanon ein, das Singen wird stirker, immer



mehr singen mit und schliesslich erschallt die Kir-
che in frohem Jubelgesang. Dann geht die Laut-
stirke zuriick, die Zahl der Mitsinger wird klei-
ner, bis nur noch zwei oder drei singen, begleitet
vom zarten Ton der Gitarre. Nach und nach
schwillt der Gesang wieder an, wieder ab, es
kommut zur Stille. Wieder stimmt einer an, wieder
fallen andere ein. Und so tont spontaner Gesang
etwa 10 Minuten durch die Kirche. Nachher be-
kennen alle, mit denen man iiber dieses Singen
ins Gesprich kommt: «Wir haben gemeinsam
Gott erfahren, den Gott der Freude, des Jubels,
des Trostes.»

Was hier erfahren wurde, ist schon bei den Urchri-
sten bekannt. Paulus schreibt im Brief an die
Epheser: «Lasst in eurer Mitte Psalmen, Hymnen
und Lieder erklingen, wie der Geist sie eingibt,
singt und jubelt aus vollem Herzen zum Lob des
Herrn» (5,19). Mit Psalmen, Hymnen und Lie-
dern sind nicht nur die alttestamentlichen Psal-
men gemeint, sondern auch «spontan entstehende
christliche Loblieder» (H. Schlier). Der ziterte
Text ist ein Hinweis auf Psalm 33, 2: «Preiset den
Herrn mit der Zither, spielt fur thn auf der zehn-
saitigen Harfe! Singt ihm ein neues Lied, greift
voll in die Saiten und jubelt laut».

Der hl. Augustinus gibt zu diesem Psalm eine
herrliche Auslegung: «Zum neuen Menschen ge-
hort der neue Bund, passt das neue Lied. Das
neue Lied passt nicht zu dem alten Menschen, nur
neue Menschen lernen es, die durch die Gnade
aus den alten zu neuen Menschen geworden sind
und zum neuen Bund gehéren, zum Reich des
Himmels. . . Siehe, Gott selbst gibt so etwas wie
die Weise des Singens: Such keine Worte, als
kénntest du erkliren, woriiber Gott sich freut.
Singe mit Jubel! Denn das heisst, gut fir Gott sin-
gen: Singen mit Jubel! Was ist das: Singen mit Ju-
bel? Inne werden, dass es unmaoglich ist, in Wor-
ten auszusprechen, was das Herz singt! Wenn
Menschen bei der Ernte singen, im Weinberg oder
bei irgendeinem tief bewegenden Tun, und wenn
sie dann anfangen, mit den Worten der Lieder vor
Freude zu jubeln, dann sind sie wie voll von
Freude und konnen ihren Jubel nicht in Worten

227

fassen. Dann verzichten sie auf die Silben und
Worte und gehen iiber zum Jubeln in Ténen. Der
Ton des Jubilierens macht oftenbar, dass das Herz
gebiert, was es nicht aussprechen kann. Wem aber
gebiihrt dieser Jubel mehr als dem unaussprechli-
chen Gott? Denn er ist unaussprechlich, weil du
thn in Worten nicht aussagen kannst. Kannst du
ithn aber nicht aussagen, und darfst du ithn doch
nicht verschweigen, was bleibt dir dann ubrig als
zu jubeln? Das Herz freue sich also ohne Worte,
und die angemessene Weite der Freude soll an
Silben keine Schranken finden: «Schén sing thm
in Jubel!«.

H. Miihlen schreibt zu diesem Text des hl. Augu-
stinus: «Wenn wir uns vom Heiligen Geist erful-
len lassen, wenn wir unseren <Sinn auf das Himm-
lische> richten . .., wenn wir in unserem Herzen
wahrnehmen, dass wir in Gottes Gnade sind,
dann ist es unméglich, in Worten auszusprechen,
was das Herz singt! Dann verzichten wir auf Sil-
ben und Worte und bekennen, dass Gott unaus-
sprechlich ist. Das gemeinsame Schweigen, die
Meditation, ist ein ebenso tiefer Vorgang, denn in
ihm haben wir Kontakt mit unserer eigenen Tiefe,
nehmen wir wahr, dass der Heilige Geist in unse-
ren Herzen anwest, aber in diesem Schweigen er-
fahren wir zugleich, dass wir Gott nicht verschwei-
gen diirfen, und dann steigt aus den Tiefen eines
jeden einzelnen der Jubel ohne verstehbare Wor-
te.»

3. Voraussetzung fiir die soziale Gotteserfahrung
im Gottesdienst

Die angefiithrten Beispiele lassen leicht erkennen,
dass es sich hier nicht um «normale» Gottesdienste
handelt. Gewiss, es geht um Messfeier, Kommu-
nionsfeier. Von daher sind es «normale» Gottes-
dienste. Nicht normal ist die Gestaltung: der nor-
male Rahmen wird gesprengt. Es kommt das
Spontane zum Zug. Hier stossen wir auf eine
wichtige Voraussetzung fiir die Gotteserfahrung
ganz allgemein, fiir die soziale Gotteserfahrung
im besonderen. Sind unsere «normalen» Gottes-
dienste nicht weitgehend «geisttotend» in dem
Sinn, dass das spontane Wirken des Geistes kei-



228

nen Raum findet. Alles ist programmiert, es liuft
alles ab. Und weitgehend sind unsere Gottesdien-
ste intellektuelle Angelegenheiten. Mir scheint,
wir mussten hier von den Gruppenmessen lernen,
in denen eine freiere Ordnung erlaubt ist. Ja, es
miisste wohl eine grundsitzliche Neuorientierung
im Verhiltnis Gruppenmesse-Gemeindemesse
stattfinden. Bis jetzt ist es ja so, dass die Grup-
penmessen unter dem stillschweigenden «Diktat»
stehen, sie miissten sich auf die Gemeindemesse
hin orientieren. Und sehr oft stellt man fest und
hért man den Vorwurf, dass die Teilnehmer an
Gruppenmessen den Zugang zu den Gemeinde-
messen nicht finden.

Ob hier nicht doch eine verkehrte Sicht vorliegt?

Wenn wir doch feststellen, dass die Gestaltung
von Gruppenmessen das Spontane erméglichen,
ein idealer Ort fir Gotteserfahrung in Gemein-
schaft sind, miisste es dann nicht so sein, dass, so
weit das moglich ist, die Gemeindemesse sich an
der Gestaltung der Gruppenmesse orientiert? Ge-
wiss sind die soziologischen Gesetze fiir Gross-
und Kleingruppe zu beachten. Aber das diirfte
nicht zu «total verschiedenen» Formen fiihren.
Natiirlich haben wir das offizielle Messbuch mit
den verpflichtenden Vorschriften. Aber wir diir-
fen doch zwei wichtige theologische Grundregeln
nicht deswegen einfach beiseite schieben. Be-
kannt und berithmt ist der Grundsatz des hl. Tho-
mas von Aquin: «Die Gnade setzt die Natur vor-
aus.» Und ebenso bekannt ist der seelsorgerliche
Grundsatz: «Das Heil der Seelen ist oberstes Ge-
setz.» Wir miissen die natiirlichen Voraussetzun-
gen schaffen, dass iberhaupt Gotteserfahrung im
Gottesdienst moglich ist. Und eine der wichtig-
sten natiirlichen Voraussetzungen ist die: dass der
ganze Mensch angesprochen und aktiviert werden
muss, bis hin zum kérperlichen Ausdruck und der
Sinneswahrnehmung. Hier ist doch wohl noch
viel aufzuarbeiten und aufzuholen. Eine ebenso
wichtige Voraussetzung ist, dass im Gottesdienst
das «Geheimnis Gott» auch von der Gestaltung
her erfahrbar wird. Im nichsten Artikel soll auf
diese beiden Punkte ausfithrlich eingegangen wer-
den.

Von einem alten

Mariasteiner «Lehr- und
Gebetbuch»

P. Lukas Schenker

Im Zusammenhang mit der Vorbereitung zur
Uberfithrung unserer Bicherbestinde im St.-Gal-
lus-Stift in Bregenz nach Mariastein fiel mir ein in
Leder gebundener Band in die Hinde, dem ich ei-
gentlich kaum Beachtung geschenkt hitte, wenn
mich nicht die Signatur auf der Riickseite darauf
hingewiesen hitte, dass der Band frither einmal
im Klosterarchiv aufbewahrt worden war und da-
mit eventuell ein Werk sein konnte, das mit Ma-
riastein einen Zusammenhang hat. Der Tiel liess
vorerst nichts erahnen: «Die sieben Gnaden-Quel-
len, ein Lehr- und Gebet-Buch . . .» Der Verfasser,
der sich hinter den Buchstaben «P.B. Sch.
d. z. Pfr.» versteckte, sagte mir fiir den ersten Mo-



	"Unruhig ist unser Herz...". XIX

