
Zeitschrift: Mariastein : Monatsblätter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 59 (1982)

Heft: 9

Artikel: "Unruhig ist unser Herz...". XIX

Autor: Bütler, Anselm

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1031286

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 25.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1031286
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


225

«Unruhig
ist unser Herz ...» XIX
P. Anselm Bütler

Soziale Gotteserfahrung im Gottesdienst

In der letzten Folge war die Rede von der
Glaubensgemeinde als Ort der Gotteserfahrung. Nach
einer Zeit des religiösen Individualismus wird uns
neu bewusst: Glaube und Gotteserfahrung haben
ihren ursprünglichen Ort in der Glaubensgemeinde

und ihrem gemeinsamen Tun aus dem
gemeinsamen Glauben heraus und als Bezeugung
des gemeinsamen Glaubens. Dieses gemeinsame
Tun der Glaubensgemeinde erstreckt sich auf drei
Bereiche: Das Zeugnis im Wort, der Gottesdienst,
der Dienst an notleidenden Menschen. In der
letzten Folge haben wir aufgezeigt, wie dies
geschieht in Kleingruppen. In dieser Folge möchte
ich nun die Anwendung aufzeigen für die
«Grossgruppe», für die Glaubensgemeinde z.B. als

Pfarrgemeinde. Dabei beschränke ich mich auf
den Bereich des Gottesdienstes, zu dem auch die
Feier der Sakramente gehört.

1. Kern der sozialen Gotteserfahrung
Um was geht es denn eigentlich bei der sozialen

Gotteserfahrung? Die eigentliche Antwort darauf
finden wir im 1. Brief an die Korinther. Dort findet

sich eine ausführliche Abhandlung über den
sozialen Aspekt des Gottesdienstes. Zuerst muss
Paulus einen Missstand tadeln: die Reichen
sondern sich ab von den Armen. Sie essen für sich das
«reiche» Mahl, während die Armen das Wenige
verzehren, das sie mitbringen können: «Jeder
verzehrt sogleich seine eigenen Speisen, und dann
hungert der eine, während der andere schon
betrunken ist.» Dann bringt er die «ordnende»
Mahnung: «Wenn ihr also zum Mahl zusammenkommt,

wartet aufeinander» (11,21.33). Zum
Verständnis: Damals war es Brauch, dass vor der
Eucharistiefeier ein gemeinschaftliches Mahl
gehalten wurde zum Ausdruck der Glaubenseinheit,

welche den ganzen Lebensbereich der Christen

umfasst.
Diese sichtbare Glaubenseinheit, die im gemeinsamen

Mahl erlebt wurde, hat aber ihre Tiefe in
der Verbundenheit aller durch den Heiligen
Geist. Diese Verbundenheit wird besonders sichtbar

im Wirken des Geistes in den Gläubigen. Am
intensivsten erfahrbar wird dieses Wirken in den
Gnadengaben: «Es gibt verschiedene Gnadengaben,

aber nur einen Geist. Es gibt verschiedene
Dienste, aber nur den einen Herrn. Es gibt
verschiedene Kräfte, die wirken, aber nur den einen
Gott: Er bewirkt alles in allem. Jedem aber wird
die Offenbarung des Geistes geschenkt, damit sie
andern nützt. Dem einen wird vom Geist die
Gabe geschenkt, Weisheit mitzuteilen, dem
andern durch den gleichen Geist die Gabe, Erkenntnis

zu vermitteln, dem dritten im gleichen Geist
Glaubenskraft, einem andern - immer in dem
einen Geist - die Gabe, Krankheit zu heilen, einem
andern Wunderkräfte, einem andern prophetisches

Reden, einem andern die Fähigkeit, die
Geister zu unterscheiden, wieder einem andern
die verschiedenen Arten von Zungenreden, einem
anderen schliesslich die Gabe, sie zu deuten. Das
alles bewirkt ein und derselbe Geist, einem jedem
teilt er seine besondern Gaben zu, wie er will»
(12,4-11).
Was wird aus diesem Text ersichtlich für die sozia-



226

le Gotteserfahrung? Es geht darum, zu erfahren,
dass der gleiche Geist in allen wirkt, wenn auch
auf verschiedene Weise. Im gemeinsamen «Tun
des Gottesdienstes» erkennt der einzelne und alle
zusammen, dass in ihnen der gleiche Geist wirksam

ist. Im Gottesdienst sprechen die Gläubigen
sehr oft «wir»: «Wir loben dich, wir preisen dich,
wir sagen dir Dank, denn gross ist deine Herrlichkeit

...» Oder sie sprechen den einfachen
Grusswechsel: «Der Herr sei mit euch - und mit deinem
Geist». Oder: «Lamm Gottes, du nimmst hinweg
die Sünde der Welt: erbarme dich unser». Ferner
sind alle Gebete, die der Priester laut spricht, in
der «Wir»- bzw. der «Uns»-Form abgefasst. Was
liegt dem zugrunde? Vielleicht unbewusst die
«Gemeinschaft des Heiligen Geistes» (2 Kor
13,13). Innerhalb dieses Horizontes der Gemeinschaft

des Heiligen Geistes kommt nun auch eine
besondere mitmenschliche «Wir-Gemeinschaft»
zustande. Diese Wir-Gemeinschaft ist nun eben
die Gemeinschaft des Heiligen Geistes, die Kirche.

Diese Wir-Gemeinschaft ist eine Verstärkung,
Intensivierung der natürlichen Wir-Gemeinschaft.
«Der Mensch ist angelegt auf die mitmenschliche
Wir-Gemeinschaft, ja, aus ihr geht er hervor, sie
ist der Ursprung und der Horizont seines einzelnen

Daseins. Jeder einzelne Mensch ist aus der
zweifachen Wir-Gemeinschaft der Eltern
hervorgegangen: Ich bin weder nur das Kind meines
Vaters, noch nur das Kind meiner Mutter. Deshalb
sagen die Eltern: Dies ist «unser» Kind. Das
Person-Wort (Personalpronomen) «Wir» drückt also
die konkrete Herkunft unseres Daseins aus. Das
«Wir» der Eltern ist zeitlich früher als «Ich».
Aber auch bevor Menschen aktuell Gemeinschaft
miteinander erfahren, ist diese Liebe, diese
Gemeinschaft, schon immer der Möglichkeit nach
zwischen ihnen: Wenn mehrere Menschen gleichzeitig

je für sich es lieben, Gemeinschaft zu geben
und zu empfangen, zu lieben und geliebt zu
werden, dann vollzieht sich in ihnen der Möglichkeit
nach das «Wir», das im aktuellen Wir-Sagen dann
zur Aus-Sage kommt... Im gemeinsamen Singen

und Sprechen beim Gottesdienst wird diese Wir-
haftigkeit vom Geist Gottes selbst intensiviert und
geläutert zum «Wir» der Glaubensgemeinde» (H.
Mühlen). Die Glaubensgemeinde erfährt sich in
besonderer Weise als Gemeinschaft, die vom
Geist Gottes gewirkt ist und erfährt so Gott als der
wirkend Anwesende in der Gemeinschaft:
«Gegenwärtig ist Christus. wenn die Kirche betet
und singt, er, der versprochen hat: «Wo zwei oder
drei in meinem Namen versammelt sind, da bin
ich mitten unter ihnen» (Mt 18, 20).»

2. Erfahrung dieser Gegenwart Gottes in der
Gottesdienstgemeinschaft

Was bis jetzt gesagt wurde, zeigt die Tatsache auf,
dass Gott in der Glaubensgemeinde, wenn sie
Gottesdienst feiert, gegenwärtig ist. Diese Gegenwart

Gottes in der Gemeinschaft kann nun auch
erfahren werden. Dies soll hier an Beispielen
aufgezeigt werden.
H. Mühlen berichtet folgendes Erlebnis: «Gottesdienst

am Pfingstmontag im Petersdom in Rom.
Es waren 30 000 Menschen anwesend, unter ihnen
10 000 Teilnehmer an dem Internationalen Kon-
gress für charismatische Erneuerung). Als nach
der Wandlung der Ruf erscholl: <Geheimnis des
Glaubens), schwebte plötzlich durch den Raum
ein sehr verhaltenes Singen in Sprachen, eine
Wolke der Anbetung stieg auf. Nach diesem
Gottesdienst brach der pfingstliche Jubel dann aus
<vollem Herzen> aus, aber auch dies hatte nichts
mit Ekstase, mit emotionalem Ausbruch oder
ähnlichem zu tun. Papst Paul VI. hielt drei vorbereitete

Ansprachen. Im Anschluss daran sprach er
frei auf italienisch und sagte (ähnlich wie Petrus
beim ersten Pfingstfest) den 20 000, denen diese
Gebetsweise nicht bekannt war: «Was ihr hier
erlebt, das ist die wahre christliche Freude!»
Von einem ähnlichen, wenn auch weit bescheidenerem

Erlebnis kann ich berichten. Gottesdienst
in Taizé. Die Kirche ist angefüllt mit Jugendlichen.

Nach der Kommunionsfeier stimmt einer
einen bekannten Kanon an und begleitet ihn zart
mit der Gitarre. Ebenso zart stimmen andere in
diesen Kanon ein, das Singen wird stärker, immer



227

mehr singen mit und schliesslich erschallt die Kirche

in frohem Jubelgesang. Dann geht die
Lautstärke zurück, die Zahl der Mitsänger wird kleiner,

bis nur noch zwei oder drei singen, begleitet
vom zarten Ton der Gitarre. Nach und nach
schwillt der Gesang wieder an, wieder ab, es

kommt zur Stille. Wieder stimmt einer an, wieder
fallen andere ein. Und so tönt spontaner Gesang
etwa 10 Minuten durch die Kirche. Nachher
bekennen alle, mit denen man über dieses Singen
ins Gespräch kommt: «Wir haben gemeinsam
Gott erfahren, den Gott der Freude, des Jubels,
des Trostes.»
Was hier erfahren wurde, ist schon bei den Urchri-
sten bekannt. Paulus schreibt im Brief an die
Epheser: «Lasst in eurer Mitte Psalmen, Hymnen
und Lieder erklingen, wie der Geist sie eingibt,
singt und jubelt aus vollem Herzen zum Lob des

Herrn» (5,19). Mit Psalmen, Hymnen und
Liedern sind nicht nur die alttestamentlichen Psalmen

gemeint, sondern auch «spontan entstehende
christliche Loblieder» (H. Schlier). Der zitierte
Text ist ein Hinweis auf Psalm 33, 2: «Preiset den
Herrn mit der Zither, spielt für ihn auf der zehn-
saitigen Harfe! Singt ihm ein neues Lied, greift
voll in die Saiten und jubelt laut».
Der hl. Augustinus gibt zu diesem Psalm eine
herrliche Auslegung: «Zum neuen Menschen
gehört der neue Bund, passt das neue Lied. Das

neue Lied passt nicht zu dem alten Menschen, nur
neue Menschen lernen es, die durch die Gnade
aus den alten zu neuen Menschen geworden sind
und zum neuen Bund gehören, zum Reich des

Himmels. Siehe, Gott selbst gibt so etwas wie
die Weise des Singens: Such keine Worte, als

könntest du erklären, worüber Gott sich freut.
Singe mitjubel! Denn das heisst, gut für Gott
singen: Singen mitjubel! Was ist das: Singen mitjubel?

Inne werden, dass es unmöglich ist, in Worten

auszusprechen, was das Herz singt! Wenn
Menschen bei der Ernte singen, im Weinberg oder
bei irgendeinem tief bewegenden Tun, und wenn
sie dann anfangen, mit den Worten der Lieder vor
Freude zu jubeln, dann sind sie wie voll von
Freude und können ihren Jubel nicht in Worten

fassen. Dann verzichten sie auf die Silben und
Worte und gehen über zum Jubeln in Tönen. Der
Ton des Jubilierens macht offenbar, dass das Herz
gebiert, was es nicht aussprechen kann. Wem aber

gebührt dieser Jubel mehr als dem unaussprechlichen

Gott? Denn er ist unaussprechlich, weil du
ihn in Worten nicht aussagen kannst. Kannst du
ihn aber nicht aussagen, und darfst du ihn doch
nicht verschweigen, was bleibt dir dann übrig als

zu jubeln? Das Herz freue sich also ohne Worte,
und die angemessene Weite der Freude soll an
Silben keine Schranken finden: «Schön sing ihm
in Jubel!«.
H. Mühlen schreibt zu diesem Text des hl. Augustinus:

«Wenn wir uns vom Heiligen Geist erfüllen

lassen, wenn wir unseren <Sinn auf das Himm-
lische> richten. wenn wir in unserem Herzen
wahrnehmen, dass wir in Gottes Gnade sind,
dann ist es unmöglich, in Worten auszusprechen,
was das Herz singt! Dann verzichten wir auf
Silben und Worte und bekennen, dass Gott
unaussprechlich ist. Das gemeinsame Schweigen, die
Meditation, ist ein ebenso tiefer Vorgang, denn in
ihm haben wir Kontakt mit unserer eigenen Tiefe,
nehmen wir wahr, dass der Heilige Geist in unseren

Herzen anwest, aber in diesem Schweigen
erfahren wir zugleich, dass wir Gott nicht verschweigen

dürfen, und dann steigt aus den Tiefen eines

jeden einzelnen der Jubel ohne verstehbare Worte.»

3. Voraussetzung für die soziale Gotteserfahrung
im Gottesdienst

Die angeführten Beispiele lassen leicht erkennen,
dass es sich hier nicht um «normale» Gottesdienste
handelt. Gewiss, es geht um Messfeier,
Kommunionsfeier. Von daher sind es «normale»
Gottesdienste. Nicht normal ist die Gestaltung: der
normale Rahmen wird gesprengt. Es kommt das

Spontane zum Zug. Hier stossen wir auf eine

wichtige Voraussetzung für die Gotteserfahrung
ganz allgemein, für die soziale Gotteserfahrung
im besonderen. Sind unsere «normalen» Gottesdienste

nicht weitgehend «geisttötend» in dem
Sinn, dass das spontane Wirken des Geistes kei-



228

nen Raum findet. Alles ist programmiert, es läuft
alles ab. Und weitgehend sind unsere Gottesdienste

intellektuelle Angelegenheiten. Mir scheint,
wir müssten hier von den Gruppenmessen lernen,
in denen eine freiere Ordnung erlaubt ist. Ja, es

müsste wohl eine grundsätzliche Neuorientierung
im Verhältnis Gruppenmesse-Gemeindemesse
stattfinden. Bis jetzt ist es ja so, dass die
Gruppenmessen unter dem stillschweigenden «Diktat»
stehen, sie müssten sich auf die Gemeindemesse
hin orientieren. Und sehr oft stellt man fest und
hört man den Vorwurf, dass die Teilnehmer an
Gruppenmessen den Zugang zu den Gemeindemessen

nicht finden.
Ob hier nicht doch eine verkehrte Sicht vorliegt?
Wenn wir doch feststellen, dass die Gestaltung
von Gruppenmessen das Spontane ermöglichen,
ein idealer Ort für Gotteserfahrung in Gemeinschaft

sind, müsste es dann nicht so sein, dass, so
weit das möglich ist, die Gemeindemesse sich an
der Gestaltung der Gruppenmesse orientiert?
Gewiss sind die soziologischen Gesetze für Grossund

Kleingruppe zu beachten. Aber das dürfte
nicht zu «total verschiedenen» Formen führen.
Natürlich haben wir das offizielle Messbuch mit
den verpflichtenden Vorschriften. Aber wir dürfen

doch zwei wichtige theologische Grundregeln
nicht deswegen einfach beiseite schieben.
Bekannt und berühmt ist der Grundsatz des hl. Thomas

von Aquin: «Die Gnade setzt die Natur
voraus.» Und ebenso bekannt ist der seelsorgerliche
Grundsatz: «Das Heil der Seelen ist oberstes
Gesetz.» Wir müssen die natürlichen Voraussetzungen

schaffen, dass überhaupt Gotteserfahrung im
Gottesdienst möglich ist. Und eine der wichtigsten

natürlichen Voraussetzungen ist die: dass der

ganze Mensch angesprochen und aktiviert werden
muss, bis hin zum körperlichen Ausdruck und der
Sinneswahrnehmung. Hier ist doch wohl noch
viel aufzuarbeiten und aufzuholen. Eine ebenso
wichtige Voraussetzung ist, dass im Gottesdienst
das «Geheimnis Gott» auch von der Gestaltung
her erfahrbar wird. Im nächsten Artikel soll auf
diese beiden Punkte ausführlich eingegangen
werden.

Von einem alten
Mariasteiner «Lehr- und
Gebetbuch»
P. Lukas Schenker

Im Zusammenhang mit der Vorbereitung zur
Uberführung unserer Bücherbestände im St.-Gal¬
lus-Stift in Bregenz nach Mariastein fiel mir ein in
Leder gebundener Band in die Hände, dem ich
eigentlich kaum Beachtung geschenkt hätte, wenn
mich nicht die Signatur auf der Rückseite darauf
hingewiesen hätte, dass der Band früher einmal
im Klosterarchiv aufbewahrt worden war und
damit eventuell ein Werk sein könnte, das mit
Mariastein einen Zusammenhang hat. Der Tiel liess

vorerst nichts erahnen: «Die sieben Gnaden-Quellen,
ein Lehr- und Gebet-Buch .» Der Verfasser,

der sich hinter den Buchstaben «P. B. Sch.
d. z. Pfr.» versteckte, sagte mir für den ersten Mo-


	"Unruhig ist unser Herz...". XIX

