
Zeitschrift: Mariastein : Monatsblätter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 59 (1982)

Heft: 8

Artikel: "In der Schrift steht geschrieben...". XI

Autor: Bütler, Anselm

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1031284

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1031284
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


205

forderte Gott unserem Mitbruder in den vergangenen

zwei Jahren immer mehr ab, besonders in
bezug auf seine Gesundheit. Seitdem P. Athanas
am Karfreitag vor zwei Jahren bei der Kreuzanbetung

zu Boden fiel, machten sich die gesundheitlichen

Störungen stärker bemerkbar. Und als er in
der Woche vor dem letzten Pfingstfest einen
schweren Sturz tat - seine Schwester konnte ihn
dabei vor dem Schlimmsten bewahren, wurde
aber selber schwer verletzt und musste mit ihm
das Spital in Laufen aufsuchen -, da liessen seine
Kräfte und sein Lebenswille noch mehr nach, und
er musste in den letzten Wochen auch sein «Siehe,
ich komme» zur Krankheit und zum Leiden
sagen, bis am letzten Sonntagnachmittag der Herr
an sein Krankenlager und Totenbett trat und
sprach: «Es ist genug.»
P. Athanas hatte die Gnade, am Hochfest des
heiligen Benedikt seine Seele in die Hände Gottes
zurückzugeben. 34 Jahre lang hatte er ausserhalb
des Klosters gelebt, gleichsam als Einsiedler oder
Anachoret, d. h. als einer, der nicht im Neulingseifer

des klösterlichen Wandels, sondern nach
längerer Bewährung im Kloster gelernt hatte, sicher,
ohne Hilfe eines anderen, allein, mit eigenem
Arm gegen die Verderbnis des Fleisches und der
Gedanken mit Gottes Hilfe zu kämpfen, wie
Benedikt sagt.
Seinen Mitbrüdern aber blieb er immer verbunden,

ganz besonders durch das Gotteslob des
Offiziums, das er sehr treu und solange es ihm
überhaupt möglich war, verrichtet hat. Auch fehlte er
nie an ihren Namenstagen und Festen, die sie im
Kloster feiern konnten, und er konnte sich im
Kreis der Mitbrüder und seiner Freunde auch
herzlich freuen.
Nun hat er sein Ziel auf Erden erreicht. Er hat
zum letzten Mal sein «Siehe, ich komme, deinen
Willen zu tun» gesprochen. Und wir dürfen die
Zuversicht haben, dass der Herr, dem er in der
Einfalt seines Herzens alles zum Opfer gebracht
hat, diesen seinen guten Willen auch bis zum
letzten Atemzug bewahrt hat und ihm nun dafür
seine Herrlichkeit, seine Freude und seinen Frieden

schenken wird in Ewigkeit.

In der Schrift
steht geschrieben... XI
P. Anselm Bütler

Die Eigenart des Johannesevangeliums

In den bisherigen Darlegungen über die Evangelien

war vom Johannesevangelium nicht die Rede.
Wamm nicht? Der Autor dieses Evangeliums hatte

doch die gleiche Absicht wie die Autoren der
andern Evangelien. Auch er wollte ein Evangelium

schreiben, das heisst, auch er wollte bezeugen,

wer Jesus ist. Auch er tat dies, indem er
berichtete, was Jesus sagte und tat als der Gesandte
und Heilbringer Gottes. Diese Absicht hat der
Autor klar ausgesprochen am Schluss des Evangeliums:

«Dies ist aufgeschrieben, damit ihr glaubt,
dass Jesus der Messias ist, der Sohn Gottes, und
damit ihr durch den Glauben das Leben habt in
seinem Namen» (20,31). Wenn das
Johannesevangelium besonders besprochen wird, so liegt
der eigentliche Grund darin, dass dieses Evangelium

sich von den andern auffallend unterscheidet.

«Das vierte Evangelium ist ein so eigenartiges
Gebilde, dass es sich nur schwer den übrigen neu-
testamentlichen Schriften zuordnen lässt» (G.
Bornkamm). Johannes unterscheidet sich «nach
Aufriss, Stoff, Begrifflichkeit und Stil wie auch
nach seiner theologischen Eigenart grundlegend
von den synoptischen Evangelien» (O. Knoch).
Auch uns Lesern erscheint das Johannesevangelium

als etwas «Fremdartiges», zu dem wir nur
schwer Zugang finden. Die andern Evangelien
«liegen uns viel näher».
Und doch, von der Situation her, in der das

Johannesevangelium entstand, steht uns dieses

Evangelium eigentlich viel näher als die andern
Evangelien. Wie die andern Evangelien will auch
dieses zuallererst eine Botschaft sein, die auf die
zeitgenössischen Probleme der damaligen Chri-



206

stenheit eingeht. Und ein vordringendes
Problem, das sich dem Verfasser und Redaktor des
vierten Evangeliums stellte, war die grosse zeitliche

Distanz zu den Ereignissen Jesu. «Zur Zeit des

Johannesevangeliums befanden sich in den
Gemeinden immer mehr Mitglieder, die schon von
christlichen Eltern geboren und im Glauben erzogen

worden waren. Ihnen fehlte oft die persönliche

Erfahrung, das unmittelbare Erlebnis der
Umkehr und Hinwendung zu Christus. Für sie konnte

sich das Christentum leicht auf die Uebernah-
me bestimmter Verhaltensregeln und Bekenntnisformeln

im Rahmen einer menschlich sympathischen

Gemeinschaft reduzieren» (F.-J. Schierse).
Von daher müsste es uns eigentlich auf den «Leib
zugeschnitten» sein, weil sich uns ja gerade heute
ganz genau das gleiche Problem in bedrängender
Weise stellt. Wenn es uns trotzdem fremd
vorkommt, dann deswegen, weil dieses Evangelium
zugleich auf eine Zeitströmung eingehen musste,
mit der sich die andern Evangelien nicht
auseinanderzusetzen hatten und die heute uns weitgehend

ferne steht. Diese beiden Faktoren: zeitliche

Distanz zu Jesus und geistesgeschichtliche
Auseinandersetzung mit der Zeitströmung, der

sogenannten «Gnosis», bedingen die Eigenart des
vierten Evangeliums. Um diese Eigenart und
damit die Botschaft desjohannesevangeliums richtig
zu erfassen, gilt es vor allem, das Eigene dieses

Evangeliums in Unterschied und Gegenüber zu
den andern Evangelien herauszustellen.

1. Unterschiede zu den andern Evangelien
Im Unterschied zu den Synoptikern bietet das

Johannesevangelium wenig Einzelworte, dagegen

lange Reden Jesu, die in eigenartiger Weise
ein theologisches Thema umkreisen und dieselben
Stilmerkmale aufweisen, vor allem das Stilmittel
des Missverständnisses: das Gespräch mit Nikodemus

(2, 12-3, 12), die Hirtenrede (10, 1-12), die
Rede vom Weinstock (15, 1-17), die Abschiedsrede

(13,31-16,33). Auch die Wunderberichte
sind zu theologischen Abhandlungen ausgeweitet,

in deren Mitte meist eine Selbstoffenbarung
Jesu in Form eines Ich-bin-Wortes steht: die

Brotvermehrung (6,1-71), die Blinden-
heilung 9,1-41), Auferweckung des Lazarus
(10,40-11,34).
Grundlegend für das Johannesevangelium ist,
dass es beginnt mit der Präexistenz Jesu und seiner
Menschwerdung. Was mit dieser Aussage der
«Präexistenz Jesu» gemeint ist, deutet der katholische

NeutestamentierJosef Blank so: «Das
Urchristentum fand diese Denkweise (die Präexistenz)
vor und hat sie aufgenommen, um damit den
göttlichen Offenbarungscharakter des
Heilsgeschehens abzusichern und die radikale
Zusammengehörigkeit von Jesus und Gott zum
Ausdruck zu bringen.» Aufgrund dieser radikalen
Zusammengehörigkeit von Jesus und Gott kann
alles, was von Jesus ausgesagt wird, auch von Gott
ausgesagt (Gott ist Mensch geworden) und umgekehrt,

was von Gott ausgesagt wird, kann auch
von Jesus ausgesagt werden (Jesus präexistiert von
Ewigkeit). - Wie das Johannesevangelium mit
dem Abstieg des Logos in die Menschheit
beginnt, so endet es mit der Rückkehr, dem
Aufstiegjesu zu seinem Vater. Leiden und Tod Jesu
werden von Johannes verstanden als erster Akt der
Erhöhung Jesu.
Auch historisch unterscheidet sich das
Johannesevangelium von den andern Evangelien. Nach
Johannes begibt sich Jesus dreimal von Galiläa nach
Jerusalem (2,13; 5,1; 7,10). Schon vor seinem
öffentlichen Auftreten befindet er sich bei Johannes
dem Täufer am Unterlauf des Jordans, wo er den
Jüngern begegnet. Eine Zeitlang wirkt er neben
Johannes dem Täufer, wähend z.B. nach Markus
Jesus sein öffentliches Wirken erst beginnt, «nachdem

man Johannes ins Gefängnis geworfen hatte»
(Mk 1,14). Auch der Rahmen des Wirkens Jesu
weicht deutlich vom Wirken Jesu nach den andern
Evangelien ab. Der Schwerpunkt liegt nach
Johannes nicht in Kafarnaum, sondern in Jerusalem.

Mit den andern Evangelien hat Johannes nur
wenige Erzählungen gemeinsam, so z.B. die Speisung

der fünftausend und der Seewandel, der Einzug

in Jerusalem, das letzte Mahl mit der Vorhersage

des Verrats, die Tempelreinigung, die Sal-



207

bung in Betanien, ferner einige Abschnitte der
Leidensgeschichte. Daneben bietet Johannes
Sondergut in den Erzählungen: die Hochzeit zu
Kana, die Heilung des Gelähmten am Teich Be-
tesda, die Heilung des Blindgeborenen, die Auf-
erweckung des Lazarus, die Szenen mit Nikodemus

und mit der Samariterin.
Wie lässt sich die starke Abweichung und teilweise

Übereinstimmung zwischen Johannes und den
andern Evangelisten erklären? Zuerst einmal wäre
es falsch, hier die Frage nach der historischen
Wahrheit in den Vordergrund zu stellen. Die
historischen Unterschiede und Gegensätze sind zu
erklären durch die verschiedene theologische
Akzentsetzung. Dann muss wohl angenommen
werden, dass Johannes aus der gleichen Tradition von
Worten und Taten Jesu schöpfte wie die andern
Evangelisten, dass er aber diese Tradition überarbeitet

und weiterentfaltet hat über die Synoptiker
hinaus. Für das Sondergut der Wunderberichte
lag eine eigene literarische Quelle, die sogenannten

«Semeiaquelle» vor. Denn wir finden eine Reihe

von Wunderberichten, die nach dem Thema
«Semeia» Zeichen) dargestellt sind: Jesus offenbart

zeichenhaft seine Heilsbedeutung. Zu diesen
zeichenhaften Wundern gehören folgende
Wunderberichte: Hochzeit zu Kana (2, 1-11),
Fernheilung des Sohnes eines königlichen Beamten
(4,46-54), Brotvermehrung (6,1-15), Seewandel
(6,16-21), Heilung am Teich Betesda (5,2-9),
Heilung eines Blindgeborenen (Kap. 9), Erwek-
kung des Lazarus (Kap. 11).

2. Problem der zeitlichen Distanz und deren
Überwindung
Wir haben schon darauf hingewiesen, dass das

Johannesevangelium uns eigentlich nahe stehen
müsste, weil es an Leser gerichtet ist, die wie wir in
zeitlicher Distanz zu Jesus gelebt haben. Der
Verfasser dieses Evangeliums war sich dieser Problematik

bewusst. Er hat es daher als seine Aufgabe
angesehen, «die Fragen einer Zeit aufzunehmen
und zu bedenken, die von der Frühzeit Jesu und
der Urgemeinde schon beträchtlich weit entfernt
war. Für den Verfasser wird gerade die eigentüm¬

liche Distanz zur <Urzeit> Jesu und der Apostel
zum besonderen Problem, das er sehr viel stärker
empfindet als die Synoptiker, und vor allem, das

er sich selbst und seinen Adressaten ausdrücklich
bewusst macht» (J. Blank).
Wie wirkt sich diese Problemlage in der Gestaltung

desJohannesevangeliums aus? Wie überwindet

der Verfasser die zeitliche Distanz? «Das vierte
Evangelium will die Aufmerksamkeit der Gläubigen

im Hinblick auf das irdische Wirken Jesu neu
beleben. Deshalb bringt es bekannte Überlieferungen

in veränderter Form und Anordnung
(beispielsweise die «Tempelreinigung» am Anfang
statt am Schluss des Evangeliums), und es berichtet

von neuen spektakulären Taten Jesu, die bisher

nicht überall erzählt wurden (etwa das
Weinwunder von Kana oder die Auferweckung des

Lazarus). Auch die vielen anderen, von den synoptischen

Evangelien abweichenden Angaben und
Darstellungen lassen sich wohl am besten aus dem
Bestreben erklären, den Gläubigen etwas Neues
bieten zu wollen - gleichgültig, ob es sich dabei
um historisch zuverlässige Erinnerungen oder um
eine bewusste theologische Redaktionstätigkeit
handelt (zum Beispiel die johanneische Datierung
des Todestages Jesu: 18,28; 19, 31)» (F.J. Schier-
se).
Von daher wird es klar, dass das Johannesevangelium

noch viel weniger als die andern Evangelien
«historisch» gelesen und verstanden werden darf.
«Bei der historischen Rückfrage nachJesus hat dieses

Evangelium keinen besonders wichtigen
Beitrag zu leisten. Die Reden, wie sie in diesem
Evangelium vonJesus gehalten werden, gehen
zumindest in der vorliegenden Fassung nicht auf
Jesus zurück; sie sind Produkte des Evangelisten
oder seiner Schule. Vielmehr gehören diese Reden
in den Bereich der Jesus-Meditation. Dass Johannes

an Jesus zentral interessiert ist, kann man
gewiss nicht bestreiten; aber er ist es ebenso
unbestreitbar nicht als «Historiker», sondern als gläubiger

Christ, als Theologe Vom rein oder auch
nur vorwiegend «historischen Interesse» her
betrachtet ist also die Vernachlässigung des vierten
Evangeliums einigermassen begreiflich. Ob solche



208

Vernachlässigung freilich auch sachlich berechtigt
ist, das ist eine andere Frage; man wird sie wohl
verneinen müssen. Johannes war sich darüber im
klaren, dass ein «naives Zurück zum historischen
Jesus» nicht mehr möglich ist. Bis zu einem
gewissen Grad haben das auch die Synoptiker ge-
wusst Was Johannes von den Synoptikern
unterscheidet, ist dies, dass er die wachsende Distanz
zum historischen Jesus in einem viel stärkeren
Mass empfindet und reflektiert als die Synoptiker»
(J. Blank).
Wir haben oben gesagt, dass das vierte Evangelium

die Aufmerksamkeit der Gläubigen im
Hinblick auf das irdische Leben jesu neu beleben will.
Diese Belebung steht im Dienst eines der wichtigen

Anliegen: der Aktualisierung des Jesusgeschehens

für die Leser des Evangeliums. «Das vierte
Evangelium macht mit der Erkenntnis ernst, dass

Jesus die endgültige Offenbarung Gottes gebracht
hat, das <ewige Lebern. Es begründet den eschato-
logischen (endzeitlichen) Charakter der christlichen

Existenz jedoch nicht erst mit Kreuz und
Auferstehung (Paulus) oder mit der Epiphanie der
Kindheitsgeschichten (Mt und Lk), sondern mit
der fundamentalen Aussage, dass in Jesus der
Logos selbst Fleisch geworden ist (1, 14). Damit
erhält das Jesusgeschehen die gleiche Aktualität wie
die Gegenwart des Schöpfers in seiner Schöpfung,
und der Gläubige kann in Jesus den <wahren>
Gütern des Lebens, dem Licht, Wasser, Brot und
Wein, ja selbst der Auferstehung vom Tod begegnen»

(F.J. Schierse).

J. Auseinandersetzung mit der «Gnosis»
Aufgrund der zeitlichen Distanz der Leser des
vierten Evangeliums zum historischen Jesus müss-
te gerade dieses Evangelium uns besonders nahe
und verständlich sein. Wenn es uns trotzdem
«fremd» vorkommt, so deswegen, weil sich der
Verfasser dieses Evangeliums mit einer damals
aktuellen geistigen Strömung auseinandersetzen
musste und wollte, um gerade von daher seinen
Lesern die Jesusbotschaft nahe zu bringen. Er
suchte damit für seine Leser den aktuellen «Sitz
im Leben» aufzugreifen und die Botschaft von da¬

her zugänglich zu machen. «Den Verfasser bewegt
die Frage: Was heisst das, gegen Ende des ersten
oder am Anfang des zweiten Jahrhunderts an
Jesus Christus glauben? Warum ist für diesen Glauben

die Bindung an Jesus von Nazaret nicht nur
sehr wichtig, sondern unaufgebbar? Könnte man
das christliche Heilsverständnis nicht viel besser
mit den zeitgenössischen Kategorien, vor allem
denen des gnostischen Denkens, interpretieren?»
(J. Blank).
Eine knappe Darlegung der Kerngedanken dieser
Geistesströmung, der Gnosis (wörtlich übersetzt:
der Erkenntnis), lässt uns manches im vierten
Evangelium richtiger verstehen und deuten. Die
wichtigsten Merkmale des gnostischen Daseinsverständnisses

sind folgende:
- Die Schöpfung wird aufgeteilt in eine obere
und eine untere Welt (Dualismus). Die obere
himmlische Welt ist ewig, geistig, von dem Logos
(Weisheit, Sohn Gottes) und seinen Kräften (Engel)

durchwaltet. Die untere, irdische Welt ist
nach diesem Urbild, den «wahren» Dingen, als

vergängliches, fleischliches Abbild geschaffen.

- Der Mensch besteht aus drei Teilen, einem
geistigen (pneumatischen), seelischen (psychischen)

und fleischlichen (sarkischen) Bereich. Der
Gnostiker versteht sich als Himmelswesen und
Lichtwesen, dessen geistiges (pneumatisches)
Selbst durch irgend einen kosmischen Sündenfall
in die Materie, den Bereich der Finsternis,
verbannt wurde.

- Die Menschen haben ihre Abstammung von
Gott vergessen und müssen durch eine himmlische

Offenbarung belehrt werden. Diese Erkenntnis

Gnosis) macht sie den feindlichen Mächten
überlegen, so dass sie nach dem Tod ins Lichtreich
aufsteigen können.
Dieses Wissen um das wahre Selbst wird den
Menschen vermittelt durch einen himmlischen
Gesandten und Offenbarer.
Wir erkennen aufgrund dieser knappen Darlegung,

wieviel der Verfasser des Johannesevangeliums

von der gnostischen Gedankenwelt
aufgegriffen hat, aber nun «uminterpretiert» auf Christus.

Denken wir nur an die Ausdrücke im Johan-



209

nesevangelium: oben - unten (ich komme von
oben, ihr seid von unten), Licht - Finsternis,
besonders klar auf Jesus bezogen: «Er ist das wahre
Licht, das jeden Menschen erleuchtet» (1,9); Ferner

Fleisch - Geist («Was aus dem Fleisch geboren

ist, das ist Fleisch; was aber aus dem Geist
geboren ist, das ist Geist» (3,6).
Auf diese Weise hat der Verfasser versucht, die
ursprüngliche Botschaft Jesu und von Jesus in eine
Sprache und ein Weltbild zu «übersetzen», das
seine Leser verstehen konnten und für die die
Botschaft von Jesus lebendige Wirklichkeit wurde
(Die älteste Deutung von Jesu Person und Werk
geschah mittels des «Modells»: Prophet; zu diesem
Modell aber hatten die Leser keinen Zugang). Mit
dieser Übersetzung aber hat der Verfasser allen
späteren Verkündern des Jesusgeheimnisses einen
Dienst geleistet, der nicht hoch genug
eingeschätzt werden kann. «Das Christentum kann Jesus

und mithin seinen eigenen Ursprüngen nur
auf solche Weise treu bleiben, wenn es das Wagnis

einer sprachlichen und gedanklichen
Neuformulierung von «Sache» und «Person»Jesu eingeht.
Der Verfasser des vierten Evangeliums hat sich
mit seinem Evangelium auf ein kühnes theologisches

Abenteuer eingelassen. Mitunter kommt er
einem wie ein Seiltänzer vor, den ein falscher Tritt
nach rechts oder links in den Abgrund stürzen
würde Johannes steht an einer Grenzscheide.
Der Rückbezug auf Jesus von Nazaret ist für ihn
ebenso wichtig wie die Frage nach der Neuformulierung

der Jesusbotschaft für seine eigene Zeit,
Umwelt und Gesellschaft. Ohne den geschichtlichen

Jesus, um dessen historisch-geographische
Zuordnung er sich mit allen ihm zur Verfügung
stehenden Mitteln bemüht, gibt es für diesen
Theologen und Evangelisten kein Christentum.
Aber ebenso gilt: Ohne die sprachliche Vermittlung

und Interpretation der Jesusbotschaft an die
Hörer aus seiner Gesellschaft, mit der von ihrem
geistigen und kulturellen Milieu geprägten
Gedankenwelt, mit der «hellenistischen» oder «gno-
stizierenden» Sprache, der er sich wohl auch selber
zugehörig fühlt, bleibt die Jesusbotschaft uner-
schlossen, bringt sie keine «Frucht». Der missio¬

narische Charakter des Evangeliums treibt ihn
gleichsam nach vorne weiter. Wenn damit das

theologische Anliegen des Johannes einigermas-
sen getroffen ist, dann gewinnt dieses Evangelium
für unsere eigene Zeit, für unsere eigenen Überlegungen

und Bemühungen eine geradezu
brennende Aktualität» (J. Blank).
Was könnte das konkret für heute bedeuten?
Müsste heute nicht ähnlich eine Neuformulierung
der Botschaft von Christus, dem präexistenten
Logos, dem «Sohn Gottes seit Ewigkeit» versucht
werden, so dass Menschen von heute von ihrem
Erfahrungsbereich, von ihrem heutigen Weltbild,
den heutigen geistigen Strömungen diese
Botschaft verstehen und ein Ja des Glaubens zu dieser
Botschaft sprechen könnten. Müssten wir nicht
von der heutigen Lebenserfahrung und Geisteswelt

her (je anders für Europa, Südamerika, Afrika

usw.) einen Zugang zur Person des Jesus von
Nazareth ermöglichen wie auch ein Verstehen der
Eigenart seiner Offenbarung. «Die <klassischen>

Formulierungen der Christologie, wie wir sie heute

kennen, sie gelernt haben, in Glaubensbekenntnissen

bejahen - die innerhalb des Glaubens
der Kirche eine bleibende Gültigkeit besitzen und
behalten werden -, wurden erst im vierten und
fünftenJahrhundert nach Christus formuliert und
stammen demnach aus einer Mentalität, die in der
Form (wenn auch natürlich nicht dem Inhalt
nach) spätgriechisch sind und von den Aussagen
des Neuen Testamentes teilweise abweichen»

(K.-H. Weger). Warum sollte heute nicht
erlaubt, ja äusserst dringend gefordert sein, was im
Johannesevangelium und was in den Dogmenerklärungen

späterer Jahrhunderte für
selbstverständlich, ja für notwendig erachtet wurde? Karl
Rahner umschreibt diese Aufgabe so: «Wer
Formulierungen heutiger Theologen als ungenügend
verwirft, der mag recht haben Gleichwohl
müsste er doch gebeten werden, bessere orthodoxe

Formulierungen zu suchen und vorzuschlagen,
weil man einfach nicht sagen kann, dass diese
einmalige, zweifellos inJesus bestehende Einheit von
Gottheit und Menschheit für uns heute genügend
deutlich verstehbar gemacht werde.»


	"In der Schrift steht geschrieben...". XI

