
Zeitschrift: Mariastein : Monatsblätter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 59 (1982)

Heft: 8

Nachruf: P. Athanas Schnyder, Mariastein/Metzerlen : Homilie beim
Beerdigungsgottesdienst

Autor: Fürst, Mauritius

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


202

f P. Athanas Schnyder,
Mariastein / Metzerlen
Homilie beim Beerdigungsgottesdienst

Abt Mauritius Fürst

Lesung aus dem Evangelium (Jo 6, 37-40)
Alles, was der Vater mir gibt, wird zu mir kommen,

und wer zu mir kommt, den werde ich nicht
abweisen; denn ich bin nicht vom Himmel
herabgekommen, um meinen Willen zu tun, sondern
den Willen dessen, der mich gesandt hat. Es ist
aber der Wille dessen, der mich gesandt hat, dass
ich keinen von denen, die er mir gegeben hat,
zugrunde gehen lasse, sondern dass ich sie auferwek-
ke am Letzten Tag. Denn es ist der Wille meines
Vaters, dass alle, die den Sohn sehen und an ihn
glauben, das ewige Leben haben und dass ich sie
auferwecke am Letzten Tag.

O Gott, siehe, ich komme, deinen Willen
zu tun (Hehr 10, 1)

Liebe Trauergemeinde,
Liebe Brüder und Schwestern im Herrn,

Der Abschnitt des Evangeliums, den wir vernommen

haben, gehört zur grossen Rede, die Jesus in
der Synagoge von Kafarnaum nach der wunderbaren

Brotvermehrung hielt. Viele Menschen, die er
am Vortag mit fünf Broten und zwei Fischen
gesättigt hatte, haben ihn gesucht und jenseits des
Sees gefunden. Ihnen verheisst Jesus «das wahre
Brot vom Himmel, das Gott gibt, das vom Himmel

herabkommt und der Welt das Leben gibt»
(Joh 6, 33).

Auf ihre Bitte um dieses einzigartige, lebenspendende

Brot sagt er ihnen ganz klar und deutlich,
dass er selber dieses Brot ist, das der Vater gibt
und das vom Himmel herabgekommen ist. Er sagt
ihnen auch, wie sie das Brot, das keinen Hunger
und keinen Durst mehr übriglässt, bekommen
können: «Wer zu mir kommt, wird nicht mehr
hungern, und wer an mich glaubt, wird nicht
mehr Durst haben» (Joh 6, 35).
Das Brot, das wirkliches, ewiges Leben spendet,
ist nicht eine Gabe wie das Manna in der Wüste,
es ist eine Person, ein Du; Jesus selbst. ER allein
kann alle Hoffnungen und Sehnsüchte des
Menschen erfüllen. ER ist die Gabe, die Gott gibt,
über die auch nur Gott allein verfügt. Sie ist zwar
für alle bestimmt, aber der Vater gibt sie, wem er
will. Alle, die der Vater ihm gibt, das sind die, die
nicht nur kommen, wie die Juden über den See zu
ihm gekommen sind, sondern die auch glauben.
Von den Juden sagt er, dass sie nicht glauben.
Alle also, die zu ihm kommen und glauben, wird
er nicht abweisen; denn er ist in diese Welt
gekommen, den Willen des Vaters zu erfüllen, der
will, dass er keinen verloren gehen lässt, sondern
alle auferweckt am Letzten Tag. Jesus sagt ferner
zu den Juden - und er sagt es auch uns: Alle, die
ihn sehen und an ihn glauben, haben jetzt schon
das ewige Leben. Das ewige, göttliche Leben im
Menschen beginnt demnach schon, wenn er an
Jesus glaubt. Unsere Auferweckung am Letzten Tag
ist folglich nicht eine Erweckung vom Tode,
sondern eine Erweckung vom übernatürlichen Leben,
das schon in uns ist seit der Taufe, zur Fülle des

ewigen Lebens, zum vollkommenen Leben im
dreieinen Gott.
Christus kann uns diese Fülle des Lebens geben,
weil er uns vorangegangen ist in der Erfüllung des
Willens seines Vaters, der seinen einzigen Sohn
nicht geschont, sondern für uns alle dahingege-
ben hat (Rom 8, 32). Er hat den Tod auf sich
genommen und ist durch die Herrlichkeit des Vaters
von den Toten auferweckt worden, wie Paulus

sagt. Wir haben davon in der Lesung gehört. Wir
haben dort auch vernommen, dass wir alle, die
auf Christus Jesus getauft wurden, auf seinen Tod



203

getauft sind. Wir wurden durch die Taufe mit
ihm begraben auf den Tod, damit wir so auch mit
ihm zur Herrlichkeit des Vaters auferweckt werden

und in dieser neuen Wirklichkeit leben (Rom
6, 3-4.8). Auch hier ist der Glaube das Entscheidende:

der Glaube, dass wir mit Christus gestorben

sind und deshalb auch mit ihm leben werden.
Dass Christus von den Toten auferweckt wurde
und nicht mehr stirbt, dass der Tod über ihn keine

Macht mehr hat, das ist für Paulus nicht nur
eine Glaubenssache, sondern ein Wissen, eine
Überzeugung (Rom 6,9)!
Als Getaufte, als Glaubende müssen auch wir daran

festhalten, dass der Tod über uns keine Macht
mehr hat, weil wir mit Christus gestorben sind,
dass unser ganzes Leben seit der Taufe ein Sterben
mit ihm ist, aber ebensosehr auch ein Teilhaben
an seinem ewigen Leben.
Wenn wir zu ihm kommen, wenn wir an ihn glauben,

wenn wir mit ihm leben, wenn wir mit ihm
sterben, schon jetzt, nicht erst am Ende unserer
Tage, dann dürfen wir die Zuversicht haben, dass

er auch uns nicht verloren gehen lässt, weil er ja
gekommen ist, den Willen seines Vaters zu erfüllen,

der will, dass keiner verloren geht!
Von diesem Willen des Erlösers spricht auch der
Verfasser des Hebräerbriefes (10, 7), indem er das
Wort eines Psalmensängers im Alten Bund auf
Christus anwendet und sagt: «Darum spricht
Christus bei seinem Eintritt in die Welt: Schlacht-
und Speiseopfer hast du nicht gefordert, doch
einen Leib hast du mir geschaffen; an Brand- und
Sündopfern hast du kein Gefallen. Da sagte ich:
Ja, ich komme, um deinen Willen, Gott, zu tun.»
Wenn unser lieber Mitbruder, P. Athanas, dieses

Wort aus dem Hebräerbrief auf sein Primizbild-
chen geschrieben hat: «O Gott, siehe, ich komme,
deinen Willen zu tun», so dürfen wir annehmen,
dass es ihm, dem jungen Mönch, damit ernst
gewesen ist.
Er hat wohl schon in seiner Familie, bei seinen
Eltern, diese Bereitschaft zur Erfüllung des Willens
Gottes im Alltag erfahren dürfen. Er wird als
Schüler in Zug und als Klosterschüler in Einsiedeln,

dem er sein Leben lang in Treue verbunden

blieb, immer deutlicher den Ruf Gottes zu seinem
Dienst vernommen haben, so dass er nach seiner
Matura im Sommer 1920, vielleicht noch mit bangem

Herzen, den Schritt auf Gott hin wagte und
bei den aus ihrer Heimat vertriebenen Mönchen
im St. Gallusstift um Aufnahme ins Noviziat bat.
Im Probejahr kam er zur Gewissheit, den Willen
Gottes am besten in der Gemeinschaft der
Mitbrüder erfüllen zu können, und so sprach er sein
«Siehe, ich komme» schon mit grösserer Zuversicht.

Abt Augustinus Borer schickte ihn mit
P. Beda Weisser, seinem Konnovizen, an die be-
nediktinische Hochschule S. Anselmo nach Rom.
P. Athanas pflegte später zu sagen, dass sein Abt



204

damals einen Fehlentscheid getroffen habe, dass

er ihn nach Rom schickte, denn er sei zu wenig
spekulativ veranlagt und zum Hochschulstudium
nicht geeignet gewesen. So falsch scheint
allerdings dieser Entscheid - P. Athanas selber nannte
es lächelnd eine «Dummheit» - nicht gewesen zu
sein, denn der Aufenthalt in Rom gab dem jungen

Frater die Gelegenheit, am Griechischen Kolleg

die orthodoxe Kirche und Liturgie kennen und
lieben zu lernen. Diese Liebe begleitete ihn durch
sein ganzes Leben, und er setzte sich in seinen
besten Jahren sehr dafür ein, diese Liebe auch an
andere weiterzugeben, indem er Vorträge über die
Ostkirche hielt und auch in ihrem Ritus die
Eucharistie feierte. So ernannte ihn der Bischof von
Basel denn auch zum Diözesanpräses der Catholi-
ca Unio.
Nach dem Romjahr setzte Fr. Athanas seine
Studien an der theologischen Hauslehranstalt im St.
Gallusstift fort. Als er im Oktober 1924 seine
feierliche Profess ablegte, sprach er sein «Ja, ich komme,

deinen Willen zu tun» mit voller Überzeugung,

ja, mit grosser Freude; denn im folgenden
Jahr schrieb er, wieder auf sein Primizandenken,
den Opferungsvers aus der Kirchweihmesse:
«Herr, mein Gott! In der Einfalt meines Herzens
habe ich mit Freuden alles geopfert. Bewahre diesen

Willen.»
Gott hat diesen guten und besten Willen seines
Dieners bewahrt. Am 30. August 1925 durfte P.
Athanas die Priesterweihe im St. Gallusstift von
Weihbischof Sigismund Waitz von Feldkirch
empfangen und am folgenden Sonntag feierte er
in Mariastein mit einem dankbaren Herzen seine
Primiz, wobei der Stadtpfarrer von Zug, Prälat
Franz Weiss, die Ehrenpredigt hielt über «Maria,
die Gottesmutter im Werden und Wirken des
Priesters».
P. Athanas dachte damals kaum daran, dass er
bald in den besonderen Dienst der Gottesmutter
treten würde, vorerst wurde er nämlich noch im
St. Gallusstift eingesetzt und von dort fleissig zu
Aushilfen ausgeschickt. Im Februar 1929 kam er
für ein halbes Jahr als Vikar nach Reussbühl, wo
sich heute noch einzelne an seine Tätigkeit erin¬

nern. Anschliessend wurde P. Athanas Wallfahrtspriester

hier an der Wallfahrtsstätte Unserer
Lieben Frau. Es bedeutete für ihn sicher kein grosses
Opfer, zu diesem Dienst sein Ja-Wort «Siehe, ich
komme, deinen Willen zu tun» zu erneuern,
denn er fühlte sich unter der Leitung des damaligen

Superiors, P. Willibald Beerli, und in der
Gemeinschaft mit den andern zwei oder drei Mitbrüdern

recht glücklich. Neben dem Wallfahrtsdienst
führte er auch die Buchhaltung und war als Ökonom

für das leibliche Wohl der kleinen Kommunität

besorgt. Auch als Bibliothekar und Caere-
moniar machte er sich nützlich. Als 1948 der Pfarrer

von Metzerlen, P. Raphael Hasler, ans Kollegium

Karl Borromäus in Altdorf berufen wurde,
da bestimmte Abt Basilius unsern P. Athanas zu
seinem Nachfolger. Vielleicht ist ihm diesmal sein
Ja zum Willen Gottes etwas schwerer gefallen als
bis dahin, aber als Mönch sprach er trotzdem sein
«Siehe, ich komme», und er sprach es in dieser
Klosterpfarrei nicht weniger als 34 Jahre lang.
Als Pfarrer war P. Athanas nicht ein Mann vieler
Worte - seine pfarramtlichen Mitteilungen im
Pfarrblatt waren weithemm die kürzesten. Seine
Predigten, für die er viel Zeit einsetzte, wurden
von seinen Gläubigen sehr geschätzt, weil er auch
mit wenigen Worten Wesentliches zu sagen hatte.
Er nahm sich besonders der Betagten und Kranken

an; die Vereins- und Jugendseelsorge lag ihm
weniger. Sicher wusste er auch um seine Grenzen
und Schwächen. So wäre er vor acht Jahren auch
bereit gewesen, auf seine Pfarrei zu verzichten,
aber die Kirchgemeinde und die politische
Gemeinde wollten auf seine Anwesenheit und diejenige

seiner treuen Haushälterin, seiner Schwester
Marie, nicht verzichten. So war er mehr und mehr
auf die Mithilfe seiner Mitbrüder in Mariastein
angewiesen, und er war dafür sehr dankbar. Auch
ich möchte an dieser Stelle seiner lieben Schwester
Marie, die heute leider nicht dabei sein kann, weil
sie immer noch im Spital liegt, und meinen
Mitbrüdern, besonders P. Ambros, der die Hauptlast
der Aushilfen getragen hat, ein herzliches Ver-
gelt's Gott sagen.
Sein «Siehe, ich komme, deinen Willen zu tun»



205

forderte Gott unserem Mitbruder in den vergangenen

zwei Jahren immer mehr ab, besonders in
bezug auf seine Gesundheit. Seitdem P. Athanas
am Karfreitag vor zwei Jahren bei der Kreuzanbetung

zu Boden fiel, machten sich die gesundheitlichen

Störungen stärker bemerkbar. Und als er in
der Woche vor dem letzten Pfingstfest einen
schweren Sturz tat - seine Schwester konnte ihn
dabei vor dem Schlimmsten bewahren, wurde
aber selber schwer verletzt und musste mit ihm
das Spital in Laufen aufsuchen -, da liessen seine
Kräfte und sein Lebenswille noch mehr nach, und
er musste in den letzten Wochen auch sein «Siehe,
ich komme» zur Krankheit und zum Leiden
sagen, bis am letzten Sonntagnachmittag der Herr
an sein Krankenlager und Totenbett trat und
sprach: «Es ist genug.»
P. Athanas hatte die Gnade, am Hochfest des
heiligen Benedikt seine Seele in die Hände Gottes
zurückzugeben. 34 Jahre lang hatte er ausserhalb
des Klosters gelebt, gleichsam als Einsiedler oder
Anachoret, d. h. als einer, der nicht im Neulingseifer

des klösterlichen Wandels, sondern nach
längerer Bewährung im Kloster gelernt hatte, sicher,
ohne Hilfe eines anderen, allein, mit eigenem
Arm gegen die Verderbnis des Fleisches und der
Gedanken mit Gottes Hilfe zu kämpfen, wie
Benedikt sagt.
Seinen Mitbrüdern aber blieb er immer verbunden,

ganz besonders durch das Gotteslob des
Offiziums, das er sehr treu und solange es ihm
überhaupt möglich war, verrichtet hat. Auch fehlte er
nie an ihren Namenstagen und Festen, die sie im
Kloster feiern konnten, und er konnte sich im
Kreis der Mitbrüder und seiner Freunde auch
herzlich freuen.
Nun hat er sein Ziel auf Erden erreicht. Er hat
zum letzten Mal sein «Siehe, ich komme, deinen
Willen zu tun» gesprochen. Und wir dürfen die
Zuversicht haben, dass der Herr, dem er in der
Einfalt seines Herzens alles zum Opfer gebracht
hat, diesen seinen guten Willen auch bis zum
letzten Atemzug bewahrt hat und ihm nun dafür
seine Herrlichkeit, seine Freude und seinen Frieden

schenken wird in Ewigkeit.

In der Schrift
steht geschrieben... XI
P. Anselm Bütler

Die Eigenart des Johannesevangeliums

In den bisherigen Darlegungen über die Evangelien

war vom Johannesevangelium nicht die Rede.
Wamm nicht? Der Autor dieses Evangeliums hatte

doch die gleiche Absicht wie die Autoren der
andern Evangelien. Auch er wollte ein Evangelium

schreiben, das heisst, auch er wollte bezeugen,

wer Jesus ist. Auch er tat dies, indem er
berichtete, was Jesus sagte und tat als der Gesandte
und Heilbringer Gottes. Diese Absicht hat der
Autor klar ausgesprochen am Schluss des Evangeliums:

«Dies ist aufgeschrieben, damit ihr glaubt,
dass Jesus der Messias ist, der Sohn Gottes, und
damit ihr durch den Glauben das Leben habt in
seinem Namen» (20,31). Wenn das
Johannesevangelium besonders besprochen wird, so liegt
der eigentliche Grund darin, dass dieses Evangelium

sich von den andern auffallend unterscheidet.

«Das vierte Evangelium ist ein so eigenartiges
Gebilde, dass es sich nur schwer den übrigen neu-
testamentlichen Schriften zuordnen lässt» (G.
Bornkamm). Johannes unterscheidet sich «nach
Aufriss, Stoff, Begrifflichkeit und Stil wie auch
nach seiner theologischen Eigenart grundlegend
von den synoptischen Evangelien» (O. Knoch).
Auch uns Lesern erscheint das Johannesevangelium

als etwas «Fremdartiges», zu dem wir nur
schwer Zugang finden. Die andern Evangelien
«liegen uns viel näher».
Und doch, von der Situation her, in der das

Johannesevangelium entstand, steht uns dieses

Evangelium eigentlich viel näher als die andern
Evangelien. Wie die andern Evangelien will auch
dieses zuallererst eine Botschaft sein, die auf die
zeitgenössischen Probleme der damaligen Chri-


	P. Athanas Schnyder, Mariastein/Metzerlen : Homilie beim Beerdigungsgottesdienst

