
Zeitschrift: Mariastein : Monatsblätter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 59 (1982)

Heft: 8

Artikel: "Unruhig ist unser Herz...". XVIII, Gotteserfahrung in der Kleingruppe

Autor: Bütler, Anselm

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1031283

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 25.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1031283
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


197

«Unruhig
ist unser Herz ...» XVIII
P. Anselm Bütler

Gotteserfahrung in der Kleingruppe

In der letzten Folge dieser Artikelreihe sprachen
wir von der Gotteserfahrung im Gemeinschaftsgebet.

Dabei wiesen wir daraufhin, dass es heute
wohl der kleinen Gebetsgruppe bedarf, damit
Gemeinschaftsgebet so gestaltet werden kann,
dass es zu Gotteserfahrung führt. Mit dem Thema
Gemeinschaftsgebet haben wir auf einen Ort
hingewiesen, der für Gotteserfahrung grundsätzlich
geeignet ist: die Glaubensgemeinde. Nachdem
lange Zeit der religiöse Individualismus die
Glaubenspraxis prägte, ist es wohl doppelt nötig,
uns wieder klar bewusst zu werden, dass Glaube
und auch Gotteserfahrung ihre ersten und vorzüglichen

Orte in der Glaubensgemeinde finden.
Nun allerdings sind unsere Glaubensgemeinden
weitgehend anonym geworden. Weitherum hört

man die Klage, dass liturgische Gottesdienste
nicht als Gemeinschaftsanlässe erfahren werden.
Das hat verschiedene Gründe. Weithemm
kommt die Glaubensgemeinde nur zur Gottes-
dienstfeier zusammen, sonst bleibt sie in der
Zerstreuung. Es waren die Zeiten der
«Massengottesdienste», auf welche die liturgische Feier
zugeschnitten war. Solange man noch in einer
Gemeinde lebte, in der man sich kannte, konnte
hier noch ein Gemeinschaftserlebnis zustande
kommen. Heute aber werden unsere Gemeinden
auch im nichtreligiösen Bereich immer anonymer:
Man kennt einander nicht mehr. Dann aber
kommt dazu, dass heute die Zahl der Mitfeiernden

eines Gottesdienstes weitgehend auf
«Kleingruppen» zusammengeschmolzen ist, solche
Gottesdienste aber in Grossräumen stattfinden
und die Gottesdienste immer noch den Stil von
«Massenveranstaltungen» aufweisen. Zwar gibt
es die Möglichkeit, Gruppengottesdienste mit
eigenem angepasstem Stil zu feiern. Aber die
Vorschriften erlauben nicht, dass Pfarreigottesdienste
nach diesem Stil gefeiert werden, obwohl zahlen-
mässig eine Kleingruppe daran teilnimmt. Soll
heute wieder Zugang zu Gotteserfahrung und
Glaube durch die Glaubensgemeinde ermöglicht
werden, so kann das nur über die Kleingruppe
gehen.

1. Notwendigkeit der Kleingruppe
Es gibt verschiedene Gründe, dass wir heute die
Glaubensgemeinde als Kleingruppe gestalten und
pflegen müssen. Da ist einmal der allgemeine
Trend zur Kleingruppe in unserer europäischen
Gesellschaft zu beachten. «Hinsichtlich der Erwartung

ans Leben und der Einstellung zur Gemeinschaft

trat mit dem Phänomen der Spezialisierung
der Lebens- und Arbeitsbereiche eine zunehmend
intensive Veränderung ein. Die hochdifferenzierte

Gesellschaft, in der Arbeits-, Wohn- und
Lebensraum auseinanderklaffen, erlaubt den
Menschen eine Lebensführung nach eigener Wahl und
in wachsender Distanz zu allen Institutionen des
öffentlichen Lebens, auch der Kirche. Der einzelne

Mensch kann sich gar nicht mehr wie früher in



198

einer für ihn durchschaubar erscheinenden
Ordnung für das Ganze des Lebens in der Gemeinschaft

verantwortlich fühlen. Er lebt sinnvoll in
der Privatsphäre, zurückgezogen von der be-
wusstseinsmässig so gut wie unbewältigten
Wirklichkeit, einer Wirklichkeit, die die wichtigsten
Gegebenheiten seiner Existenz objektiv
bestimmt. Die Gemeinschaft ist nicht mehr der Ort
und der Rahmen der gesamten Lebensfühmng der
Person» (G. Schüepp).
Diese gesamtgesellschaftliche Situation treibt den
einzelnen in ein anonymes Leben und in die
Vereinsamung. Aber diese Anonymität und Vereinsamung

motiviert immer mehr Leute, aus eigener
Initiative über die verschiedenen funktionalen
Gesellschaftsbeziehungen hinaus personale
Gemeinschaft und Beziehung zu suchen. Diese
Grundhaltung von Menschen, personale Gemeinschaft

zu suchen, gibt der Kleingruppe eine heute
einmalige Chance, Menschen persönlich erreichen
und ansprechen zu können. Dies gilt in jedem
Lebensbereich, daher auch im Bereich des Glaubens

und der religiösen Praxis.
Dazu kommt aber der wichtigere Umstand, dass

grundsätzlich die Glaubensgemeinde der primäre
Ort der Gottesgegenwart und Gotteserfahrung
ist, diese Gemeinschaft aber nie universell
überzeitlich und überräumlich konzipiert werden
kann, sondern immer den entsprechenden
kulturellen Gegebenheiten angepasst werden muss.
Hier hat Jesus gegenüber dem Alten Bund einen
entscheidend personalen Akzent gesetzt. In der
Abschiedsrede bei Johannes spricht Jesus davon,
dass er und der Vater zu jenem kommen werden,
der ihn liebt, und dass sie bei ihm wohnen werden
(Jo 14, 23). Hier wird ein neuer «Wohnort» Gottes
genannt. Im Alten Bund war es der Tempel,
näher der Ort über der Bundeslade, wo Gott wohnte.

Jetzt ist es die Gemeinde der Glaubenden, die
Kirche, in der Gott wohnt. «Das Kommen Jesu zu
den Seinen bedeutet zugleich mit dem Kommen
Jesu die Ankunft Gottes. Mit der Wendung vom
<Wohnung nehmen> ist auf das Endgültig-Bleibende

der Gegenwart Gottes und der
Offenbarung aufmerksam gemacht. Nach diesem Wort

ist also die Gemeinde der Glaubenden die neue
eschatologische Gotteswohnung, sie ist der
Tempel Gottes in der Welt. Sie ist dies aber gerade
als die Gemeinschaft der Glaubenden, die inJesus
die Mitte ihres Glaubens gefunden hat. Die
Glaubensgemeinde ist jetzt der einzige legitime
Kultort. Ja, im Glauben wird auch der einzelne
selbst zur <Wohnung Gottes im Geist» (J. Blank).
Dabei dürfen wir allerdings nicht vergessen, dass

zur Zeit, als die Evangelien geschrieben und die
Glaubenserfahrungen festgehalten wurden, die
Kirche aus vielen Kleingruppen bestand,
«Hauskirchen». Noch im zweiten Jahrhundert galt als

Regel, dass eine «Pfarrei» Gottesdienstgemeinschaft)
dann errichtet werden muss, wenn zwölf

Familien sich zu einer Glaubensgemeinde
zusammengeschlossen haben. Hier können wir
einen Fingerzeig finden, wie heute Glaubensgemeinde

als Kleingruppe wieder zu bilden ist.
J. Blank kommentiert Jo 15,15f. (Ich habe euch
Freunde genannt...) folgendermassen: «Vielleicht

sind es heute die kleinen Gruppen und
Freundeskreise, in denen <Kirche> noch am ehesten

den neutestamentlichen Vorstellungen
nahekommen kann... In kleinen Gruppen wurde
immer wieder der Gedanke realisiert, dass

Christentum zu seiner Verwirklichung in der Welt der
konkreten, überschaubaren Gemeinde bedarf,
einer Gemeinschaftsform, deren Binnenstruktur
noch dem freieren Verband einer Art Grossfamilie
nahesteht, der also rechtlich nicht so starr fixiert
ist, wie dies bei einer Grosskirche auf die Dauer
wohl unumgänglich zu sein scheint. Liebe und
Freundschaft lassen sich auf längere Zeit
hindurch wohl nur bei einer gewissen Nähe praktizieren.

(Um das Jahr 100 waren die johanneischen
Gemeinden Randgruppen, denen die
gesellschaftliche und politische Anerkennung fehlte,
was dem Radikalismus des Engagements für die
andern zugute gekommen sein dürfte.)»

2. Formen der kleinen Glaubensgruppen heute
Beide angeführten Gründe, der gesamtgesellschaftliche

und der glaubensbedingte, zeigen uns,
dass die Bildung von kleinen Glaubensgruppen





200

heute kein «Luxus» ist, keine «Absonderlichkeit»,
sondern bitterernste Notwendigkeit. Faktisch hat
sich diese Entwicklung schon selber eingestellt.
Die alten Formen der Kirchenstruktur, z.B. das

Vereinswesen, sind weithin schon ausgestorben,
neue Formen (z.B. Familienkreise) haben sich
herausgebildet. Es ist heute dringende Notwendigkeit,

alle Möglichkeiten zu fördern, um den
Glauben zwischenmenschlich erfahrbar zu
machen. «Wer darauf setzt, dass ohne weiteres die
traditionelle Praxis fortgesetzt werden kann,
schaufelt der Kirche ihr eigenes Grab» (N. Mette).
Tatsächlich haben sich schon verschiedene
Formen von kleinen Glaubensgruppen gebildet, z. T.
durch die Initiative der Seelsorger, z.T. durch die
Initiative der Laien. Starke Resonanz gefunden
hat das Modell einer «Pastoral der konzentrischen
Kreise». Dieses Modell geht vom Grundsatz aus,
dass Sendung Sammlung voraussetzt. Daraus wird
gefolgert, dass eine Gemeinde darauf bedacht
sein muss, dass es in ihr innere Kreise gibt, in
denen die Entschiedenheit der Nachfolge gelebt
wird. Ihr Leben aus dem Glauben befähigt die
Glieder der inneren Kreise, ihre Verantwortung
für die Menschen wahrzunehmen, die seltener
aktiv sichtbar am kirchlichen Leben teilnehmen,
dennoch mancherlei christliche Werte anerkennen

und pflegen. Die Strategie der «Pastoral der
konzentrischen Kreise» zielt darauf, dass sich -
angeregt durch die Kerngemeinde - auch in den
äusseren Kreisen Zellkerne für ein bewussteres
Leben aus dem Glauben bilden.
Wohl die hoffnungsvollste Form der kleinen
Glaubensgruppen sind die «Basisgemeinden»
Südamerikas, vor allem in Brasilien. «Das
Charakteristische an diesen Basisgemeinden ist, dass sich
Gruppen von Christen gebildet haben, die
regelmässig zusammenkommen, die versuchen, ihr
alltägliches Leben, ihre Leidensnöte und Freuden,
ihre Probleme und Schwierigkeiten im Lichte des
christlichen Glaubens zu interpretieren, die
gemeinsam Gottesdienst feiern und - dies ist wich-
tig - gemeinsam versuchen, ihre Situation der
Unterdrückung zu verändern. Gerade diese enge
Verbindung von konkreten gesellschaftlichen und

politischen Aktionen zur Verbesserung ihrer
Situation und die ständige Konfrontation mit dem
und die Meditation über den Glauben ist typisch
für sie» (N. Greinacher).
Von diesen Basisgemeinden sagt Kardinal A.
Lorscheider: «Man kann heute noch nicht abschätzen,
welche Bedeutung die kirchlichen Basisgemeinden

für die zukünftige Entwicklung haben
werden. Es ist aber eine Tatsache, dass die Kirche in
Brasilien durch die Basisgemeinden immer mehr
eine Kirche der Armen wird, eine Kirche, die die
einfachen Leute in ihre Gemeinschaft aufnimmt,
eine Kirche, in der sie sich zu Hause fühlen. Die
Basisgemeinden sind gleichsam der sichtbare Ort,
wo sich die Armen als Volk Gottes, als Kirche
versammeln.»

Könnte nicht Europa von diesem Aufbruch in
Südamerika lernen? Allerdings ist zu beachten:
«Basisgemeinden in den Kirchen Europas haben
wohl nur Zukunft, wenn sie mehr sind als mehr
oder weniger konstruierte und von oben organisierte

Gruppen, mit denen der überlastete
Seelsorger hierzulande seine Aufgaben in der Pfarrei
noch einigermassen zu erfüllen versucht. Natürlich

kann und soll die Kleingruppe auch bei uns
zur Verlebendigung der Seelsorge und des christlichen

Lebens beitragen, um so die Grosskirche zu
ergänzen und mit neuem Leben zu erfüllen. Doch
nur wenn solche Kleingruppen, die es ja auch
hierzulande in vielfältiger Form gibt, ausbrechen
aus dem Rahmen einer allzu bequemen Bürgerlichkeit

und einer allzu perfekten Organisation
und Kirchenverwaltung, nur wenn sie Mut haben
zum Experiment und Phantasie zu neuen Lebensformen

in unserer <alt gewordenen Kirche>, nur
dann ist ihnen Zukunft verheissen» (J. Bommer).
Karl Rahner schreibt über die Basisgemeinden von
unten programmatisch: «Die Kirche der Zukunft
wird eine Kirche sein, die sich von unten her
durch Basisgemeinden freier Initiative und
Assoziation aufbaut. Wir sollten alles tun, um diese

Entwicklung nicht zu unterbinden, sondern zu
fördern und sie in die richtigen Bahnen zu leiten.»
Über die Bedeutung einer solchen Glaubensgemeinde

schreibt J. Bommer: «Kirchenerfahrung



201

ist für die allermeisten Christen konkret
Gemeindeerfahrung. Die Kirche begegnet ihnen in der
Pfarrgemeinde und in der Figur des Pfarrers und
seiner <Gehilfen>. Von der Qualität dieses konkreten

Gemeindelebens hängen zum grossen Teil die
Eindrücke und Erfahrungen ab, die der einzelne
Christ an der Basis der Kirche macht... Wer das
Glück hat, in einer lebendigen Pfarrgemeinde
aufzuwachsen und in eine Gemeinde
hineinzuwachsen, der wird diese positiven
Pfarreierfahrungen in den meisten Fällen auch auf die
Gesamtkirche übertragen und ein positives
Verhältnis zu seiner Kirche und damit auch zu
seinem Glauben gewinnen.»

3- Konkrete Beispiele
Was bis jetzt mehr theoretisch dargelegt wurde,
soll an konkreten Beispielen etwas verdeutlicht
werden. Zuerst möge nochmals eine «Enttäuschte»,

ein 18jähriges Mädchen zum Wort kommen.
«Ich bin auf der Suche nach einer Gemeinde. Ich
brauche Menschen, die so denken wie ich, die
Bibel lesen, die ihr Leben als Plan und Aufgabe
Gottes sehen. Zu diesem Standpunkt wäre ich
aber durch den katholischen Glauben nie gekommen.

In der katholischen Kirche ist alles so festgesetzt

Hier fehlt einfach die Gemeinschaft. Das
Gefühl der Brüderlichkeit nämlich, dass sie
vereint sind durch den Glauben. Es wird im Gottesdienst

alles mehr in Dialogen geredet. Was da
fehlt, ist die freie Beziehung zu Gott, dass man
mit ihm sprechen kann wie mit einem Vater,
einem Freund, der zuhört...» - Nun ein
«Gegenzeugnis» ebenfalls eines Jugendlichen, der
diese Gruppe gefunden hat: «Ich hatte das Glück,
vor einiger Zeit zu einer Gruppe zu stossen, die
ernstlich versucht, aus dem Glauben zu leben. Ich
kann bestätigen, wie befreiend ein Glaube in der
Gemeinschaft sein und dem Leben einen neuen
Sinn geben kann.»
Eine Mutter, die in einer Pfarrei beim Firmunterricht

mitwirkte, berichtet über eine «Sternstunde»,

die sie mit 7 Jungen erlebt hat, die sonst
kaum anzusprechen waren: «Wir begannen mit
einer Bildbetrachtung von Zacharias über die

<Geistsendung>. Alle waren bei der Sache.
Schliesslich habe ich den Text dazu vorgelesen,
und sie waren sichtlich beeindruckt: So war das
also mit Petrus! Aber das ist doch ziemlich lange
her. Und wie ist das heute? - In der letzten
Viertelstunde betrachten wir 12 Dias über das äthiopische

Hungertuch. Der Text beeindruckt sogar
meine Söhne, die sich still dazugeschmuggelt
haben. Keiner will gehen. Sie reden leise miteinander

Nicht die Firmung an sich interessiert die
Jungen, sondern ihre Bedeutung für das Leben
bzw. ihre verändernde Kraft im Leben bestimmter
Menschen.»
Religiöse Erlebnisse können sich auch in kleinen
Glaubensgruppen einstellen, die sich für eine
«Projektarbeit» einsetzen, im sozialen Dienst für
Hilfsbedürftige, im Einsatz für Umweltschutz
usw. Hier wieder das Zeugnis eines Jungen, der in
dieser Gruppe religiöse Erfahrung machen durfte:
«Im Laufe einer solchen Projektarbeit habe ich
erfahren, dass solidarisches christliches Handeln in
der Welt zur Lösung konkreter sozialer Probleme
beiträgt. Es wird konkret, was für mein persönliches

Leben in der sozialen Wirklichkeit vom
Evangeliumjesu Christi her bedeutsam ist, was christliche

Basisgruppen auch bei uns als eine alternative
Lebenspraxis auf lange Sicht bewirken können:
eine Hoffnung aus dem Glauben durch die Tat
der Liebe.»
So können solche kleinen Glaubensgruppen auch
erneuernd wirken auf die Gemeinde, auf die
«Grosskirche», sowohl im liturgischen wie im
sozialen Bereich. Das verlangt aber den Weg der
kleinen Schritte. «Man beginnt dort, wo man
seine besonderen Geistesgaben hat und wo sich
Chancen bieten. So entstehen aus kleinen
Anfängen oft grosse Dinge» (W. Rück). Bischof
W. Kempf schreibt in seinem Fastenhirtbrief
1976 folgendes: «Da die Vorbehalte gegenüber
Glaube und Kirche in der Regel mehr gefühls-
mässig als von der Vernunft eher begründet sind,
kann auch die Erfahrung von Glaube und
christlichem Leben her über den Kontakt und Umgang
mit gläubigen Christen vermittelt werden als über
Vorträge und Diskussionen.»


	"Unruhig ist unser Herz...". XVIII, Gotteserfahrung in der Kleingruppe

