
Zeitschrift: Mariastein : Monatsblätter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 59 (1982)

Heft: 7

Artikel: Gottes Wort hat mich frei gemacht : ein Lebensbericht

Autor: Spiecker, Kyrilla

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1031282

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1031282
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


181

Gottes Wort hat mich
frei gemacht
Ein Lebensbericht

Sr. Kyrilla Spiecker, Abtei Herstelle

«Ein Wort verwandelte mein Leben» - nein, so
nicht. Denn Gottes Wort verwandelt alle Tage
mein Leben. Doch das ist eine späte, eine reflektierte

Erfahrung. Am Anfang gab es nur die
Erlebnisfähigkeit eines Kindes. Am Anfang war da

nur ein kleines, sensibles Mädchen, das mit all
seinen Sinnen wahrnimmt und reagiert. Darum
stand am Anfang kein Wort, sondern ein Erlebnis.

Rückblickend weiss ich, dass es - als je neue
Erfahrung - mein ganzes Leben bestimmt und
begleitet hat. Es lässt mich bis heute nicht los. Es

wird mich bis zum letzten Atemzug in Atem
halten.

Ein Kinder-Kirchgangserlebnis
Weil ich noch gar nicht oder gerade erst lesen und
schreiben konnte, ist das angeführte Schriftwort
aus dem Nikodemus-Gespräch nur ein Stichwort.
Es fasst mein entscheidendes Kindheitserlebnis
zusammen und bricht es auf. - Hier das Wort: «So
sehr hat Gott die Welt geliebt, dass er seinen
einzigen Sohn hingab, damit jeder, der an ihn
glaubt, nicht zugrunde geht, sondern das ewige

Leben hat» (Joh 3, 16). - Und hier das Erlebnis:
Berlin-Dahlem hatte damals noch keine katholische

Pfarrkirche. Deshalb fuhren wir sonntags mit
der Strassenbahn nach Steglitz, in die heutige
Rosenkranz-Basilika. Dort bin ich getauft worden,
zur Erstkommunion gegangen und gefirmt worden.

Da wir vier Kinder sehr krankheitsanfällig
waren und die Eltern infolge gesellschaftlicher
Verpflichtungen nicht gegnügend Zeit für uns
hatten, betreute uns eine Hauslehrerin. Wir müssen

zu spät gekommen sein. Denn wir standen
hinten im Mittelschiff: mein Zwillingsbruder und
ich vor der Erzieherin, meine Schwester hielt sie

auf dem Arm. Mein jüngster Bruder (P. Rochus
OP) war nicht dabei, weil er noch zu klein war.
Als das Glöckchen zur Wandlung läutete, drehten
wir uns spontan um und wollten Erklärung. Wir
wurden zurückgedreht und auf die erhobene Hostie

verwiesen. Dabei wurde uns zugeflüstert:
«Das ist der liebe Heiland, der für uns gestorben
ist.»
Mehr ist nicht haften geblieben. Ich weiss nur,
dass mich die Mitteilung zutiefst aufgewühlt hat.
Ich weiss nur, dass ich elementar und endgültig
begriff, dass es dann nichts Lieberes und nichts
Wichtigeres gab als diesen «lieben Heiland». Als
ich später bei Paulus las, dass uns der Vater in
seinem nicht geschonten und hingegebenen Sohn
alles geschenkt hat (Rom 8, 32), fand ich meine
Reaktion vom Völkerapostel bestätigt: Ein Geschenk
kann man nicht bezahlen. Man kann es nur
annehmen oder abweisen. Für ein Geschenk kann
man nur danken. Für ein solches Geschenk kann
man nur mit sich selber, nur mit seinem ganzen
Leben danken. - So hat wohl mit dem Kinder-
Kirchgangs-Erlebnis unmerklich das Abenteuer
begonnen, das wir Nachfolge nennen.

Kindliche Wissbegier und missionarischer Eifer
Diese erste bewusste Christusbegegnung war
folgenreich. Ich konnte gar nicht genug von Gott
hören. Ich wollte viel mehr erfahren als das, was
unsere Kinderbibel enthielt. Tag und Nacht kreisten
meine Gedanken und Fragen um diese
unbegreifliche Liebe Gottes zu uns. Ich hatte einen un-



182

sichtbaren Freund gefunden. Ich war nie mehr
allein. Ich hatte einen Gesprächspartner. Einen, der
geheimnisvoll zu mir sprach. Einen, dem ich alles
erzählen konnte. - Ohne es zu wissen, hatte ich
meine Mitte gefunden, meinen Schwerpunkt, der
mich zum Stehauf-Männchen machte.
Gottes Liebe zur Welt und zum Menschen - wie
ich sie in der kleinen Hostie gesehen hatte -
forderte mich auf, nun auch selbst die Welt und die
Menschen wichtig zu nehmen. Gottes Liebe war
die Achse, um die sich die Welt drehte. Sie allein
konnte allem, was auf ihr lebte, passierte,
entstand, gedacht, erfunden und entschieden wurde,
Mass und Gewicht geben. Doch merkte ich sehr
bald, dass mein Standort eine andere Optik und
Wertung vermittelte, als ich sie weithin vorfand.
Vor Gottes Selbst-Aussage erschien mir die
Wertordnung der Welt fragwürdig. Mir kam gar nicht
der Gedanke, sie zu übernehmen. Im Gegenteil
forderte ich die ganze Welt heraus, sich Gottes
Selbsthingabe-Massstab zu stellen: Was zählen
sollte, musste erst die geheime Prüfung bestehen.
Nicht nur Bekannte und Freunde unseres Hauses

- Leute mit Rang und Namen - wurden von mir
erbarmungslos degradiert oder befördert; alles
und jedes wurde geprüft, gewogen angenommen
oder verurteilt. - Wie anmassend, wie unduldsam,

ungerecht und lieblos habe ich da in meinem

«heiligen» Eifer gerichtet!
Die soziale Dimension des Christusgeschehens
ergab sich von selbst. Die Liebe und Sorge für
Benachteiligte, Arme und Kranke lernte ich von den
Eltern. Sicher haben auch die «Invasionen» hungriger

Studenten Dr. Carl Sonnenscheins, die meine

Mutter bewältigen musste, dazu beigetragen. -
Gleichzeitig wuchs in mir ein missionarisches Sen-

dungsbewusstsein. Ich musste Gottes aufregende
wie beglückende Botschaft unbedingt weitersagen.

Ich war überzeugt, dass die anderen ebenso
betroffen reagieren würden wie ich.

Liturgie und Heilige Schrift
Dann aber merkte ich, dass weder den anderen
Kindern, noch den Erwachsenen Gottes Liebe bis

zur Lebenshingabe besonders wichtig war. Sehr

viel Unwichtiges nahmen sie viel wichtiger. Noch
schmerzlicher war die Entdeckung, dass es
Menschen gab - viele sogar - die nichts von Gott wissen

wollten, die ihn beschimpften, hassten,
leugneten. Sie wurden nicht einmal traurig, wenn sie

gefehlt hatten. Ich litt sehr darunter. Mein Urer-
lebnis hatte mich zwar gefesselt, aber noch nicht
befreit.
Doch entfaltete sich mit meiner eigenen Entwicklung

auch meine religiöse Erfahrung. Die «Liturgische

Bewegung» und die katholische Jugendgruppe

«Heliand» schenkten mir den ersehnten
Lebensraum. Hier durchwohnte Christus alle
Bereiche des Lebens und den ganzen Tag. Hier war
die Christus-Begegnung nicht auf Pflichtgebete
zusammengeschrumpft, sondern fand - nur auf
andere Weise - auch im Aufgegebenen, Alltäglichen

statt. Ich wuchs über mein Richten hinaus.
Ich hatte Menschen gefunden, die mir halfen, in
unbeschwerter Freude Gottes Welt zu erfahren,
zu ergründen, zu preisen.
Seit der Erstkommunion war das «Römische
Messbuch» meine «Bibel». Texte aus dem Alten und
Neuen Testament, Psalmen und Orationen waren
darin zu einem Ganzen gefügt und gliederten die
liturgische Feier von Tod und Auferstehung des

Herrn. Die Feier des Heils-Mysteriums erschloss
mir die Texte - und die Texte erschlossen mir tiefer

das Heilsmysterium. Da die Texte mit den
Sonntagen, den Hoch-Zeiten des Kirchenjahres
und den Festen der Heiligen wechselten, wanderte

mit der Jahreszeit auch das Licht. Die veränderte

Brechung liess mich anderes wahrnehmen als

zuvor. Mein Horizont weitete sich. Welten taten
sich auf. Obendrein setzten die Ereignisse des Tages

ihre eigenen Lichter. Sie gaben dem Schrift-
wort wie dem Ereignis des «Brotbrechens» aktuellen

Bezug. Beide waren uns ja «zum Leben in der
Welt» anvertraut worden - «bis er kommt».
Guardini, Pinsk und Kahlefeld - damals gleichzeitig

in Berlin tätig - vertieften die christologi-
sche Grundhaltung, die Freude an Gottes Wort
und das österliche «Erkennen» beim Eucharistiefeiern.

Die aus dem Mitfeiern der Liturgie
gewachsene Schrift-Exegese überschritt notwendig



183

intellektuelle Erkenntnis. Sie war ganz einfach
Erfahrungszuwachs aus dem Umgang mit Gott und
den Menschen; Erfahrung durch Teilhaben. Die
Gewöhnung ebnete nicht ein. Sie machte Gottes
Sorge, Gottes Erlöserliebe, Gottes Einsatz für
jeden von uns nur unbegreiflicher, aktueller,
aufregender.

Geschichte, Wort undLogos
Jetzt versuchte ich auch die Tages- und Weltgeschichte

in einem grösseren Zusammenhang zu
sehen: Schöpfung, Erlösung und Vollendung der
Welt gaben den Massstab für heute und morgen.
Unsere Geschichte ereignete sich zwischen dem
gekommenen und wiederkommenden Herrn.
Zwischen diesen Polen war auch der heraufziehenden

Naziherrschaft und deren Schrecken Platz
und Zeit zugewiesen. Auch sie waren Phase,
Vorübergang - und Herausforderung. Doch quer
durch alle Menschengeschichte hindurch und mitten

darin wuchs Gottes Reich, trüg Gottes
erbarmende Liebe den Neuen Himmel und die Neue
Erde aus.
Wie lebensnotwendig zu wissen das war, erfuhren
wir, als mein Vater 1933 nach Hitlers Machtergreifung

fliehen musste. «Der erste Kopf, der rollt»,
hatte Hitler verkündet. Über Nacht waren wir
eine verfemte, enteignete und schutzlose Familie
geworden. Wir standen selber im Prüfstand.
Es war jetzt hilfreich, dass mir durch meine geistlichen

Lehrer wie durch den betenden Umgang mit
Gottes Wort das geschriebene wie gesprochene
Wort kostbar wie auch verletzlich geworden war.
Ich hatte erfahren, dass jegliches Wort vom Logos
seine Würde wie sein Urteil empfing. Jedes konnte

seine Herkunft bezeugen wie auch verraten.
Die Ehrfurcht vor dem Wort hatte mich eigenem
wie fremdem Wort gegenüber kritisch und
verantwortlich gemacht.

MedizinStudium undKrieg
Nach dem Physikum - ich hatte nach dem Abitur
und Arbeitsdienst in Berlin mit dem Medizinstudium

begonnen - wurde ich mit dem «Negativ» Selbstbildnis in Kohle von Sr. Kyrilla Spiecker



184

meines Kindheitserlebnisses konfrontiert. Als ich
von der Studentenführung wegen Teilnahme an
der Fronleichnamsprozession vom Ernteeinsatz
ausgeschlossen wurde, fiel das Wort: «Wie kann
man Gott lieben!» - Noch im gleichen Jahr wurde
ich unter lebenbedrohender Anklage von der

Gestapo verhaftet - vielleicht als Tochter meines
Vaters, der in Frankreich eine Widerstandsbewegung

leitete. Dass ich die monatelange Isolierhaft
und die vielen Verhöre in der Prinz-Albrechtstrasse

unbeschadet durchstehen konnte, verdankte
ich wohl weniger meinen zweiundzwanzig Jahren
- als der inzwischen fest verwurzelten Urerfah-

rung: Gottes Liebe hatte auch mit dieser Bedrängnis

zu tun. Gottes Liebe durchdrang auch die
Gefängnismauern von Moabit. Gottes Liebe würde
auch das schrecklichste Urteil umschliessen.
Hatte Paulus nicht die gleiche Erfahrung
gemacht, als er den Römern schrieb, dass es einfach
nichts gäbe, was Christus hindern könne, uns
liebend nahe zu sein? Er zählt dabei viel Schreckliches

auf (Rom 8, 35-39). Paulus ermutigte mich.
Ich glaubte Gottes Liebe trotz und in aller Not
und Verlassenheit.

Arztin undKlosterberuf
Nach meiner unerwarteten Entlassung - bei der
man mir allerdings die Einlieferung ins
Konzentrationslager verhiess - konnte ich, dank der
Fürsprache Guardinis, mein Studium fortsetzen und
abschliessen. - Fünf Jahre klinischer Tätigkeit in
Berlin fielen in den Krieg. Die Entzeitvisionen der
Schrift hatten uns eingeholt. Apokalyptische,
nicht endenwollende Tage und Nächte brachten
uns ihre Opfer von der täglich näherrückenden
Front oder aus den pausenlosen Bombenangriffen
über und um Berlin. Brandbomben, eine Luftmine

und ein abstürzender Bomber zerstörten
teilweise das Krankenhaus. Granatsplitter der
«Stalinorgel» mähten bei der Schlacht um Berlin
Patienten, Schwestern und Arzte hinweg. Der Tod
war uns näher als der nächste Morgen. Dazu
kamen ausbrechende Seuchen, Hunger und Angst
vor den Russen. In Zerstörung, Schrecken, Trümmern

und Tod kündete sich der kommende Herr

an. Da war es unwichtig, ob er für die ganze Welt,
für wenige oder nur mich kam.
Gottes Wort war auf einmal unheimlich konkret.
Es gab Halt. Es reichte über das Heute hinaus. Ich
traute ihm. Zumal die Ereignisse allen Propagandaworten

der Medien davonrannten. Nur auf
Gottes Wort war Verlass. Nur Gottes Wort hatte
Kraft und Zukunft in dieser Untergangs-Situation.

Paulus hatte mich gelehrt, nicht auf das
Sichtbare zu starren, das vor meinen Augen
verging, sondern nach dem Unsichtbaren auszublik-
ken, das bleibt 2 Kor 4, 18). Darum konnte auch
eine andere Erfahrung des Apostels die meine
werden: «Von allen Seiten werden wir in die Enge
getrieben und finden doch noch Raum; wir wissen
weder aus noch ein und verzweifeln dennoch
nicht; wir werden gehetzt und sind doch nicht
verlasssen; wir werden niedergestreckt und doch
nicht vernichtet .» 2 Kor 4, 8-9).
Als mein Vater im Herbst 1945 aus dreizehnjährigem

Exil nicht nach Hause, sondern in den Westen

heimkehren durfte, war mit dem Ende der
Naziherrschaft auch der «numerus clausus» für
Klostereintritte aufgehoben. Mein Vater stellte
meinem Wunsch einzig die klärende Frage entgegen,

ob ich dem Ruf Gottes folge oder ein unter
dem Druck der Zeit geleistetes Versprechen einlösen

wolle. Als ich ihn beruhigen konnte, gab er
mich ohne Zögern frei, obwohl mein Zwillingsbruder

im Osten vermisst blieb und Rochus und
mein Schwager noch in Kriegsgefangenschaft
waren. Sein tröstendes Wort für meine Mutter
gehört auch zum Thema des Buches: «Ich wusste
euch all diejahre in Gottes Hand. Das musste mir
genügen.»
Als ich im Januar 1946 in die Klausur der
Benediktinerinnen-Abtei vom HL Kreuz in Herstelle
eingelassen wurde - seit Dezember 1945 versuchte
man mich als Gast des Klosters aufzupäppeln -
kam ich nach Hause. Hier war mein Kindheitserlebnis

daheim. - Weder Weltflucht noch die eigene

«Seelenrettung» hätten mir erlaubt, Nonne zu
werden. Es war Christi zwingender Ruf, der nach
einer bindenden Antwort verlangte. Der Widerstand

der Umwelt hatte ihn in vielen Jahren nur



185

Die Benediktinerinnenabtei Herstelle in Landschaft, gezeichnet von Altabt Urbanus Bomm (1980)



186

vernehmbarer gemacht. Was aus dem Blickwinkel
der Welt wie Verzicht aussah, war für mich
Lebenserfüllung. - Wieder ist Paulus mein
Kronzeuge: Seit er Christus begegnet war, hielt nichts
mehr den Vergleich mit ihm aus. Christus besetzte

sein Herz. Christus verteilte die Gewichte in
seinem Leben. Christus wies ihm den Weg der
Christusnachfolge und das Mass der Leiden zu,
damit er auch die Macht der Auferstehung erfahren

und künden konnte (2 Kor 3, 18).

Zu Christi Lob undzum Heil der Welt

Wen Christus in Dienst nimmt, der soll sein Lob
verkünden und dem Heil der Welt dienen. Das

gilt auch für «geschlossene» Klöster. Schon beim
Aufdrehen des Wasserhahns verlassen wir uns auf
den intakten Zustrom aus dem unterirdischen
Versorgungsnetz. Um wie viel mehr stellt uns unser

verborgener Einsatz in eine lebenswichtige
Weltverantwortung.
Ich ahnte nicht, dass Odo Casel, Mönch aus Maria
Laach, der bis zu seinem Heimgang in der Osternacht

1948 Spiritual unserer Abtei war, mich mit
seiner Mysterientheologie zu den Quellen meiner
ersten Christuserfahrung führen würde. Die tägliche

Eucharistiefeier, Konferenzen sowie das
Leben in dieser Gemeinschaft halfen mir und meinen

Schwestern die Höhe und Breite und Tiefe
des Christus-Mysteriums zu erahnen.
Mit dem Klostereintritt umkreiste das Gotteslob
vom Morgen zum Abend «die Taten seiner Huld
und Treue». Gleichzeitig erfuhr ich das uns von
der Kirche aufgetragene Chorgebet als eine
ungeheuerliche Botschaft Gottes für die Welt. Gottes
Wort war allen Schlagzeilen voraus, relativierte
sie, demaskierte sie. Gottes Wort trug die Welt
durchs Heute und Morgen. Ebenso erlebte ich die
tägliche Feier des «Herrengedächtnisses» als

weltbezogen. Nahm der Herr mit unseren Gaben
nicht die ganze Welt in seinen erlösenden Tod,
um sie dem Vater heimzubringen? Vertrat ich
nicht diese Welt? Hatte der Herr mich nicht zu ihrer

Stimme bestellt?

Gottes Wort - ein Netz um die Welt
Das gesungene, gelesene, gehörte und meditierte
Gotteswort knüpfte ein Netz um die Welt und
fing sie ein und auf. Ebenso knüpfte es Beziehungen

zu allem Geschehen, zu allen Menschen, zu
allen Lebens- und Wissensbereichen, zur Kunst
und Literatur. Die über mich hereinbrechende
Fülle suchte sich ein Ventil: Ich versuchte malend
und schreibend Erfahrenes zu umkreisen. Dabei
wurde ich selber eingekreist von Gottes Geheimnis;

denn das Eigentliche, das ich gestalten und
aussagen wollte, blieb ungesagt - unsagbar
vielleicht. Vielleicht wächst so Glauben: Verborgen in
Gott - wie der Embryo im Schoss seiner Mutter
(Kol 3, 3).
Bei der Erschliessung der Schrift war mir das

Fachwissen der Theologen sehr hilfreich. Dennoch

blieb es mir nur ein Hilfsmittel. Die
Fachsprache der Theologen ist mir nur eine der unzähligen

Türen in Gottes Welt und Wort. Ich spreche

gern über Gott. Doch im Gespräch mit Gott lerne
ich mehr. Beten wir nicht zu Beginn jeden Tages:
«Im Geheimen lehrst du mich deine Weisheit»?
(Ps 51, 8). - Weil Gottes Wort mit jedem neuen
Tag über neuen Aufgaben, neuen Ereignissen,
neuen Erfahrungen, neuen Begegnungen leuchtet,

kann ich es immer neu, oft wie zum ersten
Mal hören. Es wird Gottes unerschöpflicher
Kommentar zum Heute - und Licht auf dem Weg. -
Weil Gottes Wort alle Stunden des Tages
durchtränkte, musste die Bibel mein wichtigstes und
liebstes Buch werden. Sie wurde mir zum Steckbrief

bei der Suche nach Gottes Gesicht, zur Wegkarte

für jeden Tag, zur persönlichen Mitteilung -
aber auch zur Herausforderung und zum Spiegel.
Sie enthält das Lebensprogramm meiner
Christusnachfolge. Sie liefert mir keine Rezepte, noch
nimmt sie mir eine anstehende Entscheidung ab.
Aber sie gibt mir Entscheidungshilfen. Sie lehrt
mich die Geister zu scheiden, ob sie aus Gott sind

- auch die eigenen (1 Joh 4, 2).
Was ich da Tag um Tag seit fünfunddreissig Jahren

aussprechen darf, stellt mich, befragt mich,
überführt mich. Gottes Wort gibt mir Verhaltensmuster,

weist mich zurecht und bringt mich alle



187

Tage zur Umkehr. Es tröstet mich auch, richtet
mich auf und begleitet mich wie ein Freund. Der
lebendige Umgang mit Gottes Wort hat im Laufe
der Zeit auch meine inneren Sinne geschärft: Ich
durchschaue meine Vorwände, meine
Scheingründe, meine Ausreden. Ersatz kann sich nicht
mehr hinter Tarnnamen verstecken. Alle geheimen

Fluchtversuche des Alltags enden unter Gottes

Augen. In diesem Licht wird sichtbar, was
stimmt und was nicht stimmt; was von Gott oder
von mir kommt. Es ist ein warmes Licht, weil es

aus Gottes guten Augen kommt. Darum kann
mich die Wahrheit, die es aufdeckt, frei machen.
Sie schickt mich befreit, je neu auf den Weg.

Gottes Wort - Weg zu Christus
Ich musste auch lernen, dass Gottes Wort nicht
durch verschlossene Türen geht; dass ich mich
ihm öffnen und ihm Platz schaffen musste; dass es

nur wirken konnte, wenn ich ihm traute. Es reichte

nicht, es auswendig zu wissen, noch, es zu
bewundern und zu geniessen. Nicht einmal es zu
«glauben» genügte - das taten auch die Dämonen
(Jak 2, 19). Aufnehmen musste ich es, ihm trauen
und es dann tun! Ich begriff, dass sich auf Gottes
Wort einlassen und die Christusnachfolge
zusammengehörten; ich begriff, dass Christus nachfolgen

sehr konkret war; dass es keinen anderen Weg
in die Auferstehung, ins Ostern gibt - als über das

aufgerichtete Kreuz. Mit der immer neuen Oster-
erfahrung wuchs auch der Osterglauben. Jeder
Ostererfahrung ging eine je andere Sterbeerfahrung

voraus. Ostern erfahren und Erlöstsein erfahren

waren ein und dasselbe: reines Geschenk.
Ostern brach mir die Welt, die Schuld, das Leid
und den Tod auf ins grenzenlose Leben aus Gott,
bei Gott. - Mit der wachsenden Ostererfahrung
änderten sich auch meine Fragen an Gott. Ich
fragte jetzt: Was will mir Gott mit dieser Nachricht,

mit diesem Auftrag, mit diesem Schmerz,
den ich nicht einordnen kann, sagen? Ich fragte
jetzt: Wie würde Christus in meiner Lage
handeln? Ich fragte jetzt: Hast du mit deinen oder
mit Gottes Augen geschaut und geurteilt? Ich
fragte jetzt: Habe ich Christus miteingeladen?

Darf er dabei sein - oder ist er unerwünscht?
So kam ich immer mehr hinter mich und vor Gottes

gutes Gesicht. Mit meiner Erbärmlichkeit
wuchs auch Gottes Erbarmen. Nicht nur meine
Tugend schmolz vor seinen Auge dahin. Auch
mein Versagen verbrannte unter ihnen zu Asche.
Am Anfang meiner Christusbegegnung hatte ich
nur die andern an ihrer Antwort auf Gottes Liebe

gewogen. Dann lag ich selbst auf der Waage,
solidarisch mit allen. Dabei erfuhr ich, dass Gottes
Liebe immer grösser ist als alles, was wir Gott und
einander antun können. Gottes Liebe hatte am
Kreuz wirklich die Schuld der ganzen Welt
aufgewogen.

Uber solchem Erfahren ist mein Herz nicht nur
älter, sondern auch weiter geworden. Wenn allein
Gottes erbarmende Liebe zählt und Gewicht hat,
konnte ich mich getrost unwichtig, leicht
nehmen. Dabei schrumpft mein Leben auf die richtigen

Proportionen zusammen. Das ordnet mein
Leben. Das schenkt mir jeweils den richtigen
Abstand und die richtige Nähe. Das gibt mir den
Blick frei für Gott und die Menschen.
So darf ich rückblickend feststellen: Gottes Wort
hat mich frei gemacht. Es lockt mich täglich fort
von mir selbst, hin zu den andern. Es stärkt in mir
die Erwartung des Herrn. Es hat mein Leben zu
einem Abenteuer gemacht. - Gottes Wort läuft mir
nach. Es holt mich ein. Es ist mir immer voraus:
Christus entgegen. Es nimmt mir die Angst vor
der Zukunft und die Angst vor dem Heute. Es

gibt auch dem Unverstandenen einen noch
verborgenen Sinn. - Ich erwarte für mich und die
Welt nichts als lauter Erbarmen. Denn der Herr
lässt nichts unfertig liegen. Darum freue ich mich
einfach auf die Begegnung mit Gottes Gesicht.
Darum möchte ich es von allen Dächern rufen,
möchte ich es jedem ins Herz flüstern und auch
denen, die es nur vergessen haben: Gott hat dich
lieb! Er hat sich für uns dargebracht!

Dieser Beitrag wird unter anderem Titel auch im Buch «Ein

Wort verwandelte mein Leben» (Regensburg, Pustet 1982)
erscheinen.


	Gottes Wort hat mich frei gemacht : ein Lebensbericht

