
Zeitschrift: Mariastein : Monatsblätter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 59 (1982)

Heft: 7

Artikel: Teresa von Avila : eine Annäherung an Leben, Werk und Persönlichkeit

Autor: Scherer, Bruno Stephan

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1031280

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1031280
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


169

Der Künstler
in der Kirche VIII
P. Bruno Stephan Scherer

Unter «Künstler» haben wir in diesem Zusammenhang

und in diesen Heften immer auch Künstlerinnen

verstanden, auch weibliche, nicht nur
männliche Kunstschaffende. Das ist der Grund,
warum der Reihen-Titel dieses Heftes nicht
abgeändert wird, obwohl darin eigentlich nur von
Frauen die Rede ist und Frauen zu Wort kommen.

Warum nur Frauen? Weil es am 4. Oktober 1982
400 Jahre seit dem Tod von Teresa von Avila sein
werden, der ersten Frau, der die kirchliche Ehre
einer Kirchenlehrerin zuteil wurde (1970). Freunde

in Le Pâquier FR, die zugleich auch Freunde
der Karmelitinnen in jenem Greyerzer Dorf sind,
haben mich mit den Schwestern des Karmels zu
Pâquier bekannt gemacht. Sr. Marie-Agnès de la
Trinité, eine leibliche Schwester des Engelberger
Benediktinerpaters Frowin Keel, des Missionars in
Kamerun, hat mich an das Teresianische Jubiläum
erinnert und mir etwas Literatur für die «Approximation»

in diesem Heft gegeben. Vielleicht
entdecken auch junge Leserinnen den Charme der
bewundernswerten Heiligen und die Faszination
des Karmels.
Auf die Benediktinerin Kyrilla Spiecker aus der
berühmten Abtei vom Heiligen Kreuz zu Herstelle

in D-3472 Beverungen hat mich die Lyrikerin
Lucia Cors, Paderborn, aufmerksam gemacht. Als
sich Sr. Kyrilla im letzten Sommer in Davos erholen

durfte, habe ich sie besucht und mit ihr an
einem regnerischen und windigen Nachmittag eine
Exkursion zu den schmiedeisernen Grabkreuzen
in Lantsch/Lenz und zur karolingischen Kirche St.
Peter in Mistail über der Albulaschlucht
unternommen. Staunend entdeckte ich ihre monasti-
sche und künstlerische Welt.

Teresa von Avila
Eine Annäherung an Leben, Werk und
Persönlichkeit

P. Bruno Stephan Scherer

Par approximation
«Approximations» nennen die französischen
Literaturkritiker die Versuche, sich des Lebens und
des Werks eines Künstlers, Schriftstellers oder
irgend einer Persönlichkeit zu versichern. «Par

approximation» - annäherungsweise - machen sie

sich vertraut mit dem Neuen und Einzigartigen,
dem Eigenständigen des betreffenden Menschen
und seines Werks. «Par approximation» wollen wir
uns an Persönlichkeit und Werk einer grossen
Heiligen und mystischen Schriftstellerin aus dem
nachmittelalterlichen Spanien heranmachen,
deren Todestag sich am 4. Oktober 1982 zum 400.
Mal jähren wird. Teresa (oder latinisiert: Theresia)
gilt als «grösste und genialste christliche Mystikerin»1,

als «aussergewöhnliche Frau mit einem
leidenschaftlichen Herzen, einer klaren Intuition
und einem erstaunlichen Organisationstalent»2.
Zusammen mit Katharina von Siena wurde Teresa

von Avila als erste Frau zur Kirchenlehrerin erhoben.

Das Tagesgebet im katholischen Messbuch

sagt denn auch von Teresa, Gott habe sie der Kirche

als Lehrmeisterin des Weges zur Vollkommenheit

geschenkt, und wir bitten darin Gott: «Gib
dass wir in ihren Schriften Nahrung für unser
geistliches Leben finden»3.
Was wissen wir aber gemeinhin von ihrem Leben
und Werk, von ihrer die Jahrhunderte durchdringenden

Persönlichkeit und Faszinationskraft?
Sind sie heute noch zu verspüren?

Ein schrecklichesJahrhundert
Teresa wurde zu Beginn des 16. Jahrhunderts in
eine unruhige, von Kriegen, Eroberungen,
Entdeckungen, von Reformation und Gegenreform
zerfurchte Zeit und Welt hineingeboren. 1517
schlug Martin Luther seine Thesen an der Schlosskirche

zu Wittenberg an, womit die Lawine der



170

Reformation ins Rollen kam. 1519 trat Zwingli
sein Amt als Prediger am Grossmünster in Zürich
an und ward Karl V. römischer Kaiser. 1519/21
eroberte Cortés Mexiko. 1529 belagerten die Türken

Wien. 1533 legten Ignatius von Loyola und
sechs Gefährten in Paris die Gelübde ab. 1535
starben BischofJohn Fisher und Lordkanzler Thomas

Morus in London den Martertod. Kurz:
Theologen, Kirchenfürsten und Reformatoren,
Konquistadoren und Söldnerführer, Herrscher und
Heilige gaben dem 16. Jahrhundert das Gepräge.

Karmelitin, Mystikerin
Teresa de Ahumada y Cepeda wurde am 28. März
1515 in Avila (Spanien) geboren. Als sie dreizehn

Jahre alt war, starb ihre Mutter. Der Vater gab die
16jährige als Zögling ins Augustinerinnenkloster
in Avila. Nach zwei Jahren kehrte sie - kränkelnd
- ins Elternhaus zurück, trat aber an Allerseelen
1535 ins Karmelitenkloster von Avila ein,
erkrankte nach Noviziat und Profess schwer und
erholte sich nur allmählich. Da sie offenbar für
anstrengende Arbeit zu schwach war, verlagerte sich
ihr ganzes Streben auf das innere Leben. Sie lernte
das Herzensgebet kennen und erfuhr nach und
nach all jene Stufen mystischen - d.h. vertieften
religiösen - Lebens, die sie 1577 im «Castillo interior

- las Moradas» («Die Seelenburg») beschrieb.
Es stellten sich auch ausserordentliche mystische
Ereignisse und Zustände ein: Gesichte, Visionen,
Verzückungen und Entrückungen, die Teresa
manchmal auf Anweisung ihrer Beichtväter zu
beschreiben versuchte. Nach einer schrecklichen
Vision der Hölle legte sie (1560) das Gelübde ab,
immer das Vollkommenere zu tun und beschloss,
die Ordensregel (des Karmels) vollständig zu
beobachten. Entgegen der Mehrheit der Mitschwestern

in Avila suchte sie mit einigen Gleichgesinnten
die dem Geist der Betrachtung und des inneren

Gebetes schädliche Hinwendung zur Welt
(u.a. tägliche Gespräche mit Klosterbesuchern,
Bekannten und Verwandten) zu meiden. Ihr
schwebte das ursprüngliche karmelitische Ideal
eines Eremitendaseins vor, das innerhalb einer
Gemeinschaft gelebt werden könnte und darin es

einzig darauf ankam, dem Freund und Herrn Jesus

Christus näher zu kommen.

Klostergründerin, Ordensreformatorin
1562 gelang es ihr und ihren Gefährtinnen trotz
vieler Widerstände, ein erstes Reformkloster zu
gründen: St. Josef in Avila. Das einst kränkliche
Mädchen entwickelte sich zu einer tapferen
Verfechterin ihres klösterlichen Ideals, zu einer
feinfühligen, mitreissenden, humorvollen und
frohmachenden geistlichen Führerpersönlichkeit. Bis

zu ihrem Tod am 4. Oktober 1582 (der wegen der
gregorianischen Kalenderreform zum 15. Oktober
erklärt wurde, daher ihr Fest am 15. Oktober)
vermochte sie - immer gegen Hindernisse, Intrigen

und Verbote sich zur Wehr setzend -
siebzehn Frauen- und zwei Männerklöster ihrer
Reformrichtung zu gründen.
Teresa musste für ihre Neugründungen viel
herumreisen, meist im wenig konfortablen Ochsenkarren

und auf holprigen Strassen. Es ist ergreifend,

den Briefen der Klostergründerin zu
entnehmen, wie herzlich und mütterlich sie sich ihrer
vielen Töchter annahm. Man erinnert sich dabei
an die rührende Sorge des heiligen Paulus um das

Wohlergehen der von ihm gegründeten
Christengemeinden. Da fügt Teresa zum Beispiel im Januar

1574 dem Schreiben an die Priorin des Karmels
von Salamanca bei: «Der Johanna von Jesus sagen
Sie, sie möge mir Nachricht geben, wie sie sich

fühlt; sie hatte am Tag meiner Abreise so ein
eingefallenes Gesicht» (T 82)J.
Teresa wurde in ihren Plänen und Unternehmungen

wirksam unterstützt durch weitblickende
Theologen und Ordensmänner, u.a. durch den
Franziskaner Petrus von Alcantara und durch
Johannes vom Kreuz, einen ihr kongenialen Karme-
liten, Lyriker und Mystiker.

Teresianischer Karmel
Und siehe, ihr Werk hatte Bestand! Zwar hat sich
auch der Stammorden, die sogenannten
«Beschuhten Karmeliten», durchgesetzt. Ihm gehören

heute (d.h. 1979)5 rund 1000 Schwestern und
2500 Brüder an, während der Teresianische Kar-





172

mel (die sog. «Unbeschuhten Karmeliten») rund
13 000 Nonnen in zirka 80 Klöstern, davon drei in
der Schweiz, und 3500 Brüder in zirka 350
Klöstern, mit einer Niederlassung in der Schweiz,
zählt.
Zum Teresianischen Karmel gehörten auch die
«Kleine Theresia», Therese von Lisieux
(1873-1897), und Edith Stein (1891-1942), die
seit 1933 im Kölner Karmel als Sr. Teresia Benedicta

a Cruce lebte und - als geborene Jüdin -
zusammen mit ihrer leiblichen Schwester und mit
Zehntausenden von andern Juden in Auschwitz
den Tod fand. Beide berühmten Karmelitinnen
haben die «grosse Theresia» als ihre geistige Mutter

verehrt.
Teresas Werk hatte Bestand nicht nur ob der
Faszination ihrer Führerpersönlichkeit und ihrer
mitschwesterlichen und mütterlichen Gesinnung,
sondern auch ob ihrer Schriften: Was sie dachte
und empfand, was sie plante und verwirklichte,
was sie in einem harten Kloster- und Meditationsleben

erfuhr, hat sie aufgeschrieben, bleibt als
Lebensweisheit bestehen, als ein kostbarer Schatz,
der immer wieder neu entdeckt und gehoben werden

kann. «In bisher unübertroffener Klarheit,
Spontaneität und Lebendigkeit», schreibt Ulrich
Dobhan, ein Kenner ihres Werks, habe Teresa

jene unsagbaren Geheimnisse, jene herrliche
Freundschaft beschrieben, die sich im Tiefsten
des Menschen, «in der innersten Mitte der inneren
Burg zwischen Gott und Mensch ereignen» (D)s.
Bis heute können die geistlichen Töchter und
Söhne Teresas ihrem authentischen Willen, ihrer
Geistigkeit, ihrer Regel-Auslegung und ihrem
Verständnis des Evangeliums und des Christseins
fast unmittelbar begegnen: in ihren Schriften.

Die Schriftstellerin
Teresa stand auf der Schwelle zur Neuzeit und
war doch in ihrer Geistigkeit noch ganz von den
frühen Kirchenvätern geprägt. Auf die Lektüre
der Briefe des heiligen Hieronymus (340-420) hin
fasste sie den Entschluss, ins Kloster zu gehen.
(Später sollte die Lektüre von Teresas
Lebensbeschreibung, «Vida», der hochtalentierten jun¬

gen Wissenschafterin Edith Stein den Anstoss zur
Konversion und zum Eintritt in den Karmel
geben.) Gregors des Grossen (540-604) Ijob-Kom-
mentar half Teresa, in ihrer langwierigen Krankheit

die Hoffnung zu bewahren. Die Bücher des

Augustinus (354—430) bestärkten die junge Nonne

im Suchen nach dem rechten Weg. Augustinus
wurde ihr zum Vorbild für ihr geistliches Ringen
und Streben. Im Rahmen ihrer Möglichkeiten hat
sie sich aber auch mit den Theologen ihrer Epoche
auseinandergesetzt.
In Anlehnung an die «Soliloquia - die Alleingespräche»

Augustins verfasste sie 1566 die «Excla-
maciones - Rufe»: glutvolle Meditationen über
das Leben in der Gnade, die Vereinigung mit
Gott in der Liebe und die unendliche Barmherzigkeit

Gottes (T 149).
Ohne äussere Anregung oder Nötigung hätte
Teresa wohl nicht geschrieben (oder nur weniges ausser

den Briefen). Als sie ihr erstes Reformkloster
gründen wollte, wurde sie vom Ordensprovinzial
nach Toledo «strafversetzt». Dort schrieb sie in
bewundernswerter Gelassenheit und Musse ihre
«Vida«, ihre Autobiographie oder - wie sie es

selbst gern nannte - ihr «libro de las misericordias
de Dios», das Buch der Erbarmungen Gottes in
ihrem Leben, das - wie angedeutet - Edith Stein als

Babysitterin bei einer befreundeten katholischen
Familie vom Regal griff und eine Nacht lang
nicht mehr aus den Händen legte. Am Morgen
sah sie ihren geistig-geistlichen Weg in klaren
Umrissen vor sich.
Als Teresa de Jesus (so nannte sie sich fortan) 1562
nach Avila zurückkehren und in ihrem neuen
Konvent St. Josef leben durfte, schrieb sie (1563)
für ihre ersten Töchter den «Camino de perfeccion
- Weg der Vollkommenheit))-, an Hand des Vaterunser

zeigt die geistliche Seelenführerin, wie
Tugendübungen, vor allem Demut und Nächstenliebe,

den gottsuchenden Menschen auf die Gnade
der Beschauung vorbereiten. Sie hielt eine solide
Askese als Fundament für eine gesunde Mystik.
Das reifste Werk gelang der mystischen Autorin
innert fünf Monaten, ein Jahrfünft vor ihrem Tod
- P. Gracian hatte sie darum gebeten: «Castillo in-



173

terior/Las Moradas - die Seelenburg»: In sieben
Stufen (Wohnungen) vollzieht sich (nach Teresas
vereinfachender Beschreibung eines an sich
unbeschreiblichen, komplexen seelischen Vorgangs)
der Aufstieg eines mystisch begnadeten Menschen
bis zur «unio mystica», der Vermählung mit dem
«himmlischen Bräutigam». Teresa hatte die in
diesem Meisterwerk mystischer und mystagogischer
(zur Mystik hinführender) Literatur beschriebenen
Schritte, Zustände und Erlebnisse selbst in
Schmerzen erlitten und in hohen Freuden erfahren.

Am 18. November 1972 soll sie die «Gnade
der mystischen Vermählung» empfangen haben.
So spricht sie auf dem Sterbebett von Jesus Christus

wie eine spanische Braut und Frau von ihrem
Bräutigam und Ehegatten; anlässlich des Empfangs

der Wegzehrung betete sie: «Mein Herr und
mein Gemahl! Gekommen ist die ersehnte Stunde:

Es ist Zeit, dass wir uns sehen, mein Geliebter
und Herr!» - Aber Teresa steht mit beiden Füssen
auf dem Boden: mystische Gaben hält sie nur
dann für echt, wenn der Beschenkte zugleich
demütiger, liebevoller, einsatzbereiter wird.
Sinn für Humor und Situationskomik verrät die
Heilige in ihrem «Libro de las Fundaciones - die
KLostergründungen». Auch dieses Buch wurde auf
Anweisung eines geistlichen Ratgebers hin verfasst
in den Jahren 1573—82 und setzt die «Vida» fort.
Darin erinnert sie sich der Schwierigkeiten und
Komplikationen bei ihren 18 Klostergründungen.
Vielleicht gehört Teresas Wort: «Wenn Rebhuhn,
dann Rebhuhn; wenn Fastenspeise, dann eben
Fastenspeise», in diesen Zusammenhang. Man
soll sich an allem Guten und Schönen, das uns das
Leben bringt, freuen, sagt Teresa mit diesem
Wort, dem Harten und Leidvollen soll man sich
aber auch nicht entziehen. (Der Reinhöld Schneider-

und Paracelsus-Kenner Pirmin Meier bestellte
als Mittagessen auf dieses Wort hin in Avila, wohin

er mit seiner Frau auf einer Ferienreise kam,
die «Speise der Reichen» im Mittelalter [gemäss
Paracelsus und Teresa], Rebhuhn.)
Zahlreiche kleinere Schriften (vor allem die «Rela-

ciones - Berichte» an wissbegierige Beichtväter
und Theologen, die von der Mystikerin Hinter-

Der Geliebte ist mein
Ich gab mich, gab mich gänzlich hin!
So ausgewechselt wurde ich,
dass ich für den Geliebten bin!
Und der Geliebte ganz für mich!

Mich hat t

verwundet und eingefangen.
Er hielt mich, der Liebe Erreger;
nun kann ich nichts andres verlangen.
Mein Leben ist übergegangen,
ich muss des Geliebten nun sein.
Und weil wir im Tausch uns durchdrangen,
ist der Geliebte nun mein.

Er trafmich mit einem Ffeile,
von Liebessäften durchtränkt.
So ward ich zu meinem Heile
des Schöpfers, der Lichtwelten lenkt.
Ich habe an Gott mich geschenkt
und muss des Geliebten nun sein.
Nicht will ich die Liebe, die geile;
ist der Geliebte doch mein.

Teresa von Avila



174

grunds-Aufschlüsse über ihre inneren Erlebnisse
verlangten) und «Cartas - Briefe» gehören auch
zum theologisch-autobiographischen Gesamtwerk.

Die Briefe - von Tausenden sind nur etwa
400 erhalten geblieben - bezeugen Teresas köstliche

Unmittelbarkeit und warme Menschlichkeit.
So etwa wenn sie eine vortreffliche Forelle von der
Herzogin von Alba erhält und gleich
weiterschenkt (T 82) oder wenn sie einem schläfrigen
Mönch erklärt, dass ein guter Schlaf auch ein
Gnadenerweis Gottes sei (T 64). Da gewinnt diese

Heilige aus dem stolzen, steifen und eisernen 16.

Jahrhundert - sie betonte die Demut und Armut
in einer Kirche, die in Hochmut und Korruption
fast erstickte, in einem Spanien, das in
Eroberungssucht, Macht- und Goldrausch fieberte -
menschlich-nahe, gewinnende Züge.

Religiös-christliche Lyrikerin
Teresa hat auch «Roeslas - Gedichte» verfasst. Sie

war nicht professionelle Lyrikerin, aber starke
Erlebnisse und Erkenntnisse drängten sie doch zum
gebundenen Wort, zur Verdichtung, zum Bild.
Irene Behn, eine Kennerin der Schriften Teresas,
bezeugt, das Gedichte-Schreiben sei sowohl von
Teresa wie von Johannes vom Kreuz als eine
«unschätzbare Gabe des Geliebten» gedeutet worden;
vor ihrem «Neuen Leben», vor dem Einsetzen
mystischer Gnaden sei sie nicht zur Gestaltung eines
Gedichtes imstande gewesen6. Vielfach schrieb
Teresa für ihre Mitschwestern auf hohe Feste hin
«Feiergedichte». «Es konnte geschehen», berichtet
Irene Behn, «dass die Heilige ihr schwebendes
Gedicht nicht nur mit Tönen, sondern auch mit
Tanzschritten begleitete, bis ihre klösterliche
Familie sich ihr zu heilig musischem Chore an-
schloss. Ähnliches wird in einem Falle von Johannes

vom Kreuz bezeugt» (aaO 92).
Ganz unbeabsichtigt, vermute ich, wie Goethes
«Wandrers Nachtlied II», ist wohl das neunzeilige
Kurzgedicht «Nichts sei dir Trübung» (hier beigefügt)

entstanden. Es ist die innige Tröstung eines
erschreckten Kindes durch eine verständnisvolle
und weise Mutter. Es ist bildlos und atmet den
Hauch der Abschiedsreden Jesu beiJohannes.

Das 16. Jahrhundert galt als «goldenes» Jahrhundert

für die religiöse spanische Lyrik. Offenbar in
Anlehnung an sie und an die «Hohe-Lied»-Tradi-
tion der europäischen Lyrik beschreibt Teresa im
(hier beigestellten) Gedicht «Der Geliebte ist
mein» die Verbindung des liebenden Menschen
mit Gott in Sprache und Bildern weltlicher
Liebeslyrik. Wie ein Jäger hat der Geliebte die
Liebende eingefangen (vgl. Amor mit Pfeil und Bo-

gen).
Teresas Schriften wurden erst nach ihrem Tod
gedruckt. Vorher lagen sie handschriftlich (auch in
Abschriften ihrer Töchter) vor. Von 1582 bis 1967
sind 1212 Buchausgaben einzelner oder mehrerer
Werke festzustellen, im 20. Jahrhundert allein
deren 528 (T 149). Das Interesse am Schrifttum der
Heiligen ist also stetig angewachsen.

Kirchenlehrerin
Recht bald wurde Teresa von der Kirche als Heilige

anerkannt. 1614 wurde sie selig- und 1622

heiliggesprochen. 1970 wurde ihr und Katharina von
Siena als ersten Frauen die hohe kirchliche
Ehrbezeugung einer Kirchenlehrerin zuteil. Die Kirche
kennt den Titel eines Doctor ecclesiae, eines
Kirchenlehrers, seit dem Mittelalter und legte ihn im
18. Jahrhundert kanonisch fest. Vier Merkmale
sollen einen Kirchenlehrer auszeichnen:
Rechtgläubigkeit der Lehre, Heiligkeit des Lebens,
hervorragende wissenschaftliche Leistung, ausdrückliche

Anerkennung durch die Kirche7.
Bis zum Zweiten Vatikanischen Konzil wurde den
spanischen und den Karmeliten-Gelehrten von
der römischen Kurie geantwortet: «Obstat sexus -
ihr Geschlecht als Frau steht dem entgegen»,
sooft sie für die grosse Teresa den Titel einer
Kirchenlehrerin anregten (T 12).
Paul VI., der übrigens auf dem Hintergrund des

gegenwärtigen Pontifikates mehr und mehr in
unserer Achtung für seine gemässigte, in die
Zukunft blickende Fortschrittlichkeit steigt, hielt
anlässlich der Feier im Petersdom eine gehaltvolle
Homilie (T 4—10). Teresas Lehre, führte er aus,
zeichne sich aus durch das Charisma der Wahrheit
und Weisheit und durch den Nutzen zur Beleh-



175

rung im innerlichen Leben. Die Heilige habe unter

einer ausserordentlichen Einwirkung des Heiligen

Geistes gestanden und sie wie die erkannte
Wahrheit einfach, getreu und mit grosser
sprachgestaltender Kraft beschrieben. Quelle und Ziel
ihrer Lehre sei das Gebet, das Gespräch mit Gott
als dem Seelenfreund, das innere Leben mit Gott.
Was Teresa als letztes Wort vor ihrem Tod
bekannte: «Schliesslich bin ich eine Tochter der
Kirche», das sollen auch wir als Söhne (und Töchter)
der Kirche in unserem Denken und Handeln
bezeugen.

Teresas Lehre
Im Mittelpunkt der religiösen Erfahrung und der
Lehre Teresas (vgl. T 19f) steht das Geheimnis
Christi. Er vermittelt uns das Heil und führt uns
zum Vater. Wir erfahren die Gegenwart Christi
unter dem Wirken des Heiligen Geistes in seinem
Wort, in der Eucharistie, in der Gnade.
Die Kirche ist Christi Leib. Wir sollen sie lieben
und annehmen wie eine Mutter. Wir haben nichts
Wichtigeres in unserem Erdenleben zu tun, als ins

Gespräch mit Gott und in die Gemeinschaft mit
Ihm zu gelangen, bewusst in seiner Gegenwart zu
verharren, mit Ihm die Höhen und Tiefen des
Lebens zu erfahren, für die Wunder und
Überraschungen seiner Liebe bereit zu sein. Der Geist
der Armut, der Demut und der tätigen Nächstenliebe

fördern die Vereinigung mit Gott. - Der
Karmelir Camillus Lapauw bringt (T 20) Teresas
Lehre auf die Kurzformel: Eine christozentrische
Einkehrmystik, aus der echte Nächstenliebe
entspringt.

Nichts sei dir Trübung

Nichts sei dir Trübung,
nichts dir Erschrecken!
Alles verflüchtigt,
nicht wandelt sich Gott,
Es kann Geduld
alles erlangen.
Wer Gott nicht loslässt,
kennt kein Entbehren.
Gott nur genügt.

Zeitgenossenschaft: derKarmel heute
Teresa hat mit wachen Sinnen und aufgewühltem
Herzen ihre Zeit miterlebt. Eine Begebenheit,
von Teresa selbst in den «Fundaciones» berichtet,
mag das belegen. Ein Franziskanermissionar kam
(ca. 1565) einmal vorbei. Teresa wörtlich: «Dieser
Pater war vor kurzem aus Westindien gekommen

und erzählte mir, wie viele Millionen Seelen
dort aus Mangel an christlichem Unterricht
verlorengehen Der Verlust von so vielen Seelen hat- Teresa von Avila



176

te mich mit tiefem Schmerz erfüllt, dass ich mich
nicht mehr halten konnte. Ich begab mich in eine
Einsiedelei, rief mit vielen Tränen zu Gott und
bat ihn, mir doch Mittel und Wege zu schaffen,
um wenigstens eine Seele für seinen Dienst zu
gewinnen, da doch der böse Feind so viele nach sich
zieht. Ich flehte zu ihm, Er möchte doch meine
Gebete wirksam werden lassen, da ich sonst zu
nichts tauge .» (T 120).
Wenn wir heute auch nicht mehr dieses Schwarz-
Weiss-Denken (hie Gott, hie Teufel) übernehmen

und keineswegs glauben können, dass unge-
tauft Sterbende und Nichtchristen so leichthin
dem bösen Feind anheimfallen, sondern im
Gegenteil glauben, dass Christi Kreuzestod für alle
Menschen wirksam wurde und wird, so achten wir
doch dieses Erschrecken Teresas und früherer
Jahrhunderte und erblicken in diesem Einsatz für das

Heil der Seelen, in diesem unablässigen Einstehen
für alle, in dieser Stellvertretung einen tiefen Sinn
karmelitanischen und klösterlichen Daseins.
1977 schreibt sie an einen Pater, es sei ihr
Wunsch, «dass man in diesen Klöstern, die (ja)
deshalb gestiftet wurden, unablässig zu Gott bete,
Er wolle denen beistehen, die zu seiner Ehre und
in seinem Dienste arbeiten». Ein Opferdasein also
für die Kirche, für alle Menschen guten Willens.
Dazusein für die ganze Welt, stellvertretend für
alle vor Gott zu stehen - die «Kleine Therese»

spricht es so aus: «Mein Beruf ist die Liebe» -, das
ist Sendung und Aufgabe des Karmels noch heute
in einer ähnlich erregten Welt wie zur Zeit
Teresas. Stellvertretend leidend und ringend,
betend und die Freundschaft Gottes unablässig
suchend wurde Therese von Lisieux, die mit 24 Jahren

starb und ihr Kloster nie verliess, zur Patronin
der Missionen, wurde Edith Stein zum grossen
Vorbild christlicher Studentinnen und geistig tätiger

Frauen im 20. Jahrhundert. Auf dem Gelände

des ehemaligen Konzentrationslagers Dachau
leben Karmelitinnen seit wenigen Jahren im
Sühnekloster «Heilig Blut» «stellvertretende Solidarität»,

wie sie ihre Fürbitte für all jene nennen,
«die durch Leid oder Schuld in einer inneren
Beziehung zu dieser Stätte stehen»8.

Der Karmel von Päquier
Von den gegenwärtig drei Karmelitinnen-Klö-
stern und einer Niederlassung für Karmeliten in
der Schweiz9 ist mir einzig der Karmel in Päquier
bei Bulle im Greyerzerland bekannt. Er wurde
1936 von Schwestern aus französischen Klöstern
errichtet. Der charismatisch begabten Priorin - sie

war bereits Priorin in den Karmein von Fontainebleau

und Marienthal (im Elsass) -, einer Wallise-
rin aus Sitten, Mère Marie-Agnes de l'Immaculée
Conception (Emma de Wolff 1880-1967), gelang
der Aufbau und die Auferbauung der Klosterfamilie,

in der noch heute ein ausgezeichneter Geist
herrscht10. Es traten auch Deutsch-Schweizerinnen

ein. Man glaubte eine Zeitlang, den Schritt
zum Aufbau eines Karmels in der deutschen
Schweiz wagen zu können. Aber das Schwinden
der geistlichen Berufe hier wie allüberall liess diesen

Plan wieder in den Hintergrund treten.
«Une voix m'a parlé plus fort» (eine Stimme
sprach eindringlicher zu mir als alle andern) heisst
das Buch, das Marcel Michelet 1973 über die
Gründer-Priorin des Karmels von Le Päquier
schrieb. Wer den frohmütigen, gesunden, für
Gott und die Menschen offenen Geist dieses
Schweizer Karmels schon einmal verspürt hat,
wünscht und erbittet vom Herrn der Berufungen,
dass seine eindringliche Stimme wieder und wieder

auf bereite Herzen träfe.

Literatur-Angaben

In Sachen Werkausgaben und Schriften über
Teresa (Primär- und Sekundärliteratur) sei auf die
Literaturangaben in folgenden zwei Büchern
verwiesen: Gisbert Kranz: Europas christliche Literatur

von 1500 bis heute. Paderborn: Schöningh
1968; Gisbert Kranz: Lexikon der christlichen
Weltliteratur. Freiburg—Basel—Wien: Herder
1978.
Eine handliche und erreichbare Auswahl-Ausgabe
aus der «Vida/Buch des Lebens» und dem «Weg
zur Vollkommenheit» gab Irene Behn heraus:

Wege zum inneren Gebet, Texte von Teresa von



177

Avila. Einsiedeln/Zürich/Köln: Benziger 1968.
Eine Neuausgabe im gleichen Verlag steht unter
dem Titel: Teresa von Avila. Wege zum Gebet
(176 S., Fr. 12.80).
Ebenfalls von Irene Behn wurden die Gedichte
herausgegeben: Theresia von Jesus/Johannes vom
Kreuz: Gedichte. Einsiedeln: Johannes 1959-
Es gibt viele Schriften über Teresa. Ich möchte
hier auf drei hervorragende Hagiographen und
ihre Bücher aufmerksam machen, darin ihre
Teresa-Darstellungen stehen: Gisbert Kranz: Sie

lebten das Christentum. Regensburg: Pustet
1973, 21975; Walter Nigg: Vom Geheimnis der
Mönche. Zürich/Stuttgart: Artemis 1953; Reinhold

Schneider. Gelebtes Wort. Freiburg—Basel—

Wien: Herder 1961.
Reinhold Schneider kannte sich in der spanischen
Geschichte und Mystik gut aus. Er hat sich mehrmals

ausführlich über Teresa geäussert, zuerst in
seiner «vorchristlichen» Zeit 1928 im Aufsatz «Die
Glocken von Avila» (in «Schicksal und
Landschaft», hrsg. v. Curt Winterhalter I960) und
innerhalb seines umfassenden Werks «Philipp II.
oder Religion und Macht» (1931 und weitere
Ausgaben), sodann im grossen Essay «Theresia von
Spanien» (München: Schnell & Steiner 1939,
21946). Auch im Lebensbericht «Verhüllter Tag»
(1954) und in andern Schriften kommt er auf die
grosse Heilige zu sprechen.

1

Buchprospekt zu «Teresa von Avila». Gotteserfahrung und
Weg in die Welt. Hrsg. v. Ulrich Dobhan. Ölten u.
Freiburg i. Br.: Walter

3 Der grosse Wochentags-Schott 2, 1635
3 ebenda
4T Teresa de Jesus. Eine Frau als Kirchenlehrer. (Hrsg. v.
österr. Karmeliten.) Linz: Veritas-Verlag * 1972. Die Zahl
bei T verweist auf die Seitenzahl dieses Buches.

3 Vgl. Ulrich Dobhan: Der Orden der Karmeliten. In: Christ
und Kultur/Vaterland 15.9.1979. Belegt mit D

' Irene Behn im Nachwort zu Gedichte (siehe oben)
'Lexikon f. Theol. u. Kirche 6 (1961)229-231
8Zit. Der Dom/Paderborn 7.3.1982 (Der Karmel in Deutschland)

'Vgl. D. Anm. 5

10Marcel Michelet: Une Voix m'a parlé plus fort. Mère Marie-
Agnès, Première Prieure du Carmel du Pâquier. 1661 Pâ-

quier: Carmel 1973

Vom Logion der Wüstenväter

zu Kyrilla Spieckers
Spruchweisheit

P. Bruno Stephan Scherer

Die Aussprüche der Wüstenväter
Das muss vor ungefähr dreissig Jahren gewesen
sein, im ersten oder zweiten Theologiejahr zu
Mariastein. Noch heute überkommt mich ein
Glücksgefühl, wenn jene beseligenden Lesestunden

aus der Erinnerung aufsteigen. Ich hatte -
angeregt durch die monastische Literatur von damals
oder durch den Jesuitenpater Friedrich Streicher -
die «Apophthegmata patrum» entdeckt, die
«Aussprüche der Wüstenväter». (Der Väterkenner und
Mitherausgeber der kritischen Werke des Petrus
Kanisus P. Friedrich Streicher (1882-1965) wirkte
damals als Spiritual bei den Schwestern im
«Kreuz» und als Lehrer an unserer theologischen
Hausschule.) Eine deutsche Übertragung war
nicht greifbar. Die deutsche Gesamtausgabe der
«Apophthegmata» von P. Bonifaz Miller: «Weisung

der Väter», erschien erst 1965. Eine Auswahl
daraus liegt seit 1980 im Herderbuch 763 vor
(hrsg. von Gertrude und Thomas Sartory):
«Lebenshilfe aus der Wüste». Aber wir besassen in
Mariastein, wohin 1941 der Konvent nach der
dritten staatlichen Klosteraufhebung oder Vertreibung

innert 67 Jahren über Delle, Dürnberg und
Bregenz wieder zurückgefunden hatte, eine im
Neuaufbau begriffene Bibliothek. Etwas vom
ersten, was Abt Basilius Niederberger (1893-1977)
damals angeschafft hatte, war Mignes
Kirchenväterausgabe: die «Patres graeci et latini».
Band 65 der griechischen Väter lag nun ein paar
Monate lang auf meinem Studierpult. Täglich
konnte ich mich für eine ganze oder halbe Stunde


	Teresa von Avila : eine Annäherung an Leben, Werk und Persönlichkeit

