
Zeitschrift: Mariastein : Monatsblätter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 59 (1982)

Heft: 6

Artikel: "In der Schrift steht geschrieben...". X

Autor: Bütler, Anselm

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1031278

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1031278
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


155

«In der Schrift
steht geschrieben...» X
P. Anselm Bütler

Werden der Evangelien 4

In den bisherigen Ausführungen über das Werden

der Evangelien haben wir von den drei
Schichten berichtet, die sich beim Werden der
Evangelien unterscheiden lassen: Schicht eins wird
gebildet durch die geschichtlichen EreignisseJesu,
sein Leben und Wirken; Schicht zwei umfasst die
verschiedenen Etappen schriftlicher Aufzeichnungen

über die historischen Ereignisse, wie sie durch
die mündliche Überlieferung verkündet wurden;
Schicht drei ist die schriftliche «Endfassung» der
Evangelien, wie sie heute vorliegt. Dabei haben
wir in dieser Schicht drei eine gegenseitige
Abhängigkeit der Evangelien feststellen können,
wodurch diese Evangelien nicht nur in der Kernbotschaft

übereinstimmen, sondern auch in den
Berichten über die einzelnen Ereignisse. Die drei
Evangelien nach Matthäus, Markus und Lukas
weisen viel Gemeinsames auf.
Aber neben diesem Gemeinsamen zeigen sich
auch Unterschiede, Verschiedenheiten. Diese
Unterschiede haben zwei Hauptursachen: die
konkrete Situation der Adressaten der einzelnen
Evangelien und die theologische Absicht des
Verfassers bzw. des Endredaktors. «Eine wichtige
Einsicht heutiger neutestamentlicher Arbeit besteht
darin, dass man die verschiedenen neutestament¬

lichen Schriften in ihrer konkreten, historisch-soziologischen

Gemeindebezogenheit sehen und
verstehen muss. Nicht nur die Briefe, sondern
auch die Evangelien sind für bestimmte Gemeinden

geschrieben, bezogen auf eine bestimmte,
einmalige Gemeindesituation, die selber wiederum

Auswahl und Art der Glaubensverkündigung
mitbestimmmt. Hinzu kommt noch die besondere

theologische Absicht des Verfassers, die aber
nicht so frei in der Luft schwebt, dass sie von der
historisch-soziologischen Lage nicht mitbetroffen
wäre» (J. Blank). In diesem Artikel soll die
Besonderheit und typische Eigenart der drei «synoptischen»

Evangelien etwas dargelegt werden. Dabei

soll vor allem der besondere theologische
Gesichtspunkt der einzelnen Evangelien hervorgehoben

werden.

1. Christusbild des Markus: der Gottessohn
Um die Eigenart des Markus zu erkennen, gehen
wir am besten von einer sogenannten «Schlüsselstelle»

aus: «Zur sechsten Stunde brach über das

ganze Land eine Finsternis herein. Sie dauerte bis
zur neunten Stunde. Und in der neunten Stunde
rief Jesus mit lauter Stimme: <... Mein Gott,
mein Gott, warum hast du mich verlassen?) Einige
von denen, die dabeistanden und es hörten, sagten:

<Hört, er ruft nach Elija!> Einer lief hin,
tauchte einen Schwamm in Essig, steckte ihn auf
einen Stock und gab Jesus zu trinken. Dabei sagte
er: <Lasst uns doch sehen, ob Elija kommt und ihn
herabnimmt.) Jesus aber schrie laut auf. Dann
hauchte er den Geist auf. Da riss der Vorhang im
Tempel von oben bis unten entzwei. Als der
Hauptmann, der Jesus gegenüberstand, ihn auf
diese Weise sterben sah, sagte er: <Wahrhaftig,
dieser Mensch war Gottes Sohn»> (15, 33—39)-
Auf den ersten Blick scheint hier nichts besonders
Typisches für Markus vorzuliegen. Wir finden bei
Matthäus fast wörtlich den gleichen Bericht. Erst

wenn wir das ganze Markusevangelium bewusst
durchlesen, fällt uns auf, dass diese Aussage des

Hauptmanns: «Dieser Mensch war Gottes Sohn»
in gleicher oder ähnlicher Form immer wieder
vorkommt, und zwar «an besonders hervorgeho-



156

benen Stellen am Anfang, in der Mitte und am
Ende des Evangeliums» (G. Bornkamm). An all
diesen Stellen ist diese Aussage begleitet von
überirdisch-kosmischen Zeichen. Sowohl im
Taufbericht (1, 9-11) wie im Bericht von der Verklärung

(9,2-10) proklamiert eine Stimme vom
Himmel selbst Jesus als Gottes geliebten Sohn.
Indirekt gehören in diesen Zusammenhang auch die
Stimmen seiner Gegner: der Aufschrei der
aufgestörten Dämonen (3,11 f.; 5,7) ebenso wie die
Frage des Hohenpriesters im Verhör, die der
angebliche Gotteslästerer vor ihm mit einem eindeu-
tigenja beantwortet (14, 61 f.).
Was will Markus über Jesus besonders verkünden
mit dieser Bezeichnung, er sei Gottes Sohn?
Falsch wäre es, hier schon Aussagen im Sinne der
Lehre der Dreifaltigkeit zu sehen, dass in Jesus die
zweite Person in Gott Mensch geworden wäre.
Der Titel «Gottes Sohn» ist vielmehr zu verstehen
im Lichte der Aussagen im Alten Testament über
einen Menschen als «Gottes Sohn». Im Alten
Testament wurde ein Mensch als Gottes Sohn
bezeichnet, wenn er von Gott in besonderer Weise
in Dienst genommen wurde, um Gottes Plan
durchzuführen. Auf dieser Linie liegt auch die
Bedeutung des Ausdruckes «Gottes Sohn» im
Markusevangelium. Nur, und hier tritt das Neue auf,
ist Jesus in einmaliger Weise Gottes Sohn. In und
durch Jesus verwirklicht Gott seinen Heilsplan in
endgültiger, unwiderruflicher Weise. Darum
unterscheidet sich Jesus als «Gottes Sohn» von allen
andern Menschen wesentlich, die im Alten Testament

«Gottes Sohn» genannt wurden. «In Jesus,
dem geliebten Sohn Gottes brach Gottes
Vollmacht in diese Welt ein. Im Kampf mit den
Dämonen bricht er die Herrschaft Satans und richtet
Gottes Herrschaft auf. Er befreit die Menschen
von der Sünde und den Folgen der Sünde:
Krankheit, Besessenheit und Tod, zugleich aber
auch von der Sklaverei eines erstarrten religiösen
Gesetzes (Sabbat, rein - unrein) und verkündet
den Willen Gottes in seiner ursprünglichen Reinheit.

Er ist der Messias, aber als der, der dient, der
durch sein Leiden und seine Selbsthingabe alle
(die <Vielen>) rettet. Als <der Sohn> übertrifft er

David und ist dessen <Herr>. In seinen Vollmachtstaten

offenbart er seine gottheitliche Macht. Als
der Menschensohn wird er in Gottes Vollmacht
die Welt einmal richten; darum entscheidet sich
an dem Bekenntnis zu ihm das ewige Schicksal des
Menschen» (O. Knoch).
Allerdings weist diese Darstellung Jesu als «Gottes
Sohn» durch Markus eine typische Besonderheit
auf: das «Gottessohn-Geheimnis». Dieses theologische

Motiv durchzieht das ganze Evangelium. Es

besagt: Erst in Kreuz und Auferstehung wird der
Sinn der Gottessohnschaft Jesu offenbar. Um das

zum Ausdruck zu bringen, hat Markus besondere
«retardierende Stilmittel» verwendet: Die wiederholten

Schweigegebote an die Dämonen, die
bereits sein wahres Wesen erkennen und den
vernichtenden Gegner wittern, an Geheilte und an
seine Jünger. «Aber auch seine Reichsbotschaft
trägt dieses Geheimnis in sich und wird nur im
Blick auf sein Ende von den Glaubenden recht
verstanden. Das meint der seltsame Ausdruck,
dass Jesu Gleichnisse nicht das Verständnis seiner
Predigt erschliessen, sondern gerade verschliessen
und <die draussen> verstocken sollten» (G.
Bornkamm).

Was aber bezweckt Markus mit diesem Motiv des
«Gottessohn-Geheimnisses»? Das ergibt sich klar
aus der am Anfang zitierten «Schlüsselstelle». Erst
vom Tode her, von seinem Ende am Kreuze her,
ist er als Gottes Sohn wirklich und voll zu erkennen.

Darum ist das Bekenntnis des Hauptmanns
beim Tode Jesu gleichsam der Höhepunkt des

ganzen Evangeliums. Damit wird klar gesagt, was
Markus mit dem ganzen Evangelium schrittweise
aufdecken, enthüllen, verkündigen wollte: Jesus
ist Gottes Sohn. Das ganze Evangelium ist auf den
Sieg Jesu am Kreuz hin zu lesen und von ihm her
zu verstehen: In der scheinbaren Niederlage
erringt «Gottes Sohn» den Sieg» (H. Anselm). Deshalb

ist das Markusevangelium mit Recht
«Passionsgeschichte mit ausführlicher Einleitung»
genannt worden.
Damit aber wird die Bedeutung der Auferwek-
kungjesu erst ins richtige Licht gestellt.
«Auferstehung heisst nicht: Jesus ist aus seiner irdischen



157

Geschichte in ein mythisches Jenseits entwichen;
sein Tod am Kreuz ist aufgehoben, ungültig
gemacht. Vielmehr ist sein geschichtliches Ende,
aber auch sein ganzes irdisches Wirken nun erst
eigentlich in Kraft gesetzt als der grosse, endzeitliche

Kampf zwischen Gott und Satan, ausgetragen
und angebrochen in Jesu Weg und Werk, und
vollendet in seiner noch ausstehenden Ankunft in
Herrlichkeit. Der Evangelist verkündet damit die
Geschichte Jesu als endzeitliches Geschehen
Dem Passionsgeschehen lässt er darum die grosse
apokalyptische Rede jesu (Kapitel 13) unmittelbar
vorangehen. Er hat damit zugleich die Kirche
gelehrt, was die ihr zugemessene Erdenzeit bedeutet

Ihr eigener Weg steht bis zum Kommen
des <Menschensohnes in Herrlichkeit) hart und
verheissungsvoll unter dem Zeichen seines eigenen

irdischen Weges» (G. Bornkamm).

2. Das Christusbild des Matthäus: Der Lehrer der
Kirche

Um die besondere Theologie des Matthäusevangeliums

zu erfassen, müssen wir zuerst einen Blick
werfen auf die konkrete Zeitsituation. Seit der
Abfassung des Markusevangeliums hatten sich

wichtige Veränderungen ergeben. Innerhalb des

Judentums hatte sich nach der Zerstörung Jerusalems

im Jahre 70 die pharisäische Bewegung
durchgesetzt und alle andern Richtungen (Saddu-
zäer, Zeloten usw.) verdrängt. Damit stand die
christliche Gemeinde vor der Aufgabe, sich über
ihr Verhältnis zum pharisäischen Judentum klar
zu werden. Die Pharisäer erhoben den Anspruch,
das wahre Israel zu vertreten. Das war eine besondere

Herausforderung an die christliche Gemeinde.

Denn nach ihrer Überzeugung hat Jesus die
alttestamentlichen Verheissungen erfüllt, er ist
der wahre Messias, und die Kirche ist als das neue
Israel das wahre Volk Gottes. So stellte sich dem
Endredaktor des Matthäusevangeliums die Aufgabe,

«Jesus darzustellen als den Erfüllet der
alttestamentlichen Verheissungen, als den wahren
Messias Israels und als den Herrn und Lehrer
seiner Kirche und durch sie der ganzen Welt»
(O. Knoch).

Jesus als Lehrer: das zeigt sich schon in den
«Sondertexten», die sich im Matthäusevangelium
gegenüber Markus finden. Jesu Worte sind zusam-
mengefasst in sog. Redekomplexe: Die Bergpredigt

(Kap. 5-7), die Aussendungsrede (Kap. 10),
die Reich-Gottes-Gleichnisse (Kap. 13), die
Gemeindeordnung (Kap. 18), die Pharisäerrede
(Kap. 23), endzeitliche Rede und Gleichnisse
(Kap. 24 und 25). Diese Reden weisen oft die
Formen des jüdischen Schulbetriebes auf, wie sie

in den Synagogen der zeitgenössischen Diaspora
üblich waren. Auch Jesu Wundertaten hat der
Evangelist konsequent zu Lehrstücken und Dialogen

umstilisiert und sie unter Verzicht auf
erzählerische Details gestrafft.
In diesen Reden, wie auch in seinen Taten,
seinem Verhalten und Schicksal wird Jesu Hoheit
sichtbar. Diese Hoheit zeigt sich vor allem darin,
dass Jesus in der Auslegung des Gesetzes den
Pharisäern überlegen ist. Er hat in seiner Gesetzeserklärung

den eigentlichen, letztlich auf
bedingungslose Liebe, die auch den Feind einbezieht,
abzielenden Willen Gottes vollmächtig zur
Geltung gebracht. Und er hat diesen Willen Gottes
nicht nur gelehrt, sondern auch gelebt. So hat er
sich in unbedingtem Gehorsam als der verheissene
und erwählte Sohn Gottes erwiesen. Auch andere
messianische Hoheitsnamen begegnen im
Matthäusevangelium in Fülle: Jesus ist der Immanuel,

Sohn Davids, Menschensohn, Gottesknecht.
Schliesslich zielt die ganze Komposition des
Evangeliums auf eine Zentralstelle hin, die Höhepunkt
und zugleich Wendepunkt ist, Mt 16,13-20: «Du
bist der Messias, der Sohn des lebendigen Gottes.»
Das gleiche bringt auch die Schlussszene, die
Selbstvorstellung des Auferstandenen, zum
Ausdruck, Mt 28, 18-20: «Mir ist alle Macht gegeben
im Himmel und auf Erden. Darum geht zu allen
Völkern, und macht alle Menschen zu meinen
Jüngern...»
Schliesslich verwendet Matthäus noch ein besonderes

Stilmittel, um Jesus als den wahren Messias
Israels und den Erfüller der alttestamentlichen
Verheissungen zu verkünden, die sogenannten
«Reflexionszitate». Immer wieder stossen wir auf



158

Formeln wie: «Dies geschah, damit sich erfüllte,
was durch den (die) Propheten gesagt wurde» oder
«Da wurde erfüllt».
Das zweite grosse Anliegen des Matthäusevangeliums

ist es, die Kirche als das wahre neue Israel zu
schildern, von dem das Heil zu den Menschen
ausgeht. Ansatz zu dieser Darstellung ist die
Betonung, dass der Messias nur zu den verlorenen
Schafen des Hauses Israel gesandt ist. Israel aber
hat Jesus von Anfang an als Messias abgelehnt, so

gründet er ein neues Volk Gottes, die Kirche.
Matthäus hat diese Ablehnung jesu als Messias
besonders scharf herausgearbeitet (Kindermord des

Herodes; Verspottung Jesu als Messias durch den
Hohen Rat; feierliche Übernahme der Schuld am
Todejesu durch Israel).
Die Kirche ist das neue Volk Gottes aus Juden
und Heiden. Bereits vor seinem Tod bereitet Jesus
die Stiftung des neuen Volkes Gottes vor, doch
erst nach der Auferweckung verwirklicht er diesen
Plan. Die Kirche führt das Heilswerk Christi mit
Vollmacht in der Geschichte weiter. Nach
Matthäus hat die Kirche zwar hierarchischen Charakter

- ihre Vollmacht und ihre Ämter sind ihr
vorgegeben vom Auferstandenen -, doch sind diese
Ämter Dienstfünktionen, welche das Wirken Jesu
in der Kirche vergegenwärtigen. «Mt 18 stellt eine
Anweisung an die Führer der Kirche dar, ihre
Ämter im Geiste Christi selbstlos zum Besten
aller, vor allem der <Kleinen> in der Gemeinde zu
verwalten» (O. Knoch).
Matthäus will für die Kirche seiner Zeit und Umwelt

zusammenstellen, welche Antworten Jesus
gibt auf deren Fragen, und will so die Jesusüberlieferung

verlebendigen. Das Evangelium des
Matthäus wird so zum grossen Lehr- und
Weisungsbuch der Kirche aller Zeiten.

3. Das Christusbild des Lukas: Der Heiland der
Welt

Wie Markus und Matthäus hat auch Lukas Gestalt
und Wirken Christi theologisch gedeutet. Zu dieser

haben zwei Faktoren vor allem wesentlich
beigetragen. Auf der einen Seite nimmt Lukas Rücksicht

auf die «Adressaten». Lukas schreibt für

Christen, die im römischen Reich leben. Diese
müssen immer häufiger unter Verfolgung leiden.
Daher will Lukas mit seiner Botschaft von Christus
den Verfolgten oder von Verfolgung Bedrohten
Mut machen, standhaft zu bleiben. Auf der
andern Seite bringt Lukas einen ausgeprägten
«historischen» Sinn mit, sein Interesse gilt der Heilsgeschichte

und ihren Epochen, das heisst, der
«Erfüllung» des göttlichen Heiles für die ganze Welt
in einer bestimmten Geschichte. Jesus wird daher
von Lukas gezeichnet als der Heiland für Juden
und Heiden. «So gewinnt sein Evangelium z.T.
die Eigenart einer Biographie Jesu, wobei Jesus als
der Messias Israels, als der Retter und Heiland der
Welt wie auch als Lehrer und grosses Vorbild der
Christen, ja aller Menschen herausgestellt wird»
(O. Knoch).
Weil er Jesus vor allem als Heiland sieht, gibt Lukas

dem rettenden Tun Jesu grossen Raum in
seinem Evangelium. Zu diesem Zweck verwendet er
viel «Sondergut». «Jesus erscheint vor allem als der
Künder der suchenden, bergenden Liebe Gottes,
die keinen verloren gibt. Das ist nicht im Sinne
einer zeitlosen Gottesidee gemeint (der ewig gütige
Vater), sondern als Ereignis und Geschehen,
verwirklicht in Jesu Zuwendung zu den Sündern und
Zöllnern und seinem Eintreten für die völkisch,
religiös und moralisch Verrufenen (zum Beispiel
die Samariter)» (G. Bornkamm).
Ebenso steht Jesus auf der Seite der Armen und
sozial Geächteten. Er preist die Armen und
Notleidenden selig, während er scharf vor den Gefahren

des Reichtums warnt. Darum auch seine

Aussagen über Jesu Verhalten zu den Frauen, die ja
damals auch zu den sozial «Minderwertigen»
gehörten. «Lukas zeigt, wie sich Jesus für die Frauen
einsetzt, die im Judentum damals nicht als gleichwertig

mit dem Mann anerkannt waren. So sorgt
Jesus für die Witwe von Nairn, vergibt der
Sünderin, heilt die verkrümmte Frau, besucht Maria
und Martha, sorgt sich um die Frauen auf seinem
Kreuzweg und nimmt Frauen unter den Kreis
seiner Jünger und Mitarbeiter auf. Lukas hat einen
Blick für die Frauen und zeichnet daher liebevoll
die Frauen in der Kindheitsgeschichte: Elisabet



159

und die Prophetin Hanna, vor allem aber die
Mutter Jesu. Sie ist nach Lukas die grosse
Auserwählte und die grosse Glaubende und daher auch
das Vorbild der Christen» (O. Knoch).
Indem Lukas gerade diese Züge an Jesu Gestalt
und Wirken hervorhebt, stellt er ihn zugleich dar
als das grosse menschliche Vorbild, als den edlen
Menschen schlechthin. Darum tilgt Lukas alle
Züge, die Jesu Hoheit und Würde verdunkeln
oder Missverständnisse über seine Person aufkommen

lassen könnten. Von Anfang an bekennt er
sich als Messias. Lukas übergeht die Aussagen des

Markus, nach denen Jesus Fragen stellt oder der
Informationen bedarf. Jesus weiss alles ohne
menschliche Hilfe. Beim Ringen am Ölberg betet
Jesus nur einmal statt dreimal wie bei Markus;
zudem erscheint dann ein Engel, der ihn stärkt.
Statt des Verlassenheitsrufes Jesu am Kreuz
überliefert Lukas drei tröstliche Herrenworte, die sich

nur bei ihm finden. So wird aus dem schrecklichen

Geschehen, wie es Markus berichtet, ein
tröstliches und verheissungsvolles. «Hier wird die
wachsende Christusverehrung der Kirche greifbar,
die auch dazu führt, dass nach Lukas bereits der
irdische Jesus von seinen Jüngern mit dem Titel
Kyrios, Herr, angeredet wird» (O. Knoch).
Die Vergleiche der jeweils typischen Jesusgestalt
bei den einzelnen Synoptikern zeigen, dass sie die
gemeinsame Botschaft von Jesus: «Jesus ist der
Christus (der Messias)» auf jeweils eigene Art
ihren Adressaten verständlich und glaubwürdig
machen wollen. Daraus ergibt sich für uns eine
wichtige Aufgabe. Es gilt heute, nicht einfach das

Jesusbild der Evangelien «möglichst genau» zu
verkünden. Vielmehr stellt sich uns die Aufgabe,
Person und Wirken Jesu den Menschen von heute
so zu verkünden, dass auch heutigen Menschen
verständlich wird und glaubwürdig erscheint:
Jesus ist wirklich jener, der mir wahres Glück,
bleibende, erfüllte Zukunft ermöglichen kann.

Krankentag
Dienstag, 8. Juni
9.30 Uhr: Messfeier und Predigt

13.30 Uhr: Wortgottesdienst und Krankensalbung

Maria Trost-Fest

Sonntag, 4. Juni
9-30 Uhr: Festamt und Festpredigt

15.00 Uhr: deutsche Vesper und Predigt

Kon2ert
Sonntag, 20. Juni, 16.30 Uhr:
Jörg Fischbacher und Peterjenne, Oboe,
Gerhard Förster, Orgel, spielen Werke von
Händel, Buxtehude, Zelenka

Mehrstimmige Messen

Sonntag, 6. Juni, 9-30 Uhr:
Der gemischte Chor «Jong Letzeburg» aus
Luxemburg singt die Missa 1970
vonJulien Hoffmann

Sonntag, 4. Juli, 9-30 Uhr:
Es singen die vereinigten Kirchenchöre von
Kleinlützel und Hofstetten.


	"In der Schrift steht geschrieben...". X

