
Zeitschrift: Mariastein : Monatsblätter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 59 (1982)

Heft: 6

Artikel: "Unruhig ist unser Herz...". XVII

Autor: Bütler, Anlsem

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1031277

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1031277
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


141

«Unruhig
ist unser Herz
P. Anselm Bütler

.» XVII

Gotteserfahrung im Gemeinschaftsgebet

In der letzten Folge dieser Artikelreihe war die
Rede davon, wie die Glaubensgemeinschaft Hilfe
sein kann für die Gotteserfahrung in den
sogenannten göttlichen Tugenden, besser christlichen
Grundhaltungen: Glaube, Hoffnung, Liebe. In

diesem Artikel soll gezeigt werden, wie Glaubenserfahrung

möglich werden kann in der
Glaubensgemeinschaft als Gebetsgemeinschaft. Wir haben
ja die besondere Zusicherung Jesu, dass er und
durch ihn natürlich auch Gott in besonderer Weise

gegewärtig ist, wenn Glaubende zur Gemeinschaft

verbunden sind: «Wo zwei oder drei in meinem

Namen versammelt sind, da bin ich mitten
unter ihnen» (Mt. 18, 20). Der griechische
Ausdruck für «versammelt», der an dieser Stelle
verwendet wird, ist ein ganz spezieller Ausdruck, der
verwendet wird für die gottesdienstliche
Versammlung. So gilt diese Verheissung Jesu sicher in
ganz besonderer und intensiver Weise für die
«Gebetsversammlung» der Glaubensgemeinde.
Wenn Jesus und durch ihn Gott in solcher
Gebetsversammlung in besonderer Weise gegenwärtig

ist, dann ist solche Gebetsversammlung sicher
ein ganz ganz besonderer «Ort» der Gotteserfahrung.

Das Konzil kommt in der Liturgiekonstitution auf
diese besondere Gegenwart Christi in der
Gebetsversammlung zu sprechen. «Um dieses grosse
Werk (gemeint ist die Fortsetzung des
Heilswirkensjesu) voll zu verwirklichen, ist Christus seiner
Kirche immerdar gegenwärtig, besonders in den
liturgischen Handlungen. Gegenwärtig ist er im
Opfer der Messe sowohl in der Person dessen, der
den priesterlichen Dienst vollzieht, - denn derselbe

bringt das Opfer jetzt dar durch den Dienst der
Priester, der sich einst am Kreuz dargebracht hat -
wie vor allem unter den eucharistischen Gestalten.

Gegenwärtig ist er mit seiner Kraft in den
Sakramenten, so dass, wenn einer tauft, Christus selber

tauft. Gegenwärtig ist er in seinem Wort, da
er selber spricht, wenn die heiligen Schriften in
der Kirche gelesen werden. Gegenwärtig ist er
schliesslich, wenn die Kirche betet und singt»
(Nr. 7).

1. Krise dergottesdienstlichen Gebetsfeier
Nun allerdings steht dieser Verheissung und
Wirklichkeit die Tatsache gegenüber, dass unsere
Gottesdienste in eine Krise geraten sind. Es ist fast
schon eine alltägliche Platitüde, darauf hinzuwei-



142

sen, dass unsere Gottesdienste immer weniger
besucht werden. In den letzten Wochen und Monaten

hatte ich öfter Gelegenheit, vor allem mit
Jugendlichen über das Thema <Gottesdienstbesuch>
zu sprechen. Und in allen Gruppen verschiedensten

Alters und verschiedenster Herkunft wurde
immer die gleiche Klage angebracht: Gottesdienst
ist eine langweilige Sache. «Da spricht einer vorne
allein und oft langatmig Texte und Gebete, die in
ihrer Sprache für uns einfach unverständlich sind,
und wir haben nichts zu tun als hie und da einen
kurzen Satz zu sagen, oft nur ein einzelnes Wort.»
- Dass diese Aussage tatsächlich einer Grunderfahrung

entspricht, konnte ich selber feststellen,
als ich in letzter Zeit bei verschiedenen Gelegenheiten

Gottesdienste und Messfeiern «mitten unter

dem Volk» mitfeierte. Ich bemühte mich,
innerlich den Gehalt der Gebete und Texte mitzu-
vollziehen, aber bald wurde das mühsam, und
mit der Zeit konnte ich nicht mehr.
Das Grundübel unserer Gottesdienste, so scheint
mir, besteht darin, dass unser gläubiges Volk
weitgehend zu äusserer Passivität verurteilt ist.
Wenn es innerlich mitmacht und dabei «auf
Gedanken, Erkenntnisse kommt», kann es die nicht
äussern, muss sie in sich selber verschliessen. Dabei

haben die Konzilsväter schon sehr richtig gesehen,

dass unsere Gottesdienste nur gesunden können,

wenn das Volk daran aktiv teilnehmen, besser

mitmachen kann. Darüber finden sich in der
Liturgiekonstitution ganz klare Aussagen. «Die
Mutter Kirche wünscht sehr, alle Gläubigen
möchten zu der vollen, bewussten und tätigen
Teilnahme an den liturgischen Feiern geführt
werden, wie sie das Wesen der Liturgie selber
verlangt, und zu der das christliche Volk, <das
auserwählte Geschlecht, das königliche Priestertum,
der heilige Stamm, das Eigentumsvolk> (I Petr
2, 9; vgl. 2,4-5) kraft der Taufe Recht und Amt
besitzt» (Nr. 14).
Gewiss sahen die Konzilsväter diese aktive
Teilnahme damals noch, so möchte ich sagen, nur
«spurenhaft» in einer Art Anfangssituation, nachdem

das Volk jahrhundertelang total passiv
Gottesdienste miterlebt hatte. Nur vor diesem «Null¬

punkt» der Aktivität ist es richtig zu bewerten,
was die Konzilsväter als aktive Teilnahme verstanden:

«Um die tätige Teilnahme zu fördern, soll
man den Akklamationen des Volkes, den Antworten,

dem Psalmengesang, den Antiphonen, den
Liedern sowie den Handlungen und Gesten und
den Körperhaltungen Sorge zuwenden. Auch das

heilige Schweigen soll zu seiner Zeit eingehalten
werden» (Nr. 30). «Bei der liturgischen Feier soll
jeder, sei er Liturge oder Gläubiger, in der
Ausübung seiner Aufgabe nur das und all das tun,
was ihm aus der Natur der Sache und gemäss den
liturgischen Regeln zukommt. Auch die
Ministranten, Lektoren, Kommentatoren und die
Mitglieder der Kirchenchöre vollziehen einen wahrhaft

liturgischen Dienst. Deswegen sollen sie ihre
Aufgabe in aufrichtiger Frömmigkeit und in einer
Ordnung erfüllen, wie sie einem solchen Dienst
ziemt, und wie sie das Volk mit Recht von ihnen
verlangt» (Nr. 28f.).
Gewiss sind dies anfangshafte Möglichkeiten einer
tätigen Teilnahme des Volkes am Gottesdienst.
Trotzdem oder vielleicht jetzt erst recht bleibt unser

Gottesdienst ritualisiert und unpersönlich.
Besonders die verschiedenen Körperhaltungen, von
denen man anfänglich viel für die aktive Teilnahme

erwartete, wirken geradezu als «Vermassungs-
mittel». Vielleicht ist doch der Eindruck
ernstzunehmen, den nichtkatholische Gottesdienstbesucher

von dieser Form aktiver Teilnahme bekommen

und den eine reformierte Frau so beschrieb:
Eure Gottesdienste erscheinen mir als reinste
Turnübungen: «Stehen», «Sitzen», «Stehen»,
«Knien», «Stehen», «Sitzen», «Stehen». Was bei
unsern Gottesdiensten eigentlich fehlt, ist der
zwischenmenschliche Bezug. Unsere Gottesdienste

sind einseitig, ja ausschliesslich auf Gott hin
orientiert. Wie sehr wurde uns doch in den
Religionsstunden der Schule beigebracht, dass man in
der Kirche nicht schwatzen und nicht
umherschauen dürfe, man müsse seine Blicke ganz auf
den Tabernakel ausrichten, seine Gedanken ganz
auf Gott, der hier in Christus gegenwärtig sei,
und man dürfe ja nicht den andern nebenan
anschauen und ihn so stören.





144

Sollen unsere Gottesdienste wieder lebensnahe
werden, muss notwendig der zwischenmenschliche

Bezug mit in den Gottesdienst einbezogen
werden. Die Glaubenden müssen von ihren
persönlichen Glaubenssituationen und Glaubenserfahrungen,

auch von ihren Glaubens- und
Lebensnöten sprechen können. «Müssten wir nicht
in unserer weithin ritualisierten und unpersönlichen

Frömmigkeit den Mut zu Gebetsformen
aufbringen, die auch andere an der eigenen
religiösen Gefühlswelt teilnehmen lassen? Daran
teilzuhaben ist freilich nur möglich in einer Atmosphäre

<vor Gott>. Gelänge dies, wäre Kirche nicht
bloss der Ort eines Dialogs mit Gott, sondern
auch des Gesprächs miteinander, wäre sie nicht
nur Intimraum eines Vertrauens Gott gegenüber,
sondern auch eines tiefen gegenseitigen Zutrauens.

Dabei würden wahrscheinlich weniger eingelernte

Gebetsformeln rezitiert, dafür aber mehr
persönliche Kurzformeln des Glaubens rezepiert»
(G. Braulik).
Damit aber können wir einem ernsten Anliegen
Jugendlicher gerecht werden: anstatt dass alles
stur und unabänderlich «vorprogrammiert» ist,
kann ein Freiraum geschaffen werden für Spontaneität,

persönliche Äusserung der eigenen
Glaubenserfahrung, des eigenen Empfindens, des
individuellen Ausdrucks auch mittels individueller
Körperhaltung. Wieviele Möglichkeiten ständen
da offen: auf dem Boden liegen, in Verbeugung
verweilen, Meditationssitz, Erheben der Hände
usw. Dazu kämen spontane Äusserungen in Form
von kurzen Lobpreisungen, kurzem Jubelruf,
auch Klageruf, Bittruf, die einzelne sprechen und
von den andern aufgenommen und weitergeführt
werden. Warum dürfen wir eigentlich im Gottesdienst

unsere Empfindungen und Gefühle, Erlebnisse

und Erfahrungen nicht gleich spontan zum
Ausdruck bringen wie sonst im Leben. Wie rasch

geht uns doch der spontane Ausruf über die
Lippen: «0, wie ist das schön!» «Ach, wie schrecklich
ist das!» Dabei erleben wir, dass mit solchen
Aussprüchen die Gefühle entsprechend intensiver
werden, Erlebnisse und Erfahrungen sich vertiefen
und uns ganzmenschlich erfassen.

2. Psalmen als Beispiele zwischenmenschlichen,
spontanen Gebetsgottesdienstes

Was ich soeben als Erweiterung unseres
Gebetsgottesdienstes in Richtung zwischenmenschlicher
Beziehung gefordert habe, ist nicht irgend eine
«hypermoderne», «extravagante» Neuerung. Wir
stossen auf solche Formen der Gebetsgottesdienste

schon bei den Psalmen des Alten Testamentes.
«Die Psalmen bieten sich als Vorlagen und
zugleich als Initialzündungen eines solchen gemeinsamen

Glaubensgespräches mit Gott und vor Gott
an. Sie kennen ja keine nur auf sich selbst bedachte

Kleinherzigkeit. Vielmehr sind sie ein Stück
praktizierter Gemeinschaft der Heiligem, die
freilich ihre geistlichen Qualitäten vom persönlichen

Herzenston des Beters erhält. Wenn der
Beter <vor Gott> steht, dann weiss er sich selbst von
einer Gemeinde umgeben. Fordert er dann zum
Lob auf, so keineswegs bloss deshalb, weil geteilte
Freude doppelte Freude ist und der Mund von
dem übergeht, wovon das Herz voll ist. Denn Lob
ist nicht nur Antwort an Gott, sondern auch Sich-
Verantworten vor der Gemeinde, ist in der
Selbstmitteilung auch Gott-Mitteilung. Beten bedeutet
also in den Psalmen zugleich auch bekennen und
verkündigen. Literarisch zeigt sich das im Wechsel
von Du-Form und Er-Form. Lob aus der
Rettungserfahrung ist so wesentlich Rede zu Gott
und von Gott, dass jene Richtungsänderung der
Gebetsanrede sogar zum Kennzeichen aller Danklieder

Israels geworden ist.» (6. Braulik)
Zur Illustration solchen zwischenmenschlich
ausgerichteten Betens zu Gott soll hier kurz Psalm 30
angeführt werden. «Ich will dich erheben, Herr,
denn du hast mich emporgewunden und meine
Feinde sich meiner nicht freuen lassen. Herr,
mein Gott, als ich zu dir um Hilfe rief, da hast du
mich heil gemacht... Preist den Herrn, ihr seine
Frommen, und dankt zu seinem heiligen
Gedächtnis. Ein Augenblick kann unter seinem Zorn
stehen, das Leben steht unter seiner Güte. Am
Abend mag Weinen zu Gast kommen, doch am
Morgen kehrt Jubel ein. Ich aber, ich wähnte in
meiner Sicherheit: Niemals werde ich wanken!
Herr, in deiner Güte hattest du meinem Glanz



145

festen Bestand verliehen. Du verbargst dein Antlitz,

da war ich betroffen. Zu dir, Herr, schrie ich,
zu Gott flehte ich um Gnade Verwandelt hast
du meinen Trauergang in Tanzen, gelöst mein
Bussgewand und mich geschürzt mit Freude,
damit meine Ehre dir singe und nicht verstumme.
Herr, mein Gott, für immer will ich dir danken.»
«Der Beter, der hier spricht, schämt sich nicht, die
Erfahrungen, die sein Leben bestimmen, öffentlich

mitzuteilen. Er erzählt - vermutlich sogar im
Tempel vor versammelter Gemeinde - wie er Gott
begegnet, und wie Gott ihm zum Du geworden
ist. Letztlich ist es ein Bekenntnis von dem, der
sich als <Heiland> erwiesen hat. Ihm will der Beter
mit diesem Psalm für seine Rettung danken. Er
dankt aber, indem er seinen Mitmenschen
bezeugt, was er selbst von Gott erlebt hat. Seine
Geschichte soll auch ihnen den Zugang zu Gott er-
schliessen oder ihren Glauben bestärken; soll sie

sensibel machen für die verborgene Anwesenheit
Gottes, sie aber auch seiner merkbaren Hilfe
vergewissern» (G. Braulik).
Was hat der Beter nun konkret erfahren, welches
ist seine Lebensgeschichte, die er den zum Gebet
Versammelten kund tut? Schauen wir den Text
des Psalmes etwas genauer an.
«Ich wähnte in Sicherheit: Niemals werde ich
wanken.» Der Beter bekennt, dass er lange Zeit in der
praktischen Gottlosigkeit eines «Traditionsgläubigen»

gelebt hat. In seinem Karrieredenken
kommt Gott nicht vor. Sein Erfolg macht ihn
selbstbewusst, aber nicht gottbewusst. Dann kam
es aber zur grossen Bekehrung. Er erkennt, dass

sein Erfolg Gabe Gottes ist: «In deiner Güte hattest

du meinem Glanz festen Bestand verliehen.»
Die Bekehrung beginnt damit, dass der Beter, der
in seiner Einbildung Gott nicht wahrgenommen
hatte, sich als von Gott verlassen entdeckt. Die
erste Gotteserfahrung erfolgt indirekt, ist die negative

Erfahrung der «Abwesenheit Gottes». Nicht
Gottes Nichtexistenz wird zum Problem, sondern
seine NichtWirksamkeit: «Du verbargst dein Antlitz,

da war ich betroffen.» Diese Abwesenheit
Gottes, diese Leere wird als Verlust erlebt. Diese
Not der «Abwesenheit Gottes», die noch vergrös-

sert wird durch die Treuelosigkeit der Menschen,
die ihn jetzt im Stich lassen, wird Anlass zum
Gebet: «Zu dir, Herr, schrie ich.» Die äusserste Grenze,

die Ausweglosigkeit öffnet den Zugang zur
Wirklichkeit Gottes. Jetzt darf er eine zweite,
positive Gotteserfahrung machen: «Verwandelt hast
du meinen Trauergesang in Tanzen.» Diese positive

Gotteserfahrung, dass Gott dem Beter, der es

gar nicht «verdient» seine Hilfe zukommen lässt,
ist nun Triebfeder, dass der Beter sich zum
Gebetsgottesdienst begibt, dort öffentlich Gott
seinen Dank darbringt, die andern aufruft, mit ihm
und für ihn zu danken: «Ich will dich erheben,
Herr, denn du hast mich emporgewunden
«Preiset den Herrn, ihr seine Frommem.»
Zugleich legt der Beter ein Glaubensbekenntnis ab,
durch das er andere aufruft, in Not auch auf Gott
zu vertrauen, und ihnen versichert, dass auch sie

die gleiche Gotteserfahrung machen können:
«Am Abend mag Weinen zu Gast sein, doch am
Morgen kehrt Jubel ein.» Die anwesenden
Glaubenden befolgen diesen Aufruf und stimmen in
den Dank und denjubel des Beters ein.

3. Möglichkeit solchen Gemeinschaftsgebetes
heute

Hier haben wir ein Beispiel eines lebendigen,
lebensnahen Gottesdienstes. Soll heute unser
Gottesdienst wieder lebendig und lebensnah werden,
müssen wir den gleichen Weg einschlagen. «Die
eigene Erlebniswelt, aber auch die der andern,
bildet den Brückenkopf, von dem aus das Gebet
eine Brücke zu schlagen sucht zum fremden Ufer,
das einmal in Sicht gekommen ist, auch wenn es

jetzt vielleicht wie von Nebeln verhüllt wird
Beten meint, das Leben, wie es einen packt,
von den äussersten Rändern des Menschseins bis
in seine tiefsten Intimitäten Gott zu-sagen; meint
sich aussprechen vor Gott (und vor der
Glaubensgemeinde), nicht in sterilen Andachtsfloskeln,
sondern mit schlichten, natürlichen Worten,
spontan und echt, in jeder Haltung und Tonlage»
(G. Braulik).
Sind wir zu solchem Gebet fähig. Vermutlich nur



146

schwer. Es fällt uns schon schwer, im privaten Gebet

mit eigenen echten, spontanen Worten Gott
unsere Not zu klagen, unsern Dank abzustatten.
Erst recht stehen wir vor Hemmungsbarrieren,
wenn wir das im öffentlichen Gottesdienst tun
sollen. Und doch sollten wir wieder zu solchem
Beten vorstossen können. Ansätze dafür finden
sich heute in kleinen Gebetsgruppen. Das wird
wohl der Weg sein: zuerst vor jenen Menschen
über unser persönliches Schicksal, über unsere guten

und schlechten Erfahrungen zu Gott
sprechen, vor denen wir auch sonst unser Leid und
unsere Freude ausbreiten.
Vielleicht kann hier ein Beispiel helfen. Eine
Jugendgruppe hatte sich zum «geistlichen
Gespräch» versammelt. Jeder versuchte mit Ach und
Krach persönliche Erlebnisse in angelernten
Formeln darzulegen. Plötzlich begann ein Mädchen
sein ganz persönliches Schicksal zu erzählen: wie
es im Spital mit Frauen zusammen in einem
Mehrbettzimmer «einquartiert» war, wie es «ganz
wüste» Reden dieser Frauen mitanhören musste,
bis ihm jede Ehrfurcht vor dem andern Geschlecht
zerstört war. Und dann brach das Mädchen in ein
bitteres Klagen und Weinen aus vor Gott über
diese Zerstörung, die es nun mit sich tragen
musste. Jetzt war die ganze Atmosphäre dieses

«geistlichen Gesprächs» verwandelt. Jeder war
innerlich gepackt, fühlte mit der Not mit, sprach
ein ganz persönliches Gebet für dieses Mädchen.
Das Mädchen aber durfte so erfahren, dass Gott
ihm durch die andern nahe ist, ihm Hilfe schickt,
es durfte durch das Beten der andern Gott als Helfer

erfahren.
Ist so etwas wohl möglich auch in grösseren Kreisen.

Wie ganz anders würden wir wohl die
Eucharistiefeier mitfeiern, wenn ihr ein solch persönlicher,

mitmenschlich bezogener Gebetsgottesdienst

vorausgegangen ist. Solche Gottesdienste
könnten dann wirklich zu echter, tiefer Gotteserfahrung

werden, in denen wir spüren: Gott ist
tatsächlich da als der Helfende, Rettende, Ermutigende,

Erfreuende, Beglückende. So würde
Gotteserfahrung tatsächlich möglich im
Gemeinschaftsgebet.

Am Ende
einer Wanderschaft
Abt Mauritius Fürst

Das Leben des Menschen auf Erden gleicht der
Reise eines Wanderers oder Pilgers, der sein Ziel
kennt, aber noch nicht erreicht hat, der noch auf
dem Wege ist, oft in einem fremden Land.
Schon der Gottgläubige im Alten Bund sieht sich
nicht anders: «Nur ein Gast bin ich bei dir, ein



147

Fremdling wie all meine Väter» (Ps 39, 13; vgl. 1

Chr 29, 15). Und er weiss auch, dass er gerade
wegen seiner Treue zu Gott oft sogar von den eigenen

Angehörigen nicht angenommen wird:
«Deinetwegen erleide ich Schmach, und Schande
bedeckt mein Gesicht. Ein Fremdling bin ich den
eigenen Brüdern, den Söhnen meiner Mutter wurde

ich fremd» (Ps 69, 8-9).
Auch der Christ des Neuen Bundes kann sich
nicht anders sehen, ist doch Christus selber den
Seinen ein Fremdling geworden, denn sie halten
ihn als einen, der «von Sinnen» ist (Mk 3,31).
Und schon der erste Papst mahnt seine Brüder,
die Christen, als «Fremde und Gäste in dieser
Welt» unter den Heiden ein rechtschaffenes
Leben zu führen (1 Petr 2, 11-12).
Kaum eine klösterliche Gemeinschaft hat diese
Wahrheit, die nicht nur für den Einzelnen gilt, in
einem solchen Mass erfahren wie unser Kloster
Beinwil-Mariastein, das im Verlauf seiner bald
900jährigen Geschichte immer wieder zum
Wanderstab greifen musste. So war es in Beinwil, vor
allem im 15. Jahrhundert. Da waren es einzelne
Mönche, die wegen der Armut ihres Klösterchens
in der Fremde ihren Lebensunterhalt suchen
mussten. Und im Gefolge der wiederholten
kriegerischen Überfälle und Brandschatzungen,
durch die es heimgesucht wurde, waren der Abt
und seine Mönche öfters gezwungen, bei auswärtigen

Freunden ihre Zuflucht zu nehmen.
Anfangs Mai 1445 wurden bei einem Überfall durch
österreichisch gesinnte «Freischärler» Abt Johannes

Streng und fünf seiner Mönche sogar gefangen
und ins Exil nach Pflrt und Delle verschleppt.
Als anfangs Juli 1629 in Beinwil die Pest ausbrach
und ihre Opfer forderte, flüchtete Administrator
Urs Buri mit der ganzen Gemeinschaft ins Bad At-
tisholz, um der todbringenden Krankheit zu
entgehen. Kaum ins Kloster zurückgekehrt, flackerte
die Seuche wieder auf, so dass der Konvent nach
Büren floh, wo er im Hause des Meiers und
Schaffners für sechs Wochen gastfreundlich
Aufnahme fand.
Einige Jahre später beschlossen der Abt und die
Mönche von Beinwil aus freiem Willen und nach

gründlicher Überlegung, zum Wanderstab zu
greifen und das Kloster nach Mariastein zu verlegen.

Am frühen Nachmittag des 12. Novembers
1648 war es soweit. Die Mönche verliessen mit
ihren Klosterschülern, mit dem Hausrat und den
wenigen Kostbarkeiten ihre bisherige Heimat und
erreichten gegen Abend die Stätte ihres neuen
Wirkens.
Hier an der Wallfahrtsstätte Unserer Lieben Frau
im Stein durfte sich das Kloster während 150 Jahren

einer ruhigen und bedeutsamen Entwicklung
erfreuen. Aber dann sollte sich auch in Mariastein
das Wort der Schrift bewahrheiten, dass wir hier
«heimatlos» (1 Kor 4, 11) sind und «keine bleibende

Stätte» haben (Hebr 13, 14). Der neue Geist
des Rationalismus und der Aufklärung war den
Klöstern nicht gut gesinnt. Auch die Mönche auf
dem ragenden Felsen sollten das am eigenen Leib
zu spüren bekommen.

Zu Gast in süddeutschen Klöstern
Dass die Mönche in Mariastein für die politisch
und religiös bedrängten und verfolgten Nachbarn
im Elsass und den angrenzenden Gebieten Frankreichs

ein offenes Herz und ebenso offene Türen
hatten, besonders für die flüchtenden kirchentreuen

Geistlichen und Ordensleute, war den
neuen Machthabern schon lange ein Dorn im
Auge. Als die Revolutionstruppen Napoleons
anfangs März 1798 die Schweiz eroberten, waren
auch die Tage des Klosters Mariastein gezählt.
Schon am 9- März wurde das Aufhebungsdekret
verkündet. Die ausgewiesenen Mönche begaben
sich auf die klostereigene Propstei Wittnau im
österreichischen Fricktal, wohin sich Abt
Hieronymus Brunner unter dem Druck Frankreichs
und auf den Wunsch der Solothurner Regierung
schon im vorausgegangenen November begeben
hatte. Als die Franzosen auch ins Fricktal einfielen,

zogen sich Abt und Konvent über den Rhein
in süddeutsche Klöster zurück, wo sie bei den
Mitbrüdern von St. Blasien, St. Märgen, St. Peter
und St. Trudpert im Schwarzwald und in Wiblingen

bei Ulm freundliche Aufnahme fanden. Im
Jahre 1802 konnte Abt Hieronymus mit den er-



148

sten Mönchen wieder in das verwüstete Kloster
zurückkehren, nachdem sie es aus den Händen des

berüchtigten «Revolutionshelden» Philipp
Christoph Reibelt, der es gekauft und total ausgeplündert

hatte, zurückerworben hatten. Erst zwei Jahre

später, als die Gebäulichkeiten wieder hergestellt

waren, konnten auch die letzten verbannten
Mitbrüder wieder nach Mariastein zurückkehren.

Unter dem Damoklesschwert
Dieses erste Exil der Mariasteiner Mönche war
sozusagen nur eine Vorübung für das zweite, das 70
Jahre später im solothurnischen Kulturkampf
über das Kloster hereinbrach, das sich auf mehrere
Klostergenerationen erstreckte und nicht weniger
als vier Stationen aufweisen sollte. Der Geist der
Aufklärung und des Liberalismus brach immer
wieder durch, auch im Kanton Solothurn. Schon
1809 beschränkten die solothurnischen Räte die
Aufnahme von Ausländern ins Noviziat. Einige
Jahre später spricht man schon mehr oder weniger
offen von einer möglichen Aufhebung des Klosters

Mariastein. 1834 wurde für alle Geistlichen
und Ordensleute ein staatliches Examen dekretiert,

das sich als eigentliche «Novizensperre»
auswirkte. In den folgenden Jahrzehnten waren
Klosteraufhebungen an der Tagesordnung, so in den
Kantonen Aargau, Freiburg, Luzern, Tessin,
Thurgau und Zürich. In Solothurn begnügte man
sich vorerst mit drückenden Sondersteuern für die
Klöster und Stifte und mit staatlichen
Inventarisierungen. Als Folge des 1. Vatikanischen Konzils
mit seiner unglücklichen Unfehlbarkeitserklärung
verschärfte sich die politische Lage auch in unserem

Kanton. Bischof Eugenius Lachat wurde von
seinem Bischofssitz vertrieben und musste in die
Verbannung gehen.
Infolge der drohenden Lage sahen sich Abt Karl
Motschi und sein Konvent nach einem Refugium
im Elsass um, was die Regierung gutzuheissen
schien, denn am 24. Juni 1874 erteilte sie die
Erlaubnis zum Verkauf des Klosters und zu seiner
Verlegung. Diese Erlaubnis wurde am 28. Juni
telegraphisch zurückgenommen, nachdem am Vortag

der Kantonsrat dem Regierungrat den Auftrag

erteilt hatte, über die zivilrechtliche Stellung des
Klosters Mariastein Bericht und Antrag vorzulegen.

Schon am 4. Juli wurde das Kloster unter
staatliche Verwaltung gestellt. Am 18. September
beschloss der Kantonsrat mit 70 gegen 31 Stimmen

die «Reorganisation» des Klosters Mariastein
und der beiden Stifte Solothurn und Schönen-
werd. Diesen Beschluss sanktionierte das Solo-
thurner Volk am 4. Oktober 1874 mit 8352 zu
5909 Stimmen. Was die Behörden unter
«Reorganisation» verstanden, trat noch am Abstimmungstag

in ihrem Bericht an den Bundesrat zu Tage, in
dem das Resultat über «die Aufhebung der
solothurnischen Stifte» mitgeteilt wurde. Dem Abt
und seinen Mitbrüdern blieb denn auch nichts
anderes übrig, als sich nach einer neuen Niederlassung

im Ausland umzusehen, da mit der neuen
Bundesverfassung vom 19. April 1874 die Errichtung

von Klöstern verboten worden war.

Neubeginn jenseits der Grenze
Am 17. März des folgenden Jahres musste Abt
Karl und der Konvent der Brachialgewalt des vom
Regierungsrat entsandten Polizeihauptmannes
weichen. Nur zwei Patres durften zur Betreuung
der Wallfahrt im Kloster zurückbleiben. Auch die
Patres, die als Pfarrer auf den sieben Klosterpfarreien

wirkten, durften dort weiterwirken. Die
übrigen Mitbrüder hielten sich mit ihrem Abt noch
einige Tage in der Klosterherberge in Mariastein
auf und feierten ihre Gottesdienste bis zum 25.
März in einer Seitenkapelle der Wallfahrtskirche.
An diesem Tag - es war der Gründonnerstag -
feierte Abt Karl mit seinen Mönchen am Vormittag
den Abendmahlsgottesdienst ein letztes Mal in
seinem geliebten Kloster, am Abend trafen sie in
ihrer neuen Wahlheimat ein. Delle, das französische

Grenzstädtchen, nur wenige Minuten von
der Schweizergrenze entfernt, sollte für 25 Jahre
die vertriebenen Schweizermönche beherbergen.
Mit einem grossen Gottvertrauen machte sich der
Konvent an die Aufgabe, das erworbene Haus
wohnlich einzurichten. Bald kam ein neues
Gebäude, das als Schule dienen sollte, hinzu, denn
an Schülern aus der Umgebung und aus der



149

Kloster und Schule der Mariasteiner Mönche in Delle



150

Schweiz hatte man keinen Mangel. Am 10.

August 1885 - nach der Überlieferung genau am
800. Jahrestag der Klostergründung in Beinwil -
legte Abt Karl den Grundstein zur Klosterkirche,
die Erzbischof Ducellier von Besançon am 19-Juli
1888 konsekrierte.
In diesen Jahren entwickelte sich die Neugründung,

der man den Namen Collège St-Benoît
gab, sehr hoffnungsvoll, auch der Nachwuchs
stellte sich in erfreulicher Zahl ein. Aber als sich
die Gemeinschaft so recht heimisch fühlte, trat
eine neuen Heimsuchung an sie heran. Die
freidenkerische radikale Kammermehrheit erliess
1901 antikirchliche Schulgesetze und entzog den
geistlichen Gemeinschaften die Unterrichtsbefugnis.

Der drohenden Ausweisung und Enteignung
kamen die Mönche zuvor, indem sie wieder zum
Wanderstab griffen. Dem viel geprüften Abt Karl
blieb dieses Schicksal allerdings erspart. Er starb
am 18. April 1900 in Delle, wo er auch begraben
wurde. Seine Leiche wurde erst 1914 nach Mariastein

überführt. Sein Nachfolger wurde sein
Stiefbruder Vinzenz Motschi.

Ein Refugium im Salzkammergut
Abt Vinzenz machte sich sogleich ans Werk, seiner

Gemeinschaft eine neue Heimat zu suchen,
und ging selber bis nach Böhmen und Polen.
Schliesslich erwählte er aus den verschiedenen
Angeboten den Wallfahrtsort Dürrnberg bei Hallein,
wo man von den Redemptoristen am 10. September

1902 zwei Häuser erwerben konnte. Am letzten

Sonntag im September traten vier «Pioniere»
von Mariastein aus die weite Reise an. Der Zug
führte sie von Basel, wo das Klostermobiliar
eingeladen wurde, nach Salzburg, wo sie von Abt
Willibald Hautaler von St. Peter aufs herzlichste
empfangen und bewirtet wurden. Am 2. Oktober
erreichten sie ihr Ziel und begannen gleich mit
dem beschwerlichen Möbeltransport und der
Einrichtung der beiden Häuser und Kapellen. Bis

zum 12. Oktober, dem Sonntag der Mariasteiner
Kirchweihe, rückten auch die übrigen Mitbrüder
an, so dass die Kommunität in der Freude, eine
neue Heimat gefunden zu haben, dieses Fest be¬

gehen konnte. Später kamen noch mehrere
Kandidaten hinzu, so dass die Gemeinschaft auf
Dürrnberg 21 Mitglieder zählte. Am 14. März
1903 anerkannten die kirchlichen Behörden die
neue Niederlassung als rechtmässiges Priorat.
Schon bald aber musste man erkennen, dass

Dürrnberg trotz seiner idyllischen Lage als
bleibende Niederlassung nicht in Frage kam. Es war
zu abgelegen und bot den Mönchen nicht die
Gewähr für eine erfüllende Tätigkeit, für den
notwendigen Unterhalt und Nachwuchs. Es setzte
sich die Erkenntnis durch, in der Nähe der
Schweiz eine neue Niederlassung finden zu müssen.

An den Ufern des Bodensees
Nachdem Abt Vinzenz am 19. Mai 1905 im 67.
Lebensjahr gestorben war, versammelten sich die
Kapitularen, die zum grössten Teil in der Schweiz
weilten, am 7. Juni im Hattstätterhof zu Basel zur
Wahl seines Nachfolgers. Sie fiel auf den Pfarrer
von Hofstetten, den 39jährigen P. Augustin Ro-
thenflue. Ihm gelang es durch Mut und Tatkraft,
dem Kloster eine neue Zukunft zu sichern. Eine
baldige Verlegung der klösterlichen Niederlassung

in die Nähe der Schweiz drängte sich auf,
weil die Mariasteiner Konventualen zu ihren
Aufgaben in der Wallfahrt von Mariastein, wo immer
auch Aushilfe zu leisten war, und in den
Klosterpfarreien im Herbst 1906 noch die Leitung des

Kollegiums Karl Borromäus übernehmen konnten.

Mehrere Projekte in Vorarlberg und Liechtenstein
wurden dafür ins Auge gefasst. Auf den Rat des
Prälaten Dr. Josef Häusle erwarb das Kloster nach
Überwindung vieler Schwierigkeiten am 28. April
1906 den Herrschaftssitz Babenwohl, am Fusse
des Gebhardsberges bei Bregenz gelegen. Schon
anfangs Oktober des gleichen Jahres konnten die
meisten Mönche von Dürrnberg ins Schlösschen
Babenwohl übersiedeln, während noch zwei zur
Betreuung der Pfarrei und Wallfahrt dort
zurückblieben. Schon am 1. Mai erfolgte die bischöfliche
Genehmigung und am 22. September die Bestätigung

durch Papst Pius X. Dem neuen Priorat gab



Das St. Gallusstift in Bregenz, «.Heimat» der Mariasteiner Mönche von 1906 bis zu ihrer Vertreibung durch Hitler 1941



152

man den sinnvollen Namen St. Gallusstift, hatte
doch hier nach 610 zusammen mit seinem Lehrer
St. Kolumban der heilige Gallus das Evangelium
verkündet. Der sog. St. Gallusstein, in dem der
Heilige gemäss der Legende den Abdruck seines
Leibes hinterlassen hatte, befand sich 1906 noch
innerhalb der Marken des erworbenen Grundstük-
kes, wo in früheren Jahrhunderten auch das
Kirchlein zu seiner Ehre gestanden hatte.
Bald wurde der Bau des neuen Konventtraktes
und Bibliothekflügels in Angriff genommen. Im
Jahre 1914 kam die Kirche - ein Zentralbau mit
Kuppel - hinzu, die Architekt Adolf Gaudy von
Rorschach erbaute. Zu ihrer Ausstattung verwendete

man die Altäre, die Kanzel, die Beichtstühle
und das Chorgestühl, die für die Klosterkirche in
Delle geschaffen worden waren. 1921 wurde noch
eine Orgel angeschafft. Mit dem äussern Ausbau
der Gebäulichkeiten ging der innere Aufbau der
Gemeinschaft Hand in Hand. Die Mönche waren
vor allem auf eine würdige Feier der Liturgie
bedacht. Sie suchten auch durch Vorträge und eine
liturgische Zeitschrift in dieser Richtung auf das
Volk einzuwirken. Die Patres waren besonders in
der Seelsorge tätig und in der klostereigenen
theologischen Lehranstalt, denn die Eintritte von
Kleriker- und Brüderkandidaten nahmen immer
mehr zu.
Leider wurde der Gründerabt durch ein Leberleiden

schon im Juni 1919 gezwungen, sein Amt
aufzugeben, und er starb zwei Monate später im
53. Lebensjahr. Sein Nachfolger, Abt Augustin
Borer, wurde am 5. August desselben Jahres in
Mariastein gewählt und setzte den Ausbau des
Stiftes fort. Er liess eine grosse Gartenanlage
errichten und erwarb am 6. Juni 1930 in Lauterbach
den landwirtschaftlichen Hof St. Josef. Hier fanden

vor allem die zahlreichen Brüder ihre Beschäftigung.

Als Abt Borer 1937 auf sein Amt
resignierte, zählte das Kloster 72 Professen und 7

Novizen, eine Zahl, die noch nie erreicht worden war
und heute leider auf 40 Professen abgesunken ist.
Als Nachfolger des Abt-Resignats wählte das

Klosterkapitel am 31. März 1937 in Mariastein
P. Prior Basilius Niederberger. Ihm lag vor allem

die innere Konsolidierung und die monastische
Erziehung seines Konvents am Herzen. Leider
konnten er und seine Mitbrüder nicht mehr lange
im St. Gallusstift verbleiben, denn am 2. Januar
1941 wurden sie durch die Gestapo aus dem Kloster

verwiesen und an die Grenze gestellt. Das
Stift wurde seines Zwecks entfremdet und die Kirche

profaniert. Nach dem Krieg wurde das
Bundesgymnasium für Mädchen darin einlogiert, wo
es noch heute ist. Wir mussten uns auf die Abtei,
das Schlösschen Babenwohl zurückziehen, wo unser

P. Josef alle die Jahre hindurch bis im letzten
Sommer ein treuer und zuverlässiger Verwalter
unseres Besitzes war. Auf den 31. Juli ging das
St. Gallusstift durch Kauf an das Land Vorarlberg,
das eine Studienbibliothek für Vorarlberg und
eine Dokumentationsstelle für die Alpenländer
darin einrichten wird.

Das «Schulkloster» aufdem Schächengrund
Im gleichen Jahr, in dem das St. Gallusstift eröffnet

wurde, konnten die Mariasteiner Benediktiner
auch die Leitung des neugegründeten Kollegiums
Karl Borromäus von Uri in Altdorf übernehmen.
Dieser Schritt war von langer Hand vorbereitet
worden. Nicht nur einmal war der Ruf der Urner
an die im Exil lebenden Mariasteiner Mönche
ergangen, das erste Mal durch den bischöflichen
Kommissär J. Gisler an Abt Karl Motschi schon
am 10. Juli 1892! Aber die Äbte konnten sich
vorderhand nicht zu einer positiven Antwort ent-
schliessen. Erst am 1. Oktober 1902 gab Abt Vinzenz

Motschi auf Drängen der Kapitularen, die
ein Fussfassen des exilierten Klosters in der
Schweiz als absolut notwendig erachteten, einen
positiven Entscheid bekannt, nämlich auf lOjahre
den Versuch mit der Entsendung von geistlichen
Lehrern zu wagen. Als erster Professor der
Altphilologie kam schon 1904 noch an die alte
Kantonsschule in Altdorf P. Columban Juret. Ihm
folgten mit der Eröffnung des Kolllegiums 1906
P. Bonifaz Huber, der erste Rektor des Kollegs
und 6 Mitbrüder. So war bereits eine kleine
Gemeinschaft auf dem Schächengrund vorhanden,
die im Verlauf der Jahre zu einer ansehnlichen



153

Das Professorenhaus in Altdorf, erbaut 1936. Im Hintergrund Hauptgebäude des Kollegiums Karl Borromäus, in dem die
Patres und Brüder wohnten bis zur Erbauung des Professorenhauses



154

Kommunität heranwuchs, was den Bau eines eigenen

Hauses unbedingt notwendig machte, waren
doch die Platzverhältnisse in dem vom Kanton
Uri zur Verfügung gestellten Kollegium geradezu
unhaltbar geworden. 1932 unternahm Abt Augustinus

Borer den ersten Vorstoss bei den Behörden
zum Bau eines Professorenheims, 1935 konnte es

in Angriff genommen und im folgenden Jahr
bezogen werden. Es ermöglichte endlich den
Mitbrüdern in Altdorf, ein klösterliches
Gemeinschaftsleben zu führen. In den sechziger Jahren,
als die Gemeinschaft über zwanzig Mitbrüder
zählte, wurde sogar noch ein Erweiterungsbau
hinzugefügt. Die vier Rektoren und die über 60
Patres, die in der Schule, im Internat, in der
Seelsorge und im kulturellen Leben (Theater, Musik,
Gesang usw.) tätig waren und auch die zahlreichen

Brüder, die um das Haus, die Küche und
den Garten besorgt waren, hatten ein gerütteltes
Mass an Arbeit zu erledigen, konnten aber doch
auch das Chorgebet und das monastische Leben in
einem grossen Mass mitvollziehen. Sie konnten
auch die innere und äussere Entwicklung des
Kollegiums mitverfolgen, die sich nicht zuletzt in den
Schülerzahlen widerspiegelt. Im ersten Schuljahr
zählte das Kollegium 131 Schüler, im letzten
September waren es 525, wovon 209 Mädchen. Inzwischen

wurde die halb staatliche, halb private
Schule von einst in die kantonale Mittelschule Uri
umgewandelt.
Bedingt durch den mangelnden Nachwuchs unseres

Klosters musste der Personalbestand in Altdorf
in den letzten Jahren immer mehr abgebaut
werden, so dass im letzten Schuljahr nur noch vier
Mitbrüder an der Schule tätig waren. Diese
Entwicklung und die Wiederherstellung des Klosters
Mariastein 1970/71 veranlassten das Klosterkapitel

am 27. Dezember 1979 zum Beschluss, sich
auf Ende Schuljahr 1980/81 vom Kollegium
zurückzuziehen. Es war für alle Beteiligten ein sehr
schmerzlicher Entscheid, war doch das Urnerland
für manchen Mitbruder eine zweite Heimat
geworden. Das Professorenhaus mit der Brickermat-
te erwarb sich der Kanton Uri für seine vielfältigen
Bedürfnisse.

Wieder daheim
Es ist ein eigenartiges Zusammentreffen, dass

unsere beiden Niederlassungen in Bregenz und in
Altdorf nach genau 75 Jahren aufgegeben wurden
und damit die 1874 begonnene unfreiwillige
Wanderschaft ihr Ende finden konnte, indem
unsere Mitbrüder vom St. Gallusstift und vom Schä-

chengrund in ihre klösterliche Heimat zurückkehren

durften. Was vor Jahrzehnten niemand zu
erwarten wagte, was aber als Hoffnung alle Mitbrü-
der stets beseelte, die rechtliche Wiederherstellung

des Klosters Mariastein, war durch die solo-
thurnische Volksabstimmung vom 7. Juni 1970
Tatsache geworden. Nun sind wir wieder eine
Gemeinschaft an dem Ort, an den uns die göttliche
Vorsehung 1648 geführt hat. Gott vor allem gilt
deshalb unser erster Dank für seine Führung auf
dieser langen Wanderschaft. Ihm ist es in erster
Linie zu verdanken, wenn unser Konvent - im
Gegensatz zu vielen berühmten und bedeutenderen

Abteien - heute noch existiert und heute wieder

in Mariastein wirken darf. Auch die fünf Exilsäbte,

denen es gelungen ist, ihre Gemeinschaft
zusammenzuhalten, und alle Mitbrüder, die sich

trotz aller Schwierigkeiten immer als eine einzige
Gemeinschaft fühlten und an allen Stationen des

Pilgerweges treu ihre Pflicht erfüllten, verdienen
unsern besondern Dank. Ein grosses und herzliches

Vergelt's Gott müssen wir aber auch den
Behörden, der Geistlichkeit und der Bevölkerung
aussprechen, die den verbannten Mönchen stets
Verständnis, Unterstützung und herzliche
Gastfreundschaft entgegenbrachten und den Aufenthalt

in der Fremde erleichterten.
Wir alle aber dürfen und wollen nie vergessen,
dass wir auch in einem behüteten und prächtig
erneuerten Kloster auf dem Felsen von Mariastein
uns nicht zu fest einrichten, wissend, «dass wir
fern vom Herrn in der Fremde leben, solange wir
in diesem Leib zu Hause sind» und «nicht schauend,

sondern glaubend unsern Weg gehen»
(2 Kor 5, 6-7), als Wanderer und Pilger zur ewigen

Heimat.


	"Unruhig ist unser Herz...". XVII

