Zeitschrift: Mariastein : Monatsblatter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 59 (1982)

Heft: 6

Artikel: "Unruhig ist unser Herz...". XVII
Autor: Bitler, Anlsem

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1031277

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1031277
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

«Unruhig

ist unser Herz . . .» XVII

P. Anselm Biitler

Gotteserfahrung im Gemeinschaftsgebet

In der letzten Folge dieser Artikelreihe war die
Rede davon, wie die Glaubensgemeinschaft Hilfe
sein kann fiir die Gotteserfahrung in den soge-
nannten gottlichen Tugenden, besser christlichen
Grundhaltungen: Glaube, Hoffnung, Liebe. In

141

diesem Artikel soll gezeigt werden, wie Glaubens-
erfahrung méglich werden kann in der Glaubens-
gemeinschaft als Gebetsgemeinschaft. Wir haben
ja die besondere Zusicherung Jesu, dass er und
durch ihn natiirlich auch Gott in besonderer Wei-
se gegewirtig ist, wenn Glaubende zur Gemein-
schaft verbunden sind: «Wo zwei oder drei in mei-
nem Namen versammelt sind, da bin ich mitten
unter thnen» (Mt. 18, 20). Der griechische Aus-
druck fiir «versammelt», der an dieser Stelle ver-
wendet wird, ist ein ganz spezieller Ausdruck, der
verwendet wird fiir die gottesdienstliche Ver-
sammlung. So gilt diese Verheissung Jesu sicher in
ganz besonderer und intensiver Weise fir die
«Gebetsversammlung» der Glaubensgemeinde.
Wenn Jesus und durch ihn Gott in solcher Ge-
betsversammlung in besonderer Weise gegenwir-
tig ist, dann ist solche Gebetsversammlung sicher
ein ganz ganz besonderer «Ort» der Gotteserfah-
rung.

Das Konzil kommt in der Liturgiekonstitution auf
diese besondere Gegenwart Christi in der Gebets-
versammlung zu sprechen. «Um dieses grosse
Werk (gemeint ist die Fortsetzung des Heilswir-
kens Jesu) voll zu verwirklichen, ist Christus seiner
Kirche immerdar gegenwirtig, besonders in den
liturgischen Handlungen. Gegenwirtig ist er im
Opfer der Messe sowohl in der Person dessen, der
den priesterlichen Dienst vollzieht, — denn dersel-
be bringt das Opfer jetzt dar durch den Dienst der
Priester, der sich einst am Kreuz dargebracht hat -
wie vor allem unter den eucharistischen Gestal-
ten. Gegenwirtig ist er mit seiner Kraft in den Sa-
kramenten, so dass, wenn einer tauft, Christus sel-
ber tauft. Gegenwirtig ist er in seinem Wort, da
er selber spricht, wenn die heiligen Schriften in
der Kirche gelesen werden. Gegenwirtig ist er
schliesslich, wenn die Kirche betet und singt»
(Nr. 7).

1. Krise der gottesdienstlichen Gebetsfeier

Nun allerdings steht dieser Verheissung und
Wirklichkeit die Tatsache gegeniiber, dass unsere
Gottesdienste in eine Krise geraten sind. Es ist fast
schon eine alltiigliche Platitiide, darauf hinzuwei-



142

sen, dass unsere Gottesdienste immer weniger be-
sucht werden. In den letzten Wochen und Mona-
ten hatte ich 6fter Gelegenheit, vor allem mit Ju-
gendlichen iiber das Thema «Gottesdienstbesuch>
zu sprechen. Und in allen Gruppen verschieden-
sten Alters und verschiedenster Herkunft wurde
immer die gleiche Klage angebracht: Gottesdienst
ist eine langweilige Sache. «Da spricht einer vorne
allein und oft langatmig Texte und Gebete, die in
ihrer Sprache fiir uns einfach unverstindlich sind,
und wir haben nichts zu tun als hie und da einen
kurzen Satz zu sagen, oft nur ein einzelnes Wort.»
— Dass diese Aussage tatsichlich einer Grunder-
fahrung entspricht, konnte ich selber feststellen,
als ich in letzter Zeit bei verschiedenen Gelegen-
heiten Gottesdienste und Messfeiern «mitten un-
ter dem Volk» mitfeierte. Ich bemiihte mich, in-
nerlich den Gehalt der Gebete und Texte mitzu-
vollziehen, aber bald wurde das miihsam, und
mit der Zeit konnte ich nicht mehr.

Das Grundiibel unserer Gottesdienste, so scheint
mir, besteht darin, dass unser gliubiges Volk
weitgehend zu dusserer Passivitit verurteilt ist.
Wenn es innerlich mitmacht und dabei «auf Ge-
danken, Erkenntnisse kommt», kann es die nicht
dussern, muss sie in sich selber verschliessen. Da-
bei haben die Konzilsviter schon sehr richtig gese-
hen, dass unsere Gottesdienste nur gesunden kon-
nen, wenn das Volk daran aktiv teilnehmen, bes-
ser mitmachen kann. Dariiber finden sich in der
Liturgiekonstitution ganz klare Aussagen. «Die
Mutter Kirche wiinscht sehr, alle Gliubigen
mochten zu der vollen, bewussten und #itigen
Tetlnahme an den liturgischen Feiern gefiihrt
werden, wie sie das Wesen der Liturgie selber ver-
langt, und zu der das christliche Volk, «das auser-
wihlte Geschlecht, das koénigliche Priestertum,
der heilige Stamm, das Eigentumsvolk> (1 Petr
2,9; vgl. 2,4-5) kraft der Taufe Recht und Amt
besitzt» (Nr. 14).

Gewiss sahen die Konzilsviter diese aktive Teil-
nahme damals noch, so méchte ich sagen, nur
«spurenhaft» in einer Art Anfangssituation, nach-
dem das Volk jahrhundertelang total passiv Got-
tesdienste miterlebt hatte. Nur vor diesem «Null-

punkt> der Aktivitit ist es richtig zu bewerten,
was die Konzilsviter als aktive Teilnahme verstan-
den: «<Um die titige Teilnahme zu fordern, soll
man den Akklamationen des Volkes, den Antwor-
ten, dem Psalmengesang, den Antiphonen, den
Liedern sowie den Handlungen und Gesten und
den Korperhaltungen Sorge zuwenden. Auch das
heilige Schweigen soll zu seiner Zeit eingehalten
werden» (Nr. 30). «Bei der liturgischen Feier soll
jeder, sei er Liturge oder Gliubiger, in der Aus-
tibung seiner Aufgabe nur das und all das tun,
was thm aus der Natur der Sache und gemiiss den
liturgischen Regeln zukommt. Auch die Mini-
stranten, Lektoren, Kommentatoren und die Mit-
glieder der Kirchenchére vollziehen einen waht-
haft liturgischen Dienst. Deswegen sollen sie thre
Aufgabe in aufrichtiger Frommigkeit und in einer
Ordnung erfiillen, wie sie einem solchen Dienst
ziemt, und wie sie das Volk mit Recht von ihnen
verlangt» (Nr. 28f.).

Gewiss sind dies anfangshafte Moglichkeiten einer
titigen Teilnahme des Volkes am Gottesdienst.
Trotzdem oder vielleicht jetzt erst recht bleibt un-
ser Gottesdienst ritualisiert und unpersonlich. Be-
sonders die verschiedenen Kérperhaltungen, von
denen man anfinglich viel fiir die aktive Teilnah-
me erwartete, wirken geradezu als «Vermassungs-
mittel». Vielleicht ist doch der Eindruck ernstzu-
nehmen, den nichtkatholische Gottesdienstbesu-
cher von dieser Form aktiver Teilnahme bekom-
men und den eine reformierte Frau so beschrieb:
Eure Gottesdienste erscheinen mir als reinste
Turniibungen: «Stehen», «Sitzen», «Steheny,
«Knien», «Stehen», «Sitzen», «Stehen». Was bei
unsern Gottesdiensten eigentlich fehlt, ist der
zwischenmenschliche Bezug. Unsere Gottesdien-
ste sind einseitig, ja ausschliesslich auf Gott hin
orientiert. Wie sehr wurde uns doch in den Reli-
gionsstunden der Schule beigebracht, dass man in
der Kirche nicht schwatzen und nicht umbher-
schauen diirfe, man miisse seine Blicke ganz auf
den Tabernakel ausrichten, seine Gedanken ganz
auf Gott, der hier in Christus gegenwirtig set,
und man diirfe ja nicht den andern nebenan an-
schauen und ihn so stéren.






144

Sollen unsere Gottesdienste wieder lebensnahe
werden, muss notwendig der zwischenmenschli-
che Bezug mit in den Gottesdienst einbezogen
werden. Die Glaubenden miussen von ihren per-
sonlichen Glaubenssituationen und Glaubenser-
fahrungen, auch von ihren Glaubens- und Le-
bensnéten sprechen kénnen. «Missten wir nicht
in unserer weithin ritualisierten und unpersonli-
chen Frommigkeit den Mut zu Gebetsformen
aufbringen, die auch andere an der eigenen reli-
giosen Gefithlswelt teilnehmen lassen? Daran teil-
zuhaben ist freilich nur méglich in einer Atmo-
sphire wor Gott>. Gelinge dies, wire Kirche nicht
bloss der Ort eines Dialogs mit Gott, sondern
auch des Gesprichs miteinander, wire sie nicht
nur Intimraum eines Vertrauens Gott gegeniiber,
sondern auch eines tiefen gegenseitigen Zutrau-
ens. Dabei wiirden wahrscheinlich weniger einge-
lernte Gebetsformeln rezitiert, dafiir aber mehr
personliche Kurzformeln des Glaubens rezepiert»
(G. Braulik).

Damit aber kénnen wir einem ernsten Anliegen
Jugendlicher gerecht werden: anstatt dass alles
stur und unabinderlich «vorprogrammiert» ist,
kann ein Freiraum geschaffen werden fiir Sponta-
neitit, personliche Ausscrung der eigenen Glau-
benserfahrung, des eigenen Empfindens, des in-
dividuellen Ausdrucks auch mittels individueller
Korperhaltung. Wieviele Moglichkeiten stinden
da offen: auf dem Boden liegen, in Verbeugung
verweilen, Meditationssitz, Erheben der Hinde
usw. Dazu kimen spontane Ausserungen in Form
von kurzen Lobpreisungen, kurzem Jubelruf,
auch Klageruf, Bittruf, die einzelne sprechen und
von den andern aufgenommen und weitergefithrt
werden. Warum dirfen wir eigentlich im Gottes-
dienst unsere Empfindungen und Gefiihle, Erleb-
nisse und Erfahrungen nicht gleich spontan zum
Ausdruck bringen wie sonst im Leben. Wie rasch
geht uns doch der spontane Ausruf tiber die Lip-
pen: «O, wie ist das schon!» «Ach, wie schrecklich
ist das!» Dabei erleben wir, dass mit solchen Aus-
spriichen die Gefihle entsprechend intensiver
werden, Erlebnisse und Erfahrungen sich vertiefen
und uns ganzmenschlich erfassen.

2. Psalmen als Beispiele zwischenmenschlichen,
spontanen Gebetsgottesdienstes

Was ich soeben als Erweiterung unseres Gebets-
gottesdienstes in Richtung zwischenmenschlicher
Beziehung gefordert habe, ist nicht irgend eine
«<hypermoderne», «extravagante» Neuerung. Wir
stossen auf solche Formen der Gebetsgottesdien-
ste schon bei den Psalmen des Alten Testamentes.
«Die Psalmen bieten sich als Vorlagen und zu-
gleich als Initialziindungen eines solchen gemein-
samen Glaubensgespriches mit Gott und vor Gott
an. Sie kennen ja keine nur auf sich selbst bedach-
te Kleinherzigkeit. Vielmehr sind sie ein Stiick
praktizierter <«Gemeinschaft der Heiligen>, die
freilich ihre geistlichen Qualititen vom personli-
chen Herzenston des Beters erhilt. .. Wenn der
Beter «vor Gott> steht, dann weiss er sich selbst von
einer Gemeinde umgeben. Fordert er dann zum
Lob auf, so keineswegs bloss deshalb, weil geteilte
Freude doppelte Freude ist und der Mund von
dem iibergeht, wovon das Herz voll ist. Denn Lob
ist nicht nur Antwort an Gott, sondern auch Sich-
Verantworten vor der Gemeinde, ist in der Selbst-
mitteilung auch Gott-Mitteilung. Beten bedeutet
also in den Psalmen zugleich auch bekennen und
verkiindigen. Literarisch zeigt sich das im Wechsel
von Du-Form und Er-Form. Lob aus der Ret-
tungserfahrung ist so wesentlich Rede zu Gott
und von Gott, dass jene Richtungsinderung der
Gebetsanrede sogar zum Kennzeichen aller Dank-
lieder Israels geworden ist.» (6. Braulik)

Zur Illustration solchen zwischenmenschlich aus-
gerichteten Betens zu Gott soll hier kurz Psalm 30
angefuhrt werden. «Ich will dich erheben, Herr,
denn du hast mich emporgewunden und meine
Feinde sich meiner nicht freuen lassen. Herr,
mein Gott, als ich zu dir um Hilfe rief, da hast du
mich heil gemacht. . . Preist den Herrn, ihr seine
Frommen, und dankt zu seinem heiligen Ge-
dichtnis. Ein Augenblick kann unter seinem Zorn
stehen, das Leben steht unter seiner Giite. Am
Abend mag Weinen zu Gast kommen, doch am
Morgen kehrt Jubel ein. Ich aber, ich wihnte in
meiner Sicherheit: Niemals werde ich wanken!
Herr, in deiner Giite hattest du meinem Glanz



festen Bestand verliehen. Du verbargst dein Ant-
litz, da war ich betroffen. Zu dir, Herr, schrie ich,
zu Gott flehte ich um Gnade . . . Verwandelt hast
du meinen Trauergang in Tanzen, gelost mein
Bussgewand und mich geschiirzt mit Freude, da-
mit meine Ehre dir singe und nicht verstumme.
Herr, mein Gott, fiir immer will ich dir danken.»
«Der Beter, der hier spricht, schimt sich nicht, die
Erfahrungen, die sein Leben bestimmen, 6ffent-
lich mitzuteilen. Er erzihlt — vermutlich sogar im
Tempel vor versammelter Gemeinde — wie er Gott
begegnet, und wie Gott tihm zum Du geworden
ist. Letztlich ist es ein Bekenntnis von dem, der
sich als <Heiland> erwiesen hat. Ihm will der Beter
mit diesem Psalm fiir seine Rettung danken. Er
dankt aber, indem er seinen Mitmenschen be-
zeugt, was er selbst von Gott erlebt hat. Seine Ge-
schichte soll auch ihnen den Zugang zu Gott er-
schliessen oder ihren Glauben bestirken; soll sie
sensibel machen fiir die verborgene Anwesenheit
Gottes, sie aber auch seiner merkbaren Hilfe ver-
gewissern» (G. Braulik).

Was hat der Beter nun konkret erfahren, welches
ist seine Lebensgeschichte, die er den zum Gebet
Versainmelten kund tut? Schauen wir den Text
des Psalmes etwas genauer an.

«Ich wihnte in Sicherheit: Niemals werde ich wan-
ken.» Der Beter bekennt, dass er lange Zeit in der
praktischen Gottlosigkeit eines <T'raditionsglaubi-
gen» gelebt hat. In seinem Karrieredenken
kommt Gott nicht vor. Sein Erfolg macht ihn
selbstbewusst, aber nicht gottbewusst. Dann kam
es aber zur grossen Bekehrung. Er erkennt, dass
sein Erfolg Gabe Gottes ist: «In deiner Giite hat-
test du meinem Glanz festen Bestand verlichen.»
Die Bekehrung beginnt damit, dass der Beter, der
in seiner Einbildung Gott nicht wahrgenommen
hatte, sich als von Gott verlassen entdeckt. Die er-
ste Gotteserfahrung erfolgt indirekt, ist die nega-
tive Erfahrung der «Abwesenheit Gottes». Nicht
Gottes Nichtexistenz wird zum Problem, sondern
seine Nichtwirksamkeit: «Du verbargst dein Ant-
litz, da war ich betroffen.» Diese Abwesenheit
Gottes, diese Leere wird als Verlust erlebt. Diese
Not der «Abwesenheit Gottes», die noch vergros-

145

sert wird durch die Treuelosigkeit der Menschen,
die ihn jetzt im Stich lassen, wird Anlass zum Ge-
bet: «Zu dir, Herr, schrie ich.» Die dusserste Gren-
ze, die Ausweglosigkeit 6ffnet den Zugang zur
Wirklichkeit Gottes. Jetzt darf er eine zweite, po-
sitive Gotteserfahrung machen: «Verwandelt hast
du meinen Trauergesang in Tanzen.» Diese positi-
ve Gotteserfahrung, dass Gott dem Beter, der es
gar nicht «verdient» seine Hilfe zukommen lisst,
ist nun Triebfeder, dass der Beter sich zum Ge-
betsgottesdienst begibt, dort 6ffentlich Gott sei-
nen Dank darbringt, die andern aufruft, mit ihm
und fiir thn zu danken: «Ich will dich erheben,
Herr, denn du hast mich emporgewunden ...
<Preiset den Herrn, thr seine Frommens.» Zu-
gleich legt der Beter ein Glaubensbekenntnis ab,
durch das er andere aufruft, in Not auch auf Gott
zu vertrauen, und ihnen versichert, dass auch sie
die gleiche Gotteserfahrung machen konnen:
«Am Abend mag Weinen zu Gast sein, doch am
Morgen kehrt Jubel ein.» Die anwesenden Glau-
benden befolgen diesen Aufruf und stimmen in
den Dank und den Jubel des Beters ein.

3. Méglichkeit solchen Gemeinschaftsgebetes
heute

Hier haben wir ein Beispiel eines lebendigen, le-
bensnahen Gottesdienstes. Soll heute unser Got-
tesdienst wieder lebendig und lebensnah werden,
miissen wir den gleichen Weg einschlagen. «Die
eigene Erlebniswelt, aber auch die der andern,
bildet den Briickenkopf, von dem aus das Gebet
eine Briicke zu schlagen sucht zum fremden Ufer,
das einmal in Sicht gekommen 1st, auch wenn es
jetzt vielleicht wie von Nebeln verhiillt wird . . .
Beten meint, das Leben, wie es einen packt,
von den dussersten Rindern des Menschseins bis
in seine tiefsten Intimitdten Gott zu-sagen; meint
sich aussprechen vor Gott (und vor der Glaubens-
gemeinde), nicht in sterilen Andachtsfloskeln,
sondern mit schlichten, naturlichen Worten,
spontan und echt, in jeder Haltung und Tonlage»
(G. Braulik).

Sind wir zu solchem Gebet fihig. Vermutlich nur



146

schwer. Es fillt uns schon schwer, im privaten Ge-
bet mit eigenen echten, spontanen Worten Gott
unsere Not zu klagen, unsern Dank abzustatten.
Erst recht stehen wir vor Hemmungsbarrieren,
wenn wir das im 6ffentlichen Gottesdienst tun
sollen. Und doch sollten wir wieder zu solchem
Beten vorstossen konnen. Ansitze dafiir finden
sich heute in kleinen Gebetsgruppen. Das wird
wohl der Weg sein: zuerst vor jenen Menschen
iiber unser personliches Schicksal, tiber unsere gu-
ten und schlechten Erfahrungen zu Gott spre-
chen, vor denen wir auch sonst unser Leid und un-
sere Freude ausbreiten.

Vielleicht kann hier ein Beispiel helfen. Eine Ju-
gendgruppe hatte sich zum «geistlichen Ge-
sprich» versammelt. Jeder versuchte mit Ach und
Krach personliche Erlebnisse in angelernten For-
meln darzulegen. Plotzlich begann ein Midchen
sein ganz personliches Schicksal zu erzihlen: wie
es im Spital mit Frauen zusammen in einem
Mehrbettzimmer «einquartiert» war, wie es «ganz
wiiste» Reden dieser Frauen mitanhdren musste,
bis ihm jede Ehrfurcht vor dem andern Geschlecht
zerstort war. Und dann brach das Midchen in ein
bitteres Klagen und Weinen aus vor Gott iiber
diese Zerstorung, die es nun mit sich tragen
musste. Jetzt war die ganze Atmosphire dieses
«geistlichen Gesprichs» verwandelt. Jeder war in-
nerlich gepackt, fuhlte mit der Not mit, sprach
ein ganz persdnliches Gebet fiir dieses Midchen.
Das Midchen aber durfte so erfahren, dass Gott
ihm durch die andern nahe ist, thm Hilfe schickt,
es durfte durch das Beten der andern Gott als Hel-
fer erfahren.

Ist so etwas wohl moglich auch in grosseren Krei-
sen. Wie ganz anders wiirden wir wohl die Eucha-
ristiefeier mitfeiern, wenn ihr ein solch persénli-
cher, mitmenschlich bezogener Gebetsgottes-
dienst vorausgegangen ist. Solche Gottesdienste
konnten dann wirklich zu echter, tiefer Gotteser-
fahrung werden, in denen wir spiiren: Gott ist tat-
sichlich da als der Helfende, Rettende, Ermuti-
gende, Erfreuende, Begliickende. So wiirde Got-
teserfahrung tatsichlich moglich im Gemein-
schaftsgebet.

Am Ende
einer Wanderschaft

Abt Mauritius Flirst

Das Leben des Menschen auf Erden gleicht der
Reise eines Wanderers oder Pilgers, der sein Ziel
kennt, aber noch nicht erreicht hat, der noch auf
dem Wege ist, oft in einem fremden Land.

Schon der Gottgliubige im Alten Bund sieht sich
nicht anders: «Nur ein Gast bin ich bei dir, ein



Fremdling wie all meine Viter» (Ps 39, 13; vgl. 1
Chr 29, 15). Und er weiss auch, dass er gerade we-
gen seiner Treue zu Gott oft sogar von den eige-
nen Angehorigen nicht angenommen wird: «Dei-
netwegen erleide ich Schmach, und Schande be-
deckt mein Gesicht. Ein Fremdling bin ich den
eigenen Briidern, den S6hnen meiner Mutter wur-
de ich fremd» (Ps 69, 8-9).

Auch der Christ des Neuen Bundes kann sich
nicht anders sehen, ist doch Christus selber den
Seinen ein Fremdling geworden, denn sie halten
thn als einen, der «von Sinnen» ist (Mk 3, 31).
Und schon der erste Papst mahnt seine Briider,
die Christen, als «Fremde und Giste in dieser
Welt» unter den Heiden ein rechtschaffenes Le-
ben zu fithren (1 Petr 2, 11-12).

Kaum eine klosterliche Gemeinschaft hat diese
Wahrheit, die nicht nur fiir den Einzelnen gilt, in
einem solchen Mass erfahren wie unser Kloster
Beinwil-Mariastein, das im Verlauf seiner bald
900jihrigen Geschichte immer wieder zum Wan-
derstab greifen musste. So war es in Beinwil, vor
allem im 15. Jahrhundert. Da waren es einzelne
Monche, die wegen der Armut ihres Klosterchens
in der Fremde ihren Lebensunterhalt suchen
mussten. Und im Gefolge der wiederholten krie-
gerischen Uberfille und Brandschatzungen,
durch die es heimgesucht wurde, waren der Abt
und seine Monche 6fters gezwungen, bei auswir-
tigen Freunden ihre Zuflucht zu nehmen. An-
fangs Mai 1445 wurden bei einem Uberfall durch
osterreichisch gesinnte «Freischirler» Abt Johan-
nes Streng und fiinf seiner Monche sogar gefangen
und ins Exil nach Pfirt und Delle verschleppt.

Als anfangs Juli 1629 in Beinwil die Pest ausbrach
und ihre Opfer forderte, fliichtete Administrator
Urs Buri mit der ganzen Gemeinschaft ins Bad At-
tisholz, um der todbringenden Krankheit zu ent-
gehen. Kaum ins Kloster zuriickgekehrt, flackerte
die Seuche wieder auf, so dass der Konvent nach
Biiren floh, wo er im Hause des Meiers und
Schaffners fiir sechs Wochen gastfreundlich Auf-
nahme fand.

Einige Jahre spiter beschlossen der Abt und die
Monche von Beinwil aus freiem Willen und nach

147

griindlicher Uberlegung, zum Wanderstab zu
greifen und das Kloster nach Mariastein zu verle-
gen. Am frithen Nachmittag des 12. Novembers
1648 war es soweit. Die Monche verliessen mit ih-
ren Klosterschiilern, mit dem Hausrat und den
wenigen Kostbarkeiten ihre bisherige Heimat und
erreichten gegen Abend die Stitte ihres neuen
Wirkens.

Hier an der Wallfahrtsstitte Unserer Lieben Frau
im Stein durfte sich das Kloster wihrend 150 Jah-
ren einer ruhigen und bedeutsamen Entwicklung
erfreuen. Aber dann sollte sich auch in Marzastein
das Wort der Schrift bewahrheiten, dass wir hier
<heimatlos» (1 Kor 4, 11) sind und «keine bleiben-
de Stitte» haben (Hebr 13, 14). Der neue Geist
des Rationalismus und der Aufklirung war den
Klostern nicht gut gesinnt. Auch die M6nche auf
dem ragenden Felsen sollten das am eigenen Leib
zu spiiren bekommen.

Zu Gast in siiddeutschen Klstern

Dass die Monche in Mariastein fiir die politisch
und religiés bedringten und verfolgten Nachbarn
im Elsass und den angrenzenden Gebieten Frank-
reichs ein offenes Herz und ebenso offene Tiiren
hatten, besonders fiir die fliichtenden kirchen-
treuen Geistlichen und Ordensleute, war den
neuen Machthabern schon lange ein Dorn im
Auge. Als die Revolutionstruppen Napoleons an-
fangs Mirz 1798 die Schweiz eroberten, waren
auch die Tage des Klosters Mariastein gezihlt.
Schon am 9. Mirz wurde das Aufhebungsdekret
verkiindet. Die ausgewiesenen Monche begaben
sich auf die klostereigene Propster Wittnau im
osterreichischen Fricktal, wohin sich Abt Hie-
ronymus Brunner unter dem Druck Frankreichs
und auf den Wunsch der Solothurner Regierung
schon im vorausgegangenen November begeben
hatte. Als die Franzosen auch ins Fricktal einfie-
len, zogen sich Abt und Konvent iiber den Rhein
in sitddeutsche Kloster zuriick, wo sie bei den Mit-
briidern von St. Blasien, St. Mirgen, St. Peter
und St. Trudpert im Schwarzwald und in Wiblin-
gen bei Ulm freundliche Aufnahme fanden. Im
Jahre 1802 konnte Abt Hieronymus mit den er-



148

sten Monchen wieder in das verwiistete Kloster zu-
riickkehren, nachdem sie es aus den Hinden des
beriichtigten «Revolutionshelden» Philipp Chri-
stoph Reibelt, der es gekauft und total ausgepliin-
dert hatte, zuriickerworben hatten. Erst zwei Jah-
re spiter, als die Gebiulichkeiten wieder herge-
stellt waren, konnten auch die letzten verbannten
Mitbriider wieder nach Mariastein zuriickkehren.

Unter dem Damoklesschwert

Dieses erste Exil der Mariasteiner M6nche war so-
zusagen nur eine Voriibung fir das zweite, das 70
Jahre spiter im solothurnischen Kulturkampf
tiber das Kloster hereinbrach, das sich auf mehrere
Klostergenerationen erstreckte und nicht weniger
als vier Stationen aufweisen sollte. Der Geist der
Aufklirung und des Liberalismus brach immer
wieder durch, auch im Kanton Solothurn. Schon
1809 beschrinkten die solothurnischen Rite die
Aufnahme von Auslindern ins Noviziat. Einige
Jahre spiter spricht man schon mehr oder weniger
offen von einer méglichen Aufhebung des Klo-
sters Mariastein. 1834 wurde fiir alle Geistlichen
und Ordensleute ein staatliches Examen dekre-
tiert, das sich als eigentliche «Novizensperre» aus-
wirkte. In den folgenden Jahrzehnten waren Klo-
sterauthebungen an der Tagesordnung, so in den
Kantonen Aargau, Freiburg, Luzern, Tessin,
Thurgau und Ziirich. In Solothurn begniigte man
sich vorerst mit driickenden Sondersteuern fiir die
Kloster und Stifte und mit staatlichen Inventari-
sierungen. Als Folge des 1. Vatikanischen Konzils
mit seiner ungliicklichen Unfehlbarkeitserklirung
verschirfte sich die politische Lage auch in unse-
rem Kanton. Bischof Eugenius Lachat wurde von
seinem Bischofssitz vertrieben und musste in die
Verbannung gehen.

Infolge der drohenden Lage sahen sich Abt Karl
Motschi und sein Konvent nach einem Refugium
im Elsass um, was die Regierung gutzuheissen
schien, denn am 24. Juni 1874 erteilte sie die Er-
laubnis zum Verkauf des Klosters und zu seiner
Verlegung. Diese Erlaubnis wurde am 28. Juni te-
legraphisch zuriickgenommen, nachdem am Vor-
tag der Kantonsrat dem Regierungrat den Auftrag

erteilt hatte, iiber die zivilrechtliche Stellung des
Klosters Mariastein Bericht und Antrag vorzule-
gen. Schon am 4. Juli wurde das Kloster unter
staatliche Verwaltung gestellt. Am 18. September
beschloss der Kantonsrat mit 70 gegen 31 Stim-
men die «Reorganisation» des Klosters Mariastein
und der beiden Stifte Solothurn und Schénen-
werd. Diesen Beschluss sanktionierte das Solo-
thurner Volk am 4. Oktober 1874 mit 8352 zu
5909 Stimmen. Was die Beh6rden unter «Reorga-
nisation» verstanden, trat noch am Abstimmungs-
tag in threm Bericht an den Bundesrat zu Tage, in
dem das Resultat iiber «die Authebung der solo-
thurnischen Stifte» mitgeteilt wurde. Dem Abt
und seinen Mitbriidern blieb denn auch nichts an-
deres iibrig, als sich nach einer neuen Niederlas-
sung im Ausland umzusehen, da mit der neuen
Bundesverfassung vom 19. April 1874 die Errich-
tung von Klgstern verboten worden war.

Neubeginn fensetts der Grenze

Am 17. Mirz des folgenden Jahres musste Abt
Karl und der Konvent der Brachialgewalt des vom
Regierungsrat entsandten Polizeithauptmannes
weichen. Nur zwei Patres durften zur Betreuung
der Wallfahrt im Kloster zuriickbleiben. Auch die
Patres, die als Pfarrer auf den sieben Klosterpfar-
reien wirkten, durften dort weiterwirken. Die {ib-
rigen Mitbriider hielten sich mit threm Abt noch
einige Tage in der Klosterherberge in Mariastein
auf und feierten ihre Gottesdienste bis zum 25.
Mirz in einer Seitenkapelle der Wallfahrtskirche.
An diesem Tag - es war der Griindonnerstag - fei-
erte Abt Karl mit seinen Ménchen am Vormittag
den Abendmahlsgottesdienst ein letztes Mal in
seinem geliebten Kloster, am Abend trafen sie in
threr neuen Wahlheimat ein. Delle, das franzosi-
sche Grenzstidtchen, nur wenige Minuten von
der Schweizergrenze entfernt, sollte fiir 25 Jahre
die vertriebenen Schweizermonche beherbergen.
Mit einem grossen Gottvertrauen machte sich der
Konvent an die Aufgabe, das erworbene Haus
wohnlich einzurichten. Bald kam ein neues Ge-
biude, das als Schule dienen sollte, hinzu, denn
an Schiilern aus der Umgebung und aus der



149

Kloster und Schule der Mariasteiner Monche in Delle



150

Schweiz hatte man keinen Mangel. Am 10. Au-
gust 1885 — nach der Uberlieferung genau am
800. Jahrestag der Klostergrindung in Beinwil -
legte Abt Karl den Grundstein zur Klosterkirche,
die Erzbischof Ducellier von Besangon am 19. Juli
1888 konsekrierte.

In diesen Jahren entwickelte sich die Neugriin-
dung, der man den Namen Collége St-Benoit
gab, sehr hoffnungsvoll, auch der Nachwuchs
stellte sich in erfreulicher Zahl ein. Aber als sich
die Gemeinschaft so recht heimisch fiihlte, trat
eine neuen Heimsuchung an sie heran. Die frei-
denkerische radikale Kammermehrheit erliess
1901 antikirchliche Schulgesetze und entzog den
geistlichen Gemeinschaften die Unterrichtsbefug-
nis. Der drohenden Ausweisung und Enteignung
kamen die Monche zuvor, indem sie wieder zum
Wanderstab griffen. Dem viel gepriiften Abt Karl
blieb dieses Schicksal allerdings erspart. Er starb
am 18. April 1900 in Delle, wo er auch begraben
wurde. Seine Leiche wurde erst 1914 nach Maria-
stein iiberfithrt. Sein Nachfolger wurde sein Stief-
bruder Vinzenz Motschi.

Ein Refugium im Salzkammergut

Abt Vinzenz machte sich sogleich ans Werk, sei-
ner Gemeinschaft eine neue Heimat zu suchen,
und ging selber bis nach Bohmen und Polen.
Schliesslich erwihlte er aus den verschiedenen An-
geboten den Wallfahrtsort Diirrnberg bei Hallein,
wo man von den Redemptoristen am 10. Septem-
ber 1902 zwei Hiuser erwerben konnte. Am letz-
ten Sonntag im September traten vier «Pioniere»
von Mariastein aus die weite Reise an. Der Zug
fithrte sie von Basel, wo das Klostermobiliar ein-
geladen wurde, nach Salzburg, wo sie von Abt
Willibald Hautaler von St. Peter aufs herzlichste
empfangen und bewirtet wurden. Am 2. Oktober
erreichten sie ihr Ziel und begannen gleich mit
dem beschwerlichen Mobeltransport und der Ein-
richtung der beiden Hiuser und Kapellen. Bis
zum 12. Oktober, dem Sonntag der Mariasteiner
Kirchweihe, riickten auch die iibrigen Mitbriider
an, so dass die Kommunitit in der Freude, eine
neue Heimat gefunden zu haben, dieses Fest be-

gehen konnte. Spiter kamen noch mehrere Kan-
didaten hinzu, so dass die Gemeinschaft auf
Diirrnberg 21 Mitglieder zihlte. Am 14. Mirz
1903 anerkannten die kirchlichen Behorden die
neue Niederlassung als rechtmiissiges Priorat.
Schon bald aber musste man erkennen, dass
Diirrnberg trotz seiner idyllischen Lage als blei-
bende Niederlassung nicht in Frage kam. Es war
zu abgelegen und bot den Monchen nicht die Ge-
wihr fur eine erfullende Titigkeit, fiir den not-
wendigen Unterhalt und Nachwuchs. Es setzte
sich die Erkenntnis durch, in der Nihe der
Schweiz eine neue Niederlassung finden zu miis-
sen.

An den Ufern des Bodensees

Nachdem Abt Vinzenz am 19. Mai 1905 im 67.
Lebensjahr gestorben war, versammelten sich die
Kapitularen, die zum gréssten Teil in der Schweiz
weilten, am 7. Juni im Hattstittethof zu Basel zur
Wahl seines Nachfolgers. Sie fiel auf den Pfarrer
von Hofstetten, den 39jihrigen P. Augustin Ro-
thenflue. Thm gelang es durch Mut und Tatkraft,
dem Kloster eine neue Zukunft zu sichern. Eine
baldige Verlegung der klosterlichen Niederlas-
sung in die Nihe der Schweiz dringte sich auf,
weil die Mariasteiner Konventualen zu ihren Auf-
gaben in der Wallfahrt von Mariastein, wo immer
auch Aushilfe zu leisten war, und in den Kloster-
pfarreien im Herbst 1906 noch die Leitung des
Kollegiums Karl Borromius iibernehmen konn-
ten.

Mehrere Projekte in Vorarlberg und Liechtenstein
wurden dafiir ins Auge gefasst. Auf den Rat des
Prilaten Dr. Josef Hiusle erwarb das Kloster nach
Uberwindung vieler Schwierigkeiten am 28. April
1906 den Herrschaftssitz Babenwohl, am Fusse
des Gebhardsberges bei Bregenz gelegen. Schon
anfangs Oktober des gleichen Jahres konnten die
meisten Monche von Diirrnberg ins Schlosschen
Babenwohl iibersiedeln, wihrend noch zwel zur
Betreuung der Pfarrei und Wallfahrt dort zuriick-
blieben. Schon am 1. Mai erfolgte die bischofliche
Genehmigung und am 22. September die Bestiti-
gung durch Papst Pius X. Dem neuen Priorat gab



151 |

A

1%”' .
s

Das St. Gallusstift in Bregenz, « Heimat» der Mariasteiner Monche von 1906 bis zu ihrer Vertreibung durch Hitler 1941



152

man den sinnvollen Namen St. Gallusstift, hatte
doch hier nach 610 zusammen mit seinem Lehrer
St. Kolumban der heilige Gallus das Evangelium
verkiindet. Der sog. St. Gallusstein, in dem der
Heilige gemiss der Legende den Abdruck seines
Leibes hinterlassen hatte, befand sich 1906 noch
innerhalb der Marken des erworbenen Grundstiik-
kes, wo in fritheren Jahrhunderten auch das
Kirchlein zu seiner Ehre gestanden hatte.

Bald wurde der Bau des neuen Konventtraktes
und Bibliothekfliigels in Angriff genommen. Im
Jahre 1914 kam die Kirche - ein Zentralbau mit
Kuppel - hinzu, die Architekt Adolf Gaudy von
Rorschach erbaute. Zu ihrer Ausstattung verwen-
dete man die Altire, die Kanzel, die Beichtstiihle
und das Chorgestiihl, die fiir die Klosterkirche in
Delle geschaffen worden waren. 1921 wurde noch
eine Orgel angeschafft. Mit dem 4ussern Ausbau
der Gebiulichkeiten ging der innere Aufbau der
Gemeinschaft Hand in Hand. Die Monche waren
vor allem auf eine wiirdige Feier der Liturgie be-
dacht. Sie suchten auch durch Vortrige und eine
liturgische Zeitschrift in dieser Richtung auf das
Volk einzuwirken. Die Patres waren besonders in
der Seelsorge titig und in der klostereigenen theo-
logischen Lehranstalt, denn die Eintritte von Kle-
riker- und Briiderkandidaten nahmen immer
mehr zu.

Leider wurde der Grunderabt durch ein Leberlei-
den schon im Juni 1919 gezwungen, sein Amt
aufzugeben, und er starb zwei Monate spiter im
53. Lebensjahr. Sein Nachfolger, Abt Augustin
Borer, wurde am 5. August desselben Jahres in
Mariastein gewihlt und setzte den Ausbau des
Stiftes fort. Er liess eine grosse Gartenanlage er-
richten und erwarb am 6. Juni 1930 in Lauterbach
den landwirtschaftlichen Hof St. Josef. Hier fan-
den vor allem die zahlreichen Briider ihre Beschif-
tigung. Als Abt Borer 1937 auf sein Amt resi-
gnierte, zdhlte das Kloster 72 Professen und 7 No-
vizen, eine Zahl, die noch nie erreicht worden war
und heute leider auf 40 Professen abgesunken ist.
Als Nachfolger des Abt-Resignats wihlte das Klo-
stetkapitel am 31. Mirz 1937 in Mariastein
P. Prior Basilius Niederberger. Thm lag vor allem

die innere Konsolidierung und die monastische
Erziehung seines Konvents am Herzen. Leider
konnten er und seine Mitbriider nicht mehr lange
im St. Gallusstift verbleiben, denn am 2. Januar
1941 wurden sie durch die Gestapo aus dem Klo-
ster verwiesen und an die Grenze gestellt. Das
Stift wurde seines Zwecks entfremdet und die Kit-
che profaniert. Nach dem Krieg wurde das Bun-
desgymnasium fiir Midchen darin einlogiert, wo
es noch heute 1st. Wir mussten uns auf die Abtel,
das Schlésschen Babenwohl zuriickziehen, wo un-
ser P. Josef alle die Jahre hindurch bis im letzten
Sommer ein treuer und zuverlissiger Verwalter
unseres Besitzes war. Auf den 31. Juli ging das
St. Gallusstift durch Kauf an das Land Vorarlberg,
das eine Studienbibliothek fiir Vorarlberg und
eine Dokumentationsstelle fiir die Alpenlinder
darin einrichten wird.

Das «Schulklosters auf dem Schichengrund

Im gleichen Jahr, in dem das St. Gallusstift eroft-
net wurde, konnten die Mariasteiner Benediktiner
auch die Leitung des neugegriindeten Kollegiums
Karl Borromius von Uri in Altdorf iibernehmen.
Dieser Schritt war von langer Hand vorbereitet
worden. Nicht nur einmal war der Ruf der Urner
an die im Exil lebenden Mariasteiner Monche er-
gangen, das erste Mal durch den bischoflichen
Kommissir J. Gisler an Abt Karl Motschi schon
am 10. Juli 1892! Aber die Abte konnten sich vor-
derhand nicht zu einer positiven Antwort ent-
schliessen. Erst am 1. Oktober 1902 gab Abt Vin-
zenz Motschi auf Dringen der Kapitularen, die
ein Fussfassen des exilierten Klosters in der
Schweiz als absolut notwendig erachteten, einen
positiven Entscheid bekannt, nimlich auf 10 Jahre
den Versuch mit der Entsendung von geistlichen
Lehrern zu wagen. Als erster Professor der Alt-
philologie kam schon 1904 noch an die alte Kan-
tonsschule in Altdorf P. Columban Juret. IThm
folgten mit der Er6ffnung des Kolllegiums 1906
P. Bonifaz Huber, der erste Rektor des Kollegs
und 6 Mitbriider. So war bereits eine kleine Ge-
meinschaft auf dem Schichengrund vorhanden,
die im Verlauf der Jahre zu einer ansehnlichen



153 |

Das Professorenhaus in Altdorf, erbaut 1936. Im Hintergrund Hauptgebdude des Kollegiums Karl Borromdus, in dem die
Patres und Briider wohnten bis zur Erbauung des Professorenhauses



154

Kommunitit heranwuchs, was den Bau eines eige-
nen Hauses unbedingt notwendig machte, waren
doch die Platzverhiltnisse in dem vom Kanton
Uri zur Verfugung gestellten Kollegium geradezu
unhaltbar geworden. 1932 unternahm Abt Augu-
stinus Borer den ersten Vorstoss bei den Behdrden
zum Bau eines Professorenheims, 1935 konnte es
in Angriff genommen und im folgenden Jahr be-
zogen werden. Es ermoglichte endlich den Mit-
briiddern in Altdorf, ein kldsterliches Gemein-
schaftsleben zu fithren. In den sechziger Jahren,
als die Gemeinschaft tber zwanzig Mitbrider
zihlte, wurde sogar noch ein Erweiterungsbau
hinzugefiigt. Die vier Rektoren und die Giber 60
Patres, die in der Schule, im Internat, in der Seel-
sorge und im kulturellen Leben (Theater, Musik,
Gesang usw.) titig waren und auch die zahlrei-
chen Bruder, die um das Haus, die Kiiche und
den Garten besorgt waren, hatten ein geriitteltes
Mass an Arbeit zu erledigen, konnten aber doch
auch das Chorgebet und das monastische Leben in
einem grossen Mass mitvollziehen. Sie konnten
auch die innere und 4ussere Entwicklung des Kol-
legiums mitverfolgen, die sich nicht zuletzt in den
Schiilerzahlen widerspiegelt. Im ersten Schuljahr
zihlte das Kollegium 131 Schiiler, im letzten Sep-
tember waren es 525, wovon 209 Midchen. Inzwi-
schen wurde die halb staatliche, halb private
Schule von einst in die kantonale Mittelschule Uri
umgewandelt.

Bedingt durch den mangelnden Nachwuchs unse-
res Klosters musste der Personalbestand in Altdorf
in den letzten Jahren immer mehr abgebaut wer-
den, so dass im letzten Schuljahr nur noch vier
Mitbriider an der Schule titig waren. Diese Ent-
wicklung und die Wiederherstellung des Klosters
Mariastein 1970/71 veranlassten das Klosterkapi-
tel am 27. Dezember 1979 zum Beschluss, sich
auf Ende Schuljahr 1980/81 vom Kollegium zu-
riickzuziehen. Es war fiir alle Beteiligten ein sehr
schmerzlicher Entscheid, war doch das Urnerland
fiir manchen Mitbruder eine zweite Heimat ge-
worden. Das Professorenhaus mit der Brickermat-
te erwarb sich der Kanton Uri fiir seine vielfiltigen
Bediirfnisse.

Wieder daheim

Es ist ein eigenartiges Zusammentreffen, dass un-
sere beiden Niederlassungen in Bregenz und in
Altdorf nach genau 75 Jahren aufgegeben wurden
und damit die 1874 begonnene unfreiwillige
Wanderschaft ihr Ende finden konnte, indem un-
sere Mitbriidder vom St. Gallusstift und vom Schi-
chengrund in ihre klgsterliche Heimat zuriickkeh-
ren durften. Was vor Jahrzehnten niemand zu er-
warten wagte, was aber als Hoffnung alle Mitbrii-
der stets beseelte, die rechtliche Wiederherstel-
lung des Klosters Mariastein, war durch die solo-
thurnische Volksabstimmung vom 7. Juni 1970
Tatsache geworden. Nun sind wir wieder eine Ge-
meinschaft an dem Ort, an den uns die gottliche
Vorsehung 1648 gefiihrt hat. Gott vor allem gilt
deshalb unser erster Dank fiir seine Fithrung auf
dieser langen Wanderschaft. Ihm ist es in erster
Linie zu verdanken, wenn unser Konvent — im
Gegensatz zu vielen berithmten und bedeutende-
ren Abteien — heute noch existiert und heute wie-
der in Mariastein wirken darf. Auch die fiinf Exils-
ibte, denen es gelungen ist, ihre Gemeinschaft
zusammenzuhalten, und alle Mitbriider, die sich
trotz aller Schwierigkeiten immer als eine einzige
Gemeinschaft fithlten und an allen Stationen des
Pilgerweges treu ihre Pflicht erfiillten, verdienen
unsern besondern Dank. Ein grosses und herzli-
ches Vergelt’s Gott miissen wir aber auch den Be-
hérden, der Geistlichkeit und der Bevolkerung
aussprechen, die den verbannten Mdnchen stets
Verstindnis, Unterstiitzung und herzliche Gast-
freundschaft entgegenbrachten und den Aufent-
halt in der Fremde erleichterten.

Wir alle aber diirfen und wollen nie vergessen,
dass wir auch in einem behiiteten und prichtig er-
neuerten Kloster auf dem Felsen von Mariastein
uns nicht zu fest einrichten, wissend, «dass wir
fern vom Herrn in der Fremde leben, solange wir
in diesem Leib zu Hause sind» und «nicht schau-
end, sondern glaubend unsern Weg gehen»
(2 Kor 5, 6-7), als Wanderer und Pilger zur ewi-
gen Heimat.



	"Unruhig ist unser Herz...". XVII

