
Zeitschrift: Mariastein : Monatsblätter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 59 (1982)

Heft: 5

Artikel: "In der Schrift steht geschrieben...". IX

Autor: Bütler, Anselm

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1031276

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1031276
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


126

von Kreuz und Leid. Eine Mahnung an den
leidbedrückten Erdenpilger, dass auf Karfreitag
immer Ostern kommt.
Um dem stillen Beter die einzelnen Kreuzwegsymbole

näher zu bringen, hat Dr. P. Vinzenz
Stebler aus dem Kloster Mariastein Meditationstexte

verfasst, von denen ein Exemplar: «Der
Kreuzweg im Wald von Erschwil» in der Kapelle
aufliegt (kann auch beim Pfarramt Erschwil bezogen

werden).
Text zur XI. Station: Ein grausamer Hammer
treibt Dir vier Nägel durch Hände und Füsse und
nagelt Dich bei lebendigem Leib ans Marterholz
des Kreuzes. Hefte mein widerspenstiges Herz
durch wahre Gottesfurcht an den Willen des
himmlischen Vaters, dass ich in alle Ewigkeit
niemals von Dir geschieden werde.
Mögen die Pilger zur Josefskapelle in Erfahrung
bringen, dass «Kreuzweg gehen und Kreuzweg
beten» eine Möglichkeit ist, Jesus zu begegnen
und zu fühlen, dass wir nicht allein sind mit unserem

Leid.

«In der Schrift steht
geschrieben...» IX
P. Anselm Bütler

Das Werden der Evangelien 3

In den letzten Folgen dieser Artikelreihe haben
wir dargelegt, dass der endgültige Text der
Evangelien, wie er heute vorliegt, das Endergebnis
einer ziemlich langen Entwicklung darstellt. Wir
haben den Verlauf dieser Entwicklung etwas
nachgezeichnet. Kurz zusammengefasst sieht diese
Entwicklung ungefähr so aus: Am Anfang stehen
die Worte und Taten Jesu (erste Schicht); die Jünger

haben diese Worte und Taten im Lichte des

Osterereignisses den Menschen erzählt. Was die



127

Jünger erzählten, wurde nach und nach
aufgeschrieben, wobei man kleine Sammlungen anlegte.

Zugleich wurden die Berichte der Augenzeugen

umgeformt und dem Verständnis der Leser
und Hörer angepasst (zweite Schicht).
Je mehr sich das Christentum ausbreitete, desto
grösser wurde das Bedürfnis nach schriftlichen
«Unterlagen» für die Glaubensverkündigung. Dabei

wurde naturgemäss zurückgegriffen auf schon
vorhandene schriftliche Aufzeichnungen. Mit der
Zeit genügten aber diese einzelnen Dokumente
nicht mehr. Man wünschte, dass all dies in eine
einzige Sammlung zusammengefasst würde. Das
Ergebnis dieser zusammenfassenden Sammlungen
ist das, was wir heute die Evangelien nennen.
Bei diesen Zusammenfassungen kamen wieder die
gleichen Grundsätze ins Spiel, wie sie bei Schicht
zwei schon aktuell waren. Jeder Verfasser einer
solchen Zusammenfassung versuchte, Worte und
Taten Jesu so darzustellen, dass seine Leser eine
Verbindung zu den sie selbst bedrängenden Fragen

sehen konnten. Diese Bezogenheit auf die
Lebenswirklichkeit der damaligen Leser nennt man
den «Sitz im Leben» der Evangelien. Ferner wirkte

mit, dass die einzelnen Verfasser zum Teil
unterschiedliche Ansichten hatten über Person und
Bedeutung Jesu. Schliesslich war für die Gestalt
dieser Sammlungen auch bedeutungsvoll, welches
Material an schon vorhandenen Berichten dem
einzelnen Verfasser zur Verfügung stand. All diese

Faktoren bewirkten, dass die einzelnen
«Bücher», wie man nun diese Fassungen nannte, ihr
eigenes Gesicht bekamen. Trotz dieser
Verschiedenheiten aber besitzen die Sammlungen eine
grosse Gemeinsamkeit. Alle wollen Bericht geben
von dem unerhörten Ereignis, das sich in Person
und Werk Jesu vollzogen hatte. Das macht ihre
Eigenart aus, wodurch sich diese Sammlungen
von allen andern Berichten unterscheiden.
Diesen Unterschied wollte man auch dadurch
anzeigen, dass man diesen Sammlungen einen
besonderen Namen gab: «Evangelium». Das Wort
«Evangelium» stammt aus der griechischen Sprache

und bedeutet «frohe Botschaft». In der Spätzeit

des israelitischen Königtums bekam der Aus¬

druck «Evangelium» eine ganz besondere Bedeutung.

Er wurde verwendet, um bei der Krönung
des neuen Königs der Hoffnung Ausdruck zu
geben, dass der neue Herrscher der sehnsüchtig
erwartete König der Endzeit, der Messias, sei. Wenn
die Christen nun die zusammenhängenden
Berichte über Leben, Wirken, Tod und
Auferstehungjesu «Evangelium» nannten, wollten sie
damit sagen: Gute Nachricht! Jesus von Nazareth ist
der Messias (auf griechisch: Christus), der verheis-
sene und erwartete König der Welt.
In den folgenden Ausführungen soll etwas genauer

auf das Gemeinsame und das Verschiedene der
drei Evangelien nach Markus, Matthäus und Lukas
eingegangen werden.

1. Gemeinsamkeiten der «synoptischen»
Evangelien

«Nach Inhalt, Anordnung und sprachlicher
Gestaltung des Stoffes sind die drei ersten Evangelien
eng miteinander verwandt» (O. Knoch). Gemeinsam

ist der einjährige Rahmen des Wirkens Jesu
von der Taufe durch Johannes bis zur Kreuzigung
und Grablegung in Jerusalem. Der Schwerpunkt
des Wirkens Jesu liegt in Galiläa, dann folgt der
Zug nach Jerusalem, das Ringen mit den
jüdischen Führern in Jerusalem und der Tod am
Kreuz. Diesem Aufbau haben Matthäus und Lukas

eine Vorgeschichte und Nachgeschichte
zugeordnet und reiches Sondergut eingefügt. Diese
Übereinstimmung und zugleich der Unterschied
zeigt sich, wenn wir die drei Evangelien «parallel»
zu lesen versuchen. Wir stellen dann fest, dass viele

Texte in den drei Evangelien in fast wörtlicher
Übereinstimmung vorkommen, andere dagegen
nur in dem einen oder anderen Evangelium
stehen.

Wie lassen sich diese Übereinstimmung und
Unterschiede erklären? Eine genauere Untersuchung
der gemeinsamen Texte ergibt folgendes Resultat:
Fast der ganze Markustext findet sich auch bei
Matthäus, bei Lukas findet sich gut die Hälfte des
Markustextes. Dabei ist bei Matthäus und Lukas
die gleiche Reihenfolge eingehalten wie bei Markus.

Das berechtigt zu der Schlussfolgerung, dass



128

Matthäus und Lukas das Markusevangelium als

Vorlage benutzten und diese Vorlage um weitere
Texte ergänzten.
Bei der genaueren Untersuchung dieser weiteren
Texte zeigt sich, dass Matthäus und Lukas einen
ziemlich grossen Textumfang gemeinsam haben,
zusätzlich zum Text, den sie mit Markus gemeinsam

haben. Die Texte, die nur Matthäus und Lukas

gemeinsam haben, enthalten vor allem Reden
Jesu: Lehrstücke und Gleichnisse. Daraus lässt sich
mit grosser Wahrscheinlichkeit der Schluss
ziehen, dass Matthäus und Lukas neben Markus
einen weiteren Text gemeinsam benutzt haben.
Weil dieser Text vor allem RedenJesu enthält,
bekam er die Bezeichnung «Reden- oder Spruchquelle».

Diese Spruchquelle ist höchst wahrscheinlich in
Palästina entstanden und war ursprünglich in
aramäisch verfasst. Der Verfasser dieser Sammlung
von Reden Jesu ist unbekannt. Sie wurde schon
früh ins Griechische übersetzt, sicher vor dem
Jahre 70 (Untergang Jerusalems), wahrscheinlich
schon 50 n. Chr.
Im Zusammenhang mit der Spruchquelle stellt
sich die Frage, welches das älteste Evangelium sei.
Nach der offiziellen Reihenfolge in der Bibel findet

sich das Matthäusevangelium an erster Stelle.
Das gründet darin, dass man lange Zeit glaubte,
dieses Matthäusevangelium sei das erste Evangelium

gewesen. Als die Quellenforschung zeigte,
dass das heutige Matthäusevangelium später
geschrieben sein musste als das Markusevangelium,
neigte man zu der Ansicht, dass es zuerst ein
hebräisches Matthäusevangelium gegeben habe, das
in seiner ursprünglichen Form heute nicht mehr
erhalten ist. Es kam nun die Vermutung auf, dass
diese Spruchquelle identisch sein könnte mit dem
sog. Ur-Matthäus. Das aber ist ganz unsicher, wie
überhaupt das Vorhandensein eines Ur-Matthäus
nur schwach bezeugt ist.
Schliesslich hat jedes der drei Evangelien in
bestimmten Umfang noch Texte, die sich nicht bei
den andern Evangelien finden. Diese Texte
bezeichnet man als Sondergut. So finden sich in den
drei synoptischen Evangelien Texte, die allen drei

gemeinsam sind, Texte, die Matthäus und Lukas
gemeinsam sind und Texte, die jedes Evangelium
für sich allein hat. Weil alle drei Evangelien viele
Texte gemeinsam haben, indem Matthäus und
Lukas auf den Markustext geschaut haben, nennt
man diese Evangelien eben «synoptische» Evangelien.

Damit ist ausgedrückt, dass diese Evangelien
vieles gemeinsam haben, in vielen übereinstimmen.

Das Sondergut - vor allem jenes von Matthäus
und Lukas - genauer zu bestimmen, fällt schwer.
Nach Inhalt, Form und «Sitz im Leben» ist es

verschiedenartig. Daraus kann geschlossen werden,
dass es nicht aus fest umgrenzbaren literarischen
Quellen stammt. Die Evangelisten schöpften
vielmehr aus mündlichen und teilweise schriftlich
vorliegenden Einzelüberlieferungen, die ihnen in
der 2. Hälfte des 1. Jahrhunderts noch zugänglich
waren. Wir haben schon auf den Einführungstext
bei Lukas hingewiesen (Kap 1, 1-4), in dem
ausdrücklich gesagt ist, dass Lukas solche Traditionen
suchte und dabei mündliche und schriftliche
Quellen benützte.
Bei der Benutzung schriftlicher Vorlagen gingen
die damaligen Autoren viel freier vor, als wir es

heute tun. «Es muss daher damit gerechnet
werden, dass auch die schriftlichen Vorlagen durch
die fortbestehende mündliche Überlieferung
überformt, revidiert, erweitert und ergänzt
wurden» (O. Knoch).
Ausserdem haben die Evangelisten den
Überlieferungsstoff bewusst redaktionell bearbeitet und
ihn dem Ganzen ihres theologischen Aussageberichtes

dienstbar gemacht. Gerade durch diese

theologische Überarbeitung der vorhandenen
Überlieferungsstoffe unterscheiden sich die
einzelnen Evangelien. Wenn oben aufgezählt wurde,
was die drei synoptischen Evangelien gemeinsam
haben, und dass alle letztlich von Jesu Person und
Wirken und Schicksal berichten, so stellen sie dieses

Gemeinsame doch in jeweils verschiedener
Weise dar. Jeder der «Endredaktoren» hatte ein
bestimmtes theologisches Bild von Jesus. Den
vorhandenen Überlieferungsstoff hat jeder so überarbeitet,

zusammengestellt, eben «redigiert», dass



129

trotz der Gemeinsamkeit in der Grundaussage
überJesus jedes EvangeliumJesus unter einem
andern Gesichtspunkt schildert und darstellt. Mit
dieser Endredaktion erreichte der Werdeprozess
der einzelnen Evangelien seinen Abschluss. Dieser

endgültige Text bildet die dritte Schicht des

Evangelientextes. Aus Platzgründen wird das je
individuelle Jesusbild der einzelnen Evangelien in
der nächsten Folge dieser Artikelserie behandelt.
Jetzt soll noch, als eine Art Ergänzung zum bisher
Gesagten, kurz informiert werden über Zeit und
Autor dieser Endredaktion.

2. Zeit und Autor der Endredaktion der einzel¬

nen Evangelien
Solange man den Werdegang der Evangelien mit
den drei Entwicklungsschichten nicht genauer
erkannt hatte, war die Entstehungszeit der einzelnen

Evangelien, wie sie uns heute vorliegen,
ziemlich früh angesetzt worden. Denn man fand
in den Evangelien Elemente und Texte, die ziemlich

nahe an Jesu Leben und Sterben heranreichen
mussten. Allerdings blieben damit andere Texte,
die erst später entstanden sein konnten, weil sie

auf Lebenssituationen der christlichen Gemeinden

der zweiten und dritten Generation Antwort
gaben, wenig erklärt. Nun, da die Entstehungsgeschichte

der Evangelien genauer bekannt ist, hindert

nichts daran, als Endredaktion jene Zeit
anzunehmen, aus der späteste Texte stammen, denn
frühere Texte können jetzt der Schicht zwei
zugewiesen werden.

Das Markusevangelium
Um die Abfassungszeit des Evangeliums nach
Markus einigermassen festzusetzen, müssen wir
verschiedene Kriterien beachten. Aufgrund der
Abhängigkeit der Evangelien nach Matthäus und
Lukas von Markus steht sicher fest, dass das
Evangelium nach Markus das älteste uns erhaltene
Evangelium ist. Als spätesten Termin kann daher
sicher angegeben werden: «Früher als Matthäus
und Lukas». Aus dem, was weiter unten über die
Entstehungszeit der beiden andern Evangelien
gesagt wird, kann also eine «Spätgrenze» angesetzt

werden. Aber auch aus dem Markusevangelium
gibt es Elemente, die eine Spätestgrenze einigermassen

berechnen lassen. So ist in 13, 30 die Rede

von «diesem Geschlecht, das nicht vergehen wird,
bis das alles eintritt». Ähnlich heisst es in 9,1:
«Von denen, die hier stehen, werden einige den
Tod nicht erleiden, bis sie gesehen haben, dass

das Reich Gottes in seiner ganzen Macht gekommen

ist.» Das bedeutet, dass zur Zeit der
Endredaktion des Markusevangeliums die «Generation
Jesu» noch nicht völlig durch den Tod abgetreten
ist. - Als «Frühgrenze» kann die im Evangelium
dargelegte Christuslehre dienen. Diese ist bereits
weit fortgeschritten, wie das die Passionsberichte
zeigen. Schliesslich spielt eine wichtige Rolle die
Endzeitrede in Kap. 13. Hier sind vor allem die
Aussagen über den Tempel und die Frage nach
dem Zeitpunkt der «Endereignisse» hilfreich. Jesu
Stellungnahme gegen eine Berechnung der Zeit
(13, 32) setzt voraus, dass schon «eine Reihe von
Wiederkunftsterminen bereits verstrichen sind.
Neuerdings gewinnt die Annahme an Boden,
auch Mk 13 setze den Untergang Jerusalems
bereits voraus und nehme gegen eine übersteigerte
Nah- und Nächsterwartung der Wiederkunft
Christi Stellung. So schält sich als wahrscheinlichster

Termin heraus: die Zeit kurz vor oder nach
dem Fall Jerusalems, d. h. um 70» (O. Knoch).
Alle erhaltenen Handschriften des NT nennen in
den Überschriften das Evangelium «nach Markus».
Ebenso verweisen die Zeugnisse der Tradition auf
Markus als Verfasser. Wer aber ist dieser Markus?
Eine Überlieferung aus dem 2. Jh. hat Markus
zum Sekretär und Dolmetscher des Petrus
gemacht. Doch ist es nicht klar, ob diese Aussage
den Sachverhalt wiedergibt oder nur dazu dient,
dem Evangelium nach Markus indirekt apostolische

Autorität zu verleihen. Bei Markus dürfte es

sich um jenen Johannes Markus handeln, der im
NT mehrfach erwähnt wird: der Sohn einer Maria,
in deren Haus sich die Urgemeinde in Jerusalem
traf (vgl. Apg 12,12).

Das Matthäusevangelium
Wie beim Werdegang der Evangelien gezeigt



130

wurde, setzt das Evangelium nach Matthäus jenes
nach Markus voraus. Ausserdem finden sich im
Evangelium Aussagen, die deutlich den Untergang

Jerusalems voraussetzen, z. B. «Da wurde
der König zornig; er schickte sein Heer, liess die
Mörder töten und ihre Stadt in Schutt und Asche
legen» (22, 7). Ferner findet sich in diesem
Evangelium eine starke Frontstellung gegen die Pharisäer,

die nach dem Fall Jerusalems zu unbestrittenen

Führern des Judentums geworden waren. Das
aber brauchte doch einige Zeit. Daher dürfte die
Entstehung dieses Evangeliums auf die frühen
Jahre nach 80 angesetzt werden. Dafür spricht
auch, dass sich die Verhältnisse in den christlichen
Gemeinden gegenüber Markus deutlich weiter
entfaltet hatten. Das zeigt sich z.B. in den sog.
Gemeinderegeln (18, 15 ff.). Auch diese Entwicklung

brauchte einige Zeit, so dass ein gewisser
Zeitraum zwischen der Abfassung des Markus und des
Matthäus angenommen werden muss. Anderseits
setzt die Annahme, «sogleich» nach der
Zerstörungjerusalems und der Bedrängnis Israels in Ju-
däa (24, 29) werde die Wiederkunft erfolgen, voraus,

dass zwischen dem Untergang jerusalems und
der Abfassung des Evangeliums nur eine kurze
Zeitspanne liegt. Auch das weist auf die Zeit um
80 hin.
Das Evangelium bietet keinen direkten Hinweis
auf den Verfasser. Die Tradition bezeichnet
einhellig den Zöllner und Apostel Matthäus als
Verfasser und behauptet, er habe als erster ein
Evangelium in hebräischer bzw. aramäischer Sprache
für die Juden und Judenchristen geschrieben.
«Die inneren Gründe sprechen jedoch überzeugend

gegen eine ursprünglich aramäische bzw.
hebräische Abfassung sowie gegen die Priorität
des Mt. Abschriften oder Textzeugnisse des
aramäischen Ur-Matthäus sind nicht erhalten. Das
heutige Mt war von Anfang an griechisch abge-
fasst, setzt das heutige griechische Mk voraus und
benützt es in seinem Evangelium. Das spricht
auch gegen die Abfassung durch ein Glied des

Zwölferkollegiums Es bleibt die Frage, ob ein
Urapostel sich des Werkes eines Nichtaugenzeu-
gen und Apostelschülers so unmittelbar bedient

hätte, wie dies hier gegenüber dem Markusevangelium

geschieht» (O. Knoch). Es muss sich also
bei Matthäus um einen nicht näher bekannten,
griechisch sprechenden Judenchristen der zweiten
Generation handeln, der sich in besonderer Weise
der judenchristlichen Kirche und ihren Fragen
verpflichtet wusste, dabei aber die universale
Weltkirche aus Juden und Heiden voll bejahte. Es

wäre also ein christlicher Schriftsteller nach dem
Vorbild von Mt 13, 52: «Jeder Schriftgelehrte also,
der ein Jünger des Himmelreiches geworden ist,
gleicht einem Hausherrn, der aus einem reichen
Vorrat Neues und Altes hervorholt.»

Das Lukasevangelium
Für die Bestimmung der Abfassungszeit des

Evangeliums nach Lukas sind vor allem zwei
Elemente im Evangelium zu beachten. In 19,43 f.
und 21, 20 ff. wird die Weissagung vom Untergang

Jerusalems entsprechend dem historischen
Ablauf verändert: Belagerungswall, Zerstörung
der Stadt, Verkauf der Überlebenden als Sklaven.
Das bezeugt eindeutig, dass das Evangelium nach
dem Fall Jerusalems (70) abgefasst wurde. - Ferner

findet sich in diesem Evangelium gegenüber
Markus und Matthäus eine starke Dämpfung der
Naherwartung. Daher ist die Abfassung dieses

Evangeliums später erfolgt als Markus und
Matthäus. Seit Matthäus muss einige Zeit verstrichen
sein, während welcher die Naherwartung sich
abgeschwächt hat. So dürfte als Entstehungszeit ca.
90 angenommen werden.
Im Evangelium findet sich kein unmittelbarer
Hinweis auf den Verfasser. Die Tradition bezeichnet

einhellig Lukas, den Arzt, als Verfasser des

3. Evangeliums. Einzelne Aussagen der Tradition
lassen die Absicht erkennen, diesen «Lukas zum
Schüler des Paulus, ja sogar zum Schüler der
Altapostel zu machen. Letztere Notiz ist aufgrund
der inneren Kriterien historisch nicht zuverlässig.
Lukas ist Heidenchrist der zweiten Generation.
Ebenso ist eine Beziehung zum paulinischen
<Evangelium> inhaltlich und formell nicht
feststellbar. Lukas ist vielmehr voll der synoptischen
Überlieferung verpflichtet» (O. Knoch).


	"In der Schrift steht geschrieben...". IX

