
Zeitschrift: Mariastein : Monatsblätter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 59 (1982)

Heft: 5

Artikel: Maria und die Kirche : aus der Kirchenkonstitution (Nr. 60-65) des
Vaticanums II

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1031274

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1031274
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


119

Maria und die Kirche
Aus der Kirchenkonstitution (Nr. 60-65)
des Vaticanums II

das Endgültige, um das es ihm geht: Gott, das
Reich Gottes und der Sinn aller Sinngebungen, in
der Geschichte vorwegnimmt und, wenn die so
eben genannten Anliegen angestrebt und
verwirklicht werden, innergesellschaftlich auch schon
anfanghaft konkretisiert. Schliesslich sind
Gerechtigkeit, Brüderlichkeit und Freiheit nicht nur
hohe gesellschaftliche Güter, sondern auch
grundlegende Merkmale des Reiches Gottes» (L. Boff).
In der Einleitung zu dieser Folge wurde gesagt,
die Kirche ermögliche, dass Glückserfahrung als

Gotteserfahrung gedeutet und verstanden werden
kann, weil sie den Glauben vermittelt, welcher
solcher Deutung den Zugang eröffnet. Jetzt muss
diese Bedeutung der Kirche erweitert werden.
Kirche als Glaubensgemeinde kann selber Ort
sein, in der Glück, irdisches Glück erfahren werden

kann in der Form glückender und beglückender
zwischenmenschlicher Gemeinschaft. Diese

Glückserfahrung gelingender Mitmenschlichkeit
in der Glaubensgemeinde lässt «Heil», ewiges
Glück aufblitzen, lässt Gott erfahren als Quelle
allen Glückes. Allerdings stellt sich hier die ernste
Frage: Wieweit ist kirchliche Gemeinde wirklich
ein Ort glückender und beglückender Gemeinschaft,

in der das Glück der Gottesgemeinschaft
wenigstens «blitzartig» erfahren werden kann? Es

ist die Frage nach Formen glaubwürdiger
Glaubensgemeinschaft. Darüber soll in der nächsten
Folge ausführlicher berichtet werden.

Maria als Magddes Herrn, des Erlösers
60. Ein einziger ist unser Mittler nach dem Wort
des Apostels: «Es gibt nämlich nur einen Gott und
nur einen Mittler Gottes und der Menschen, den



120

Menschen Christus Jesus, der sich selbst als Erlösung

für alle gegeben hat» (1 Tim 2, 5-6). Mariens
mütterliche Aufgabe gegenüber den Menschen
aber verdunkelt oder mindert diese einzige
Mittlerschaft Christi in keiner Weise, sondern zeigt
ihre Wirkkraft. Jeglicher heilsame Einfluss der
seligen Jungfrau auf die Menschen kommt nämlich
nicht aus irgendeiner sachlichen Notwendigkeit,
sondern aus dem Wohlgefallen Gottes und fliesst
aus dem Überfluss der Verdienste Christi, stützt
sich auf seine Mittlerschaft, hängt von ihr
vollständig ab und schöpft aus ihr seine ganze Wirkkraft.

Die unmittelbare Vereinigung der
Glaubenden mit Christus wird dadurch aber in keiner
Weise gehindert, sondern vielmehr gefördert.
61. Die selige Jungfrau wurde von Ewigkeit her
zugleich mit der Menschwerdung des göttlichen
Wortes als Mutter Gottes vorherbestimmt und war
nach dem Ratschluss der göttlichen Vorsehung
hier auf Erden die erhabene Mutter des Erlösers, in
einzigartiger Weise vor anderen seine grossmütige
Gefährtin und die demütige Magd des Herrn.
Indem sie Christus empfing, gebar und nährte,
im Tempel dem Vater darstellte und mit ihrem
am Kreuz sterbenden Sohn litt, hat sie beim Werk
des Erlösers in durchaus einzigartiger Weise in
Gehorsam, Glaube, Hoffnung und brennender
Liebe mitgewirkt zur Wiederherstellung des
übernatürlichen Lebens der Seelen. Deshalb ist sie uns
in der Ordnung der Gnade Mutter.
62. Diese Mutterschaft Mariens in der
Gnadenökonomie dauert unaufhörlich an, von der
Zustimmung an, die sie bei der Verkündigung gläubig

gab und unter dem Kreuz ohne Zögern
festhielt, bis zur ewigen Vollendung aller Auserwählten.

In den Himmel aufgenommen, hat sie diese

heilbringende Aufgabe nicht abgelegt, sondern
fährt durch ihre vielfältige Fürbitte fort, uns die
Gaben des ewigen Heils zu erwirken186. In
ihrer mütterlichen Liebe trägt sie Sorge für die
Brüder ihres Sohnes, die noch auf der Pilgerschaft
sind und in Gefahren und Bedrängnissen weilen,
bis sie zum seligen Vaterland gelangen. Deshalb
wird die selige Jungfrau in der Kirche unter dem
Titel der Fürsprecherin, der Helferin, des Beistan¬

des und der Mittlerin angerufen187. Das aber ist so
zu verstehen, dass es der Würde und Wirksamkeit
Christi, des einzigen Mittlers, nichts abträgt und
nichts hinzufügt188.
Keine Kreatur nämlich kann mit dem menschgewordenen

Wort und Erlöser jemals in einer Reihe
aufgezählt werden. Wie vielmehr am Priestertum
Christi in verschiedener Weise einerseits die
Amtspriester, andererseits das gläubige Volk teilnehmen,

und wie die eine Gutheit Gottes auf die
Kreaturen in verschiedener Weise wirklich
ausgegossen wird, so schliesst auch die Einzigkeit der
Mittlerschaft des Erlösers die verschiedenartige,
aus einer einzigen Quelle kommende Teilnahme
in der Mitwirkung nicht aus, sondern erweckt sie.
Eine solche untergeordnete Aufgabe Mariens
zögert die Kirche nicht zu bekennen, erfährt sie
auch ständig und legt sie den Gläubigen ans
Herz, damit sie unter diesem mütterlichen Schutz
dem Mittler und Erlöser innerlicher anhangen.

AlsJungfrau und Mutter ist Maria Typus der
Kirche
63. Die selige Jungfrau ist aber durch das
Geschenk und die Aufgabe der göttlichen Mutterschaft,

durch die sie mit ihrem Sohn und Erlöser
vereint ist, und durch ihre einzigartigen
Gnadengeschenke auch mit der Kirche auf das innigste
verbunden. Die Gottesmutter ist, wie schon der
heilige Ambrosius lehrte, der Typus der Kirche
unter der Rücksicht des Glaubens, der Liebe und
der vollkommenen Einheit mit Christus189. Im
Geheimnis der Kirche, die ja auch selbst mit Recht
Mutter und Jungfrau genannt wird, ist die selige
Jungfrau Maria vorangegangen, da sie in hervorragender

und einzigartiger Weise das Urbild sowohl
derJungfrau wie der Mutter darstellt190. Im Glauben

und Gehorsam gebar sie den Sohn des Vaters
auf Erden, und zwar ohne einen Mann zu erkennen,

vom Heiligen Geist überschattet, als neue
Eva, die nicht der alten Schlange, sondern dem
Boten Gottes einen von keinem Zweifel verfälschten

Glauben schenkte. Sie gebar aber einen Sohn,
den Gott gesetzt hat zum Erstgeborenen unter
vielen Brüdern (Rom 8, 29), den Gläubigen näm-





122

lieh, bei deren Geburt und Erziehung sie in
mütterlicher Liebe mitwirkt.
64. Nun aber wird die Kirche, indem sie Mariens
verborgene Heiligkeit betrachtet und ihre Liebe
nachahmt und den Willen des Vaters getreu
erfüllt, durch die gläubige Annahme des Wortes
Gottes auch selbst Mutter: Durch Predigt und
Taufe nämlich gebiert sie die vom Heiligen Geist
empfangenen und aus Gott geborenen Kinder
zum neuen und unsterblichen Leben. Und sie ist
selbst auch Jungfrau, da sie das Treuewort, das sie
dem Bräutigam gegeben hat, unversehrt und rein
bewahrt und in Nachahmung der Mutter ihres
Herrn in der Kraft des Heiligen Geistes jungfräulich

einen unversehrten Glauben, eine feste Hoffnung

und eine aufrichtige Liebe bewahrt191.

Die Tugenden Marias - Beispielfür die Kirche
65. Während aber die Kirche in der seligsten
Jungfrau schon zur Vollkommenheit gelangt ist,
in der sie ohne Makel und Runzel ist (vgl. Eph
5,27), bemühen sich die Christgläubigen noch,
die Sünde zu besiegen und in der Heiligkeit zu
wachsen. Daher richten sie ihre Augen zur Mutter,

die der ganzen Gemeinschaft der Auserwählten
als Urbild der Tugenden voranleuchtet.

Indem die Kirche über sie fromme Erwägungen
anstellt und sie im Licht des menschgewordenen
Wortes betrachtet, dringt sie ehrfurchtsvoll in das
tiefste Geheimnis der Menschwerdung innerlicher
ein und wird ihrem Bräutigam mehr und mehr
gleichgestaltet.
Denn Maria vereinigt, da sie zuinnerst in die
Heilsgeschichte eingegangen ist, gewissermassen
die grössten Glaubensgeheimnisse in sich und
strahlt sie wider. Daher ruft ihre Verkündigung
und Verehrung die Gläubigen zu ihrem Sohn und
seinem Opfer und zur Liebe des Vaters auf. Die
Kirche aber wird, da sie die Ehre Christi preist,
ihrem erhabenen Typus ähnlicher, ständig in
Glaube, Hoffnung und Liebe voranschreitend
und den Willen Gottes in allem suchend und
erfüllend. Daher blickt die Kirche auch in ihrem
apostolischen Wirken mit Recht zu ihr auf, die
Christus geboren hat, der dazu vom Heiligen

Geist empfangen und von der Jungfrau geboren
wurde, dass er durch die Kirche auch in den Herzen

der Gläubigen geboren werde und wachse.
Diese Jungfrau war in ihrem Leben das Beispiel
jener mütterlichen Liebe, von der alle beseelt sein
müssen, die in der apostolischen Sendung der Kirche

zur Wiedergeburt der Menschen mitwirken.

1,3 Vgl. Pius IX., Bulle Ineffabilis, 8. Dez. 1854: Acta Pii IX.,
1, I, 616; Denz 1641 (2803).

Vgl. Pius XII., Apost. Konst. Munificentissimus, 1. Nov.
1950: AAS 42 (1950); Denz. 2333 (3903). Vgl. Johannes v.
Damaskus, Enc. in dorm. Deigenitricis, Horn. 2 u. 3: PG 96,
721-761, besonders Sp. 728 B. Germanus v. Konstantinopel,
In S. Dei gen. dorm. Serm. 1: PG 98 (6), 340-348; Serm. 3:
Sp. 361. Modestus V.Jerusalem, In dorm. SS. Deiparae: PG 86
(2), 3277-3312.

Vgl. Pius XII., Enz. Adcaelt Reginam, 11. Okt. 1954: AAS
46 (1954) 663-636; Denz. 3913 ff. Vgl. Andreas v. Kreta,
Horn. 3 in dorm. SS. Deiparae: PG 97, 1089-1109. Johannes
v. Damaskus, De fide orth., IV, 14: PG 94, 1153-1161.
1.6 Vgl. Kleutgen, neugefasster Text De Mysterio Verbi incar-
nati, Kap. IV: Mansi 53, 290. Vgl. Andreas v. Kreta, In nat.
Mariae, sermo 4: PG 97, 865 A. Germanus v. Konstantinopel,
In annunt. Deiparae: PG 98, 321 BC. Ders., In dorm. Deiparae,

III: Sp. 361 D.Johannes v. Damaskus. In dorm. B. V.
Mariae, Horn. 1,8: PG 96, 712 BC - 713 A.
1.7 Vgl. Leo XIII., Enz. Adiutricempopuli, 5. Sept. 1895: ASS
15 (1895-96) 303. Pius X., Enz. Ad diem illum, 2. Febr.
1904: Acta, I, 154; Denz. 1978 a (3370). Pius XI., Enz. Miser-
entissmus, 8. Mai 1928: AAS 20 (1928) 178. Pius XII.,
Radiohotschaft, 13. Mai 1946: AAS 38 (1946) 266.

Ambrosius, Epist. 63: PL 16, 1218.
1,9 Ambrosius, Expos. Le. II, 7: PL 15, 1555.

Vgl. Ps.-Petrus Dam., Serm. 63: PL 144, 861 AB. Gode-
fried v. St. Viktor, In nat. B. M., Ms. Paris, Mazarine, 1002,
fol. 109r. Gerhoh v. Reich., De gloria et honore Filii hominis,
10: PL 194, 1105 AB.

Ambrosius, ebd. und Expos Le. X, 24-25: PL 15, 1810.
Augustinus, In Io. Tr. 13, 12: PL 35, 1499. Vgl. Serm. 191, 2, 3:
PL 38, 1010; u. a. Vgl. auch Beda Ven., In Lc. Expos. I, Kap.
2: PL 92, 330. Isaac v. Stella, Serm. 31: PL 194, 1863 A.


	Maria und die Kirche : aus der Kirchenkonstitution (Nr. 60-65) des Vaticanums II

