Zeitschrift: Mariastein : Monatsblatter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 59 (1982)

Heft: 5

Artikel: Maria und die Kirche : aus der Kirchenkonstitution (Nr. 60-65) des
Vaticanums |l

Autor: [s.n]

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1031274

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1031274
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

das Endgiiltige, um das es ihm geht: Gott, das
Reich Gottes und der Sinn aller Sinngebungen, in
der Geschichte vorwegnimmt und, wenn die so
eben genannten Anliegen angestrebt und ver-
wirklicht werden, innergesellschaftlich auch schon
anfanghaft konkretisiert. Schliesslich sind Ge-
rechtigkeit, Briiderlichkeit und Freiheit nicht nur
hohe gesellschaftliche Giiter, sondern auch grund-
legende Merkmale des Reiches Gottes» (L. Boff).

In der Einleitung zu dieser Folge wurde gesagt,
die Kirche ermégliche, dass Gliickserfahrung als
Gotteserfahrung gedeutet und verstanden werden
kann, weil sie den Glauben vermittelt, welcher
solcher Deutung den Zugang er6ffnet. Jetzt muss
diese Bedeutung der Kirche erweitert werden.
Kirche als Glaubensgemeinde kann selber Ort
sein, in der Gliick, irdisches Gliick erfahren wer-
den kann in der Form gliickender und begliicken-
der zwischenmenschlicher Gemeinschaft. Diese
Glickserfahrung gelingender Mitmenschlichkeit
in der Glaubensgemeinde lisst «Heil», ewiges
Gliick aufblitzen, lisst Gott erfahren als Quelle
allen Glickes. Allerdings stellt sich hier die ernste
Frage: Wieweit ist kirchliche Gemeinde witklich
ein Ort gliickender und begliickender Gemein-
schaft, in der das Gliick der Gottesgemeinschaft
wenigstens «blitzartig» erfahren werden kann? Es
ist die Frage nach Formen glaubwiirdiger Glau-
bensgemeinschaft. Dariiber soll in der nichsten
Folge ausfiihtlicher berichtet werden.

119

Maria und die Kirche

Aus der Kirchenkonstitution (Nr. 60-65)
des Vaticanums II

Maria als Magd des Herrn, des Erlsers

60. Ein einziger ist unser Mittler nach dem Wort
des Apostels: «Es gibt nimlich nur einen Gott und
nur einen Mittler Gottes und der Menschen, den



120

Menschen Christus Jesus, der sich selbst als Erl6-
sung fiir alle gegeben hat» (1 Tim 2, 5-6). Mariens
miitterliche Aufgabe gegeniiber den Menschen
aber verdunkelt oder mindert diese einzige Mitt-
lerschaft Christi in keiner Weise, sondern zeigt
ihre Wirkkraft. Jeglicher heilsame Einfluss der se-
ligen Jungfrau auf die Menschen kommt nimlich
nicht aus irgendeiner sachlichen Notwendigkeit,
sondern aus dem Wohlgefallen Gottes und fliesst
aus dem Uberfluss der Verdienste Christi, stiitzt
sich auf seine Mittlerschaft, hingt von ihr voll-
stindig ab und schopft aus ihr seine ganze Wirk-
kraft. Die unmittelbare Vereinigung der Glau-
benden mit Christus wird dadurch aber in keiner
Weise gehindert, sondern vielmehr gefordert.

61. Die selige Jungfrau wurde von Ewigkeit her
zugleich mit der Menschwerdung des gottlichen
Wortes als Mutter Gottes vorherbestimmt und war
nach dem Ratschluss der gottlichen Vorsehung
hier auf Erden die ethabene Mutter des Erlésers, in
einzigartiger Weise vor anderen seine grossmiitige
Gefihrtin und die demiitige Magd des Herrn.
Indem sie Christus empfing, gebar und nihrte,
im Tempel dem Vater darstellte und mit threm
am Kreuz sterbenden Sohn litt, hat sie beim Werk
des Erlésers in durchaus einzigartiger Weise in
Gehorsam, Glaube, Hoffnung und brennender
Liebe mitgewirkt zur Wiederherstellung des tiber-
natiirlichen Lebens der Seelen. Deshalb ist sie uns
in der Ordnung der Gnade Mutter.

62. Diese Mutterschaft Mariens in der Gnaden-
okonomie dauert unaufhérlich an, von der Zu-
stimmung an, die sie bei der Verkiindigung gliu-
big gab und unter dem Kreuz ohne Zogern fest-
hielt, bis zur ewigen Vollendung aller Auserwihl-
ten. In den Himmel aufgenommen, hat sie diese
heilbringende Aufgabe nicht abgelegt, sondern
tihrt durch ihre vielfiltige Fiirbitte fort, uns die
Gaben des ewigen Heils zu erwirken'*. In
ihrer miitterlichen Liebe trigt sie Sorge fiir die
Briider ihres Sohnes, die noch auf der Pilgerschaft
sind und in Gefahren und Bedringnissen weilen,
bis sie zum seligen Vaterland gelangen. Deshalb
wird die selige Jungfrau in der Kirche unter dem
Titel der Fiirsprecherin, der Helferin, des Beistan-

des und der Mittlerin angerufen'®”. Das aber ist so
zu verstehen, dass es der Wiirde und Wirksamkeit
Christi, des einzigen Mittlers, nichts abtrigt und
nichts hinzufiigt'*®.

Keine Kreatur nimlich kann mit dem menschge-
wordenen Wort und Erloser jemals in einer Reihe
aufgezihlt werden. Wie vielmehr am Priestertum
Christi in verschiedener Weise einerseits die Amt-
spriester, andererseits das gliubige Volk teilneh-
men, und wie die eine Gutheit Gottes auf die
Kreaturen in verschiedener Weise wirklich ausge-
gossen wird, so schliesst auch die Einzigkeit der
Mittlerschaft des Erlosers die verschiedenartige,
aus einer einzigen Quelle kommende Teilnahme
in der Mitwitkung nicht aus, sondern erweckt sie.
Eine solche untergeordnete Aufgabe Mariens z6-
gert die Kirche nicht zu bekennen, erfihrt sie
auch stindig und legt sie den Gliubigen ans
Herz, damit sie unter diesem miitterlichen Schutz
dem Mittler und Erloser innerlicher anhangen.

Als Jungfrau und Mutter ist Maria Typus der
Kirche

63. Die selige Jungfrau ist aber durch das Ge-
schenk und die Aufgabe der géttlichen Mutter-
schaft, durch die sie mit ihrem Sohn und Erléser
vereint ist, und durch ihre einzigartigen Gnaden-
geschenke auch mit der Kirche auf das innigste
verbunden. Die Gottesmutter ist, wie schon der
heilige Ambrosius lehrte, der Typus der Kirche
unter der Riicksicht des Glaubens, der Liebe und
der vollkommenen Einheit mit Christus'®*. Im Ge-
heimnis der Kirche, die ja auch selbst mit Recht
Mutter und Jungfrau genannt wird, ist die selige
Jungfrau Maria vorangegangen, da sie in hervorra-
gender und einzigartiger Weise das Urbild sowohl
der Jungfrau wie der Mutter darstellt'*. Im Glau-
ben und Gehorsam gebar sie den Sohn des Vaters
auf Erden, und zwar ohne einen Mann zu erken-
nen, vom Heiligen Geist iiberschattet, als neue
Eva, die nicht der alten Schlange, sondern dem
Boten Gottes einen von keinem Zweifel verfilsch-
ten Glauben schenkte. Sie gebar aber einen Sohn,
den Gott gesetzt hat zum Erstgeborenen unter
vielen Briidern (Rém 8, 29), den Gliubigen nim-






122

lich, bei deren Geburt und Erziehung sie in miit-
terlicher Liebe mitwirkt.

64. Nun aber wird die Kirche, indem sie Mariens
verborgene Heiligkeit betrachtet und ihre Liebe
nachahmt und den Willen des Vaters getreu er-
fillt, durch die gliubige Annahme des Wortes
Gottes auch selbst Mutter: Durch Predigt und
Taufe namlich gebiert sie die vom Heiligen Geist
empfangenen und aus Gott geborenen Kinder
zum neuen und unsterblichen Leben. Und sie ist
selbst auch Jungfrau, da sie das Treuewort, das sie
dem Briutigam gegeben hat, unversehrt und rein
bewahrt und in Nachahmung der Mutter ihres
Herrn in der Kraft des Heiligen Geistes jungfriu-
lich einen unversehrten Glauben, eine feste Hoff-
nung und eine aufrichtige Liebe bewahrt'®'.

Die Tugenden Marias - Beispiel fiir die Kirche
65. Wihrend aber die Kirche in der seligsten
Jungfrau schon zur Vollkommenheit gelangt ist,
in der sie ohne Makel und Runzel ist (vgl. Eph
5,27), bemiihen sich die Christgliubigen noch,
die Siinde zu besiegen und in der Heiligkeit zu
wachsen. Daher richten sie thre Augen zur Mut-
ter, die der ganzen Gemeinschaft der Auserwihl-
ten als Urbild der Tugenden voranleuchtet. In-
dem die Kirche iiber sie fromme Erwigungen an-
stellt und sie im Licht des menschgewordenen
Wortes betrachtet, dringt sie ehrfurchtsvoll in das
tiefste Geheimnis der Menschwerdung innerlicher
ein und wird ihrem Briutigam mehr und mehr
gleichgestaltet.

Denn Maria vereinigt, da sie zuinnerst in die
Heilsgeschichte eingegangen ist, gewissermassen
die grossten Glaubensgeheimnisse in sich und
strahlt sie wider. Daher ruft ihre Verkiindigung
und Verehrung die Glidubigen zu ihrem Sohn und
seinem Opfer und zur Liebe des Vaters auf. Die
Kirche aber wird, da sie die Ehre Christi preist,
threm erhabenen Typus dhnlicher, stindig in
Glaube, Hoffnoung und Liebe voranschreitend
und den Willen Gottes in allem suchend und er-
filllend. Daher blickt die Kirche auch in ihrem
apostolischen Wirken mit Recht zu ihr auf, die
Christus geboren hat, der dazu vom Heiligen

Geist empfangen und von der Jungfrau geboren
wurde, dass er durch die Kirche auch in den Her-
zen der Gliubigen geboren werde und wachse.
Diese Jungfrau war in threm Leben das Beispiel
jener miitterlichen Liebe, von der alle beseelt sein
miissen, die in der apostolischen Sendung der Kit-
che zur Wiedergeburt der Menschen mitwirken.

'83 Vgl. Pius IX., Bulle Ineffabilis, 8. Dez. 1854: Acta Pii IX.,
1,1, 616; Denz 1641 (2803).

184 Vgl. Pius XII., Apost. Konst. Munificentissimus, 1. Nov.
1950: AAS 42 (1950); Denz. 2333 (3903). Vgl. Johannes v.
Damaskus, Enc. in dorm. Dei genitricis, Hom. 2 u. 3: PG 96,
721-761, besonders Sp. 728 B. Germanus v. Konstantinopel,
In S. Dei gen. dorm. Serm. 1: PG 98 (6), 340-348; Serm. 3:
Sp. 361. Modestus v. Jerusalem, In dorm. SS. Deiparae: PG 86
(2), 3277-3312.

185 Vgl. Pius XII., Enz. Ad caeli Reginam, 11. Okt. 1954: AAS
46 (1954) 663-636; Denz. 3913 ff. Vgl. Andreas v. Kreta,
Hom. 3 in dorm. SS. Deiparae: PG 97, 1089-1109. Johannes
v. Damaskus, De fide orth., IV, 14: PG 94, 1153-1161.

186 Vgl. Kleutgen, neugefasster Text De Mysterio Verbi incar-
nati, Kap. IV: Mansi 53, 290. Vgl. Andreas v. Kreta, I nat.
Marize, sermo 4: PG 97, 865 A. Germanus v. Konstantinopel,
In annunt. Deiparae: PG 98, 321 BC. Dets., In dorm. Deipa-
rae, I1I: Sp. 361 D. Johannes v. Damaskus. In dorm. B.V. Ma-
rize, Hom. 1,8: PG 96, 712 BC - 713 A.

%7 Vgl. Leo XIII., Enz. Adiutricem populi, 5. Sept. 1895: ASS
15 (1895-96) 303. Pius X., Enz. Ad diem i/lum, 2. Febr.
1904: Acta, I, 154; Denz. 1978 a (3370). Pius XI., Enz. Miser-
entissmus, 8. Mai 1928: AAS 20 (1928) 178. Pius XII., Radio-
botschaft, 13. Mai 1946: AAS 38 (1946) 266.

'** Ambrosius, Epist. 63: PL 16, 1218.

% Ambrosius, Expos. Le. 11, 7: PL 15, 1555.

190 Vol. Ps.-Petrus Dam., Serm. 63: PL 144, 861 AB. Gode-
fried v. St. Viktor, In nat. B. M., Ms. Paris, Mazarine, 1002,
fol. 109r. Gerhoh v. Reich., De gloria et honore Filti hominis,
10: PL 194, 1105 AB.

19! Ambrosius, ebd. und Expos Le. X, 24-25: PL 15, 1810. Au-
gustinus, In lo. Tr. 13, 12: PL 35, 1499. Vgl. Serm. 191, 2, 3:
PL 38, 1010; u. a. Vgl. auch Beda Ven., I» Lc. Expos. 1, Kap.
2: PL 92, 330. Isaac v. Stella, Serm. 31: PL 194, 1863 A.



	Maria und die Kirche : aus der Kirchenkonstitution (Nr. 60-65) des Vaticanums II

