Zeitschrift: Mariastein : Monatsblatter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 59 (1982)

Heft: 4

Artikel: "In der Schrift steht geschrieben...". VIl
Autor: Batler, Anselm

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1031272

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1031272
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

98

sin — in allen drei Sparten in Altdorf niitzlich zu
machen. Hier bei den Mitbriiddern war er dreissig
Jahre titg, vor allem in der Buchhaltung des Klo-
sters, dann auch als Sekretir des P. Rektors und
am Kollegium, wo er Italienisch als Freifach lehr-
te und beliebter Beichtvater der Tessiner Studen-
ten war. Jahrelang betreute er auch die benedikti-
nische Oblatengruppe am Kollegium. Sein Her-
zensanliegen aber war die Gestaltung einer feierli-
chen Liturgie und der wiirdige Vollzug des Chor-
gebetes im Professorenhaus. Als Organist und
Cantor setzte er seine besten Krifte ein — zahlrei-
che Liederzettel zeugen heute noch von seinem
Eifer -, aber immer mehr hinderte ihn seine
Krinklichkeit.

Und wieder, so kénnen wir sagen, griff Gottes
Vorsehung ein. P. Frowin erkrankte schwer, so-
dass ein Aufenthalt im Urner Kantonsspital n6tig
wurde. Als im vergangenen Herbst die Mitbriider
Altdorf verliessen und nach Mariastein zuriick-
kehrten, wollte man den Patienten nicht allein
dort zuriicklassen. So kam er nach Mariastein, wo
er am 10. Oktober mit zwei Mitbriidern sein Gol-
denes Professjubilium feiern durfte und sich bei
der hingebenden Pflege eines erfahrenen Mitbru-
ders recht wohl fithlte. Es war ithm vergénnt, von
der Empore im Chor aus am Konventamt teilzu-
nehmen, bis vor wenigen Wochen ein starker
Kriftezerfall einsetzte. Schon dachte man an eine
neue Hospitalisierung. Da griff die gottliche Vor-
sehung noch ein letztes Mal ein: Er durfte, wie es
sein letzter Wunsch war, daheim im Kloster den
letzten Gang antreten, zu dem ihn sein Herr und
Meister rief, Er, der ihn zu seiner Nachfolge im
Kloster berufen hatte und der durch seinen Tod
und seine Auferstehung uns alle zum Leben er-
weckt. So wollen wir festhalten am Wort des
Apostels Paulus (R6m 6,8): «Sind wir nun mit
Christus gestorben, so glauben wir, dass wir auch
mit ihm leben werden.» Deshalb glauben wir
auch, dass unser lieber Mitbruder durch den Tod
zum Leben gelangt, zum ewigen Leben und zur
ewigen Ruhe, wo er den Lobpreis Gottes, der ihm
so am Herzen lag, ohne Ende singen darf zur Ehre
und Herrlichkeit Gottes. Amen

«In der Schrift
stehtgeschrieben . ..» VIII

P..Anselm Biitler

Werden der Evangelien 2

Im letzten Artikel haben wir davon gesprochen,
dass beim Werden der Evangelien drei Schichten
zu unterscheiden sind: das geschichtliche Wirken
und Verkiinden Jesu; die ersten nachésterlichen
Berichte tiber das «geschichtliche Ereignis Jesu»;
die endgiiltige Redaktion der Evangelien. Auch
die Konstitution des letzten Konzils iiber die gott-
liche Offenbarung spricht von solchem Werden.
Allerdings spricht sich das Konzil nicht in dieser
eindeutigen Klarheit aus. So finden wir in Nr. 18
folgende Aussage: «Was die Apostel im Auftrag



Christi gepredigt haben, das haben spiter unter
dem Anhauch des HI. Geistes sie selbst und ihre
Schiiler uns als Fundament des Glaubens schrift-
lich uberliefert, das vierfache Evangelium. . .».
Hier scheint Schicht zwei auszufallen oder wenig-
stens sehr unbedeutsam zu sein. Klarer bekennt
sich das Konzil zu Schicht zwei im folgenden Text
aus der Konstitution iiber die gottliche Offenba-
rung: «Die Apostel haben nach der Himmelfahrt
des Herrn das, was er selbst gesagt und getan
hatte, ihren Hérern ... iiberliefert ... Die
Haglographcn aber haben die vier Evangelien ge-
schriecben und dabei eine Auswahl getroffen»
(Nr. 19). In diesem Text unterscheidet das Konzil
klar zwischen den Aposteln und den Hagiogra-
phen. Ebenso spricht es von einer Auswahl, wel-
che diese Verfasser der Evangelien getroffen
haben «aus dem vielen, das miindlich oder auch
schon schriftlich iiberliefert war» (Nr. 19). In
diesem Text spricht das Konzil viel differenzierter
von den Entwicklungen der zweiten Schicht auf
den endgiiltigen Text der Evangelien hin. Dieser
zweiten Schicht soll in den fogenden Ausfithrun-
gen nachgegangen werden.

1. Verschiedene Stufen der Schicht zwei

«Das Uberlieferungsgut durchlief bis zur Nieder-
schrift der heutigen Evangelien und der iibrigen
Schriften des Neuen Testaments einen verwickel-
ten Prozess mit verschiedenen Stufen» (O. Knoch).
Der Niederschrift der Glaubensbotschaft der
apostolischen Zeiten ging eine lingere Zeit der
miindlichen Verkiindigung voraus. Die Griinde
dafiir sind vielfiltig: Jesus selbst hat nur miindlich
verkiindet und seine Jiinger beauftragt, sein Werk
durch das lebendige Wort, die miindliche Ver-
kiindigung, fortzufithren. Diese Stufe der miind-
lichen Uberheferung hat einen verhiltnismissig
langen Zeitraum eingenommen. Haupttriger die-
ser miindlichen Verkiindigung waren neben den
Aposteln die sogenannten Wanderpropheten oder
Wanderapostel, die nach Ostern den Auftrag
Jesu an die Jiinger vor Ostern, wie er sich in den
Evangelien findet, weiter fithrten. Wo sich eine
christliche Glaubensgemeinde gebildet hatte,

99

meist waren das zuerst nur einzelne Familien, die
sich zusammenschlossen im Glauben an Christus
den Auferweckten, galt es, diese Gemeinde im
Glauben zu unterrichten z. B. im Taufunterricht.
Auch fiir den Bedarf im Gottesdienst, fiir Fragen
der Lebensfithrung und der Kirchenordnung
brauchte es solch miindliche Weitergabe der
Botschaft von Jesus dem Messias. Dabei musste
diese Botschaft an die Bediirfnisse der Horer ange-
passt werden. Solche Anpassung der Berichte von
vorosterlichen Ereignissen an die Mentalitit der
Horer dringte sich schon auf wegen der neuen
Situation, die durch das Osterereignis, Tod und
Auferweckung Jesu, entstanden war. Eine weitere
Notwendigkeit der Anpassung war nétig, als die
Uberlieferung von Jesus dem Messias den Heiden
verkiindet wurde.

Wir haben in den Texten des Neuen Testamentes
solche ilteste miindliche Verkiindigungsformeln
erhalten. Es sind dies Bekenntnissitze und Be-
kenntnislieder. Eine solche — wohl die idlteste —
Bekenntnisformel ist uns erhalten im «Prolog»
zum Markusevangelium: «Anfang des Evange-
liums von Jesus (dem) Christus». Zugleich haben
wir hier eine Anpassung an griechische Horer.
Christus ist die grieschische Ubersetzung des he-
briischen Ausdruckes «Messias». So lautete wohl
das ilteste Glaubensbekenntnis der chiristlichen
Urgemeinde in Jerusalem: «Jesus ist der Messias».
Im Prolog haben wir dieses Bekenntnis umge-
formt und erweitert im Sinn der Anpassung an
das Verstindnis griechischer Horer: «Jesus ist der
Christus, der Sohn Gottes». — Eine andete miind-
lich tiberlieferte Bekenntnisformel finden wir in 1
Tim 3,16b: «Er wurde geoffenbart im Fleisch,
gerechtfertigt durch den Geist, geschaut von den
Engeln, verkiindet unter den Heiden, geglaubt in
der Welt, aufgenommen in die Herrlichkeit».
Hier haben wir schon eine starke Erweiterung und
Umformung des Ur-Bekenntnisses. Und doch will
auch diese Formel letztlich nichts anderes verkiin-
den als: «Jesus ist der Messias». Nur bringen hier
die Horer ganz eigene Voraussetzungen mit. Dem-
entsprechend musste die Urformel erweitert und
angepasst werden. Hier spiiren wir sofort, dass



100

diese Anpassung zeitbedingt ist und z. B. fiir uns
sehr schwer verstindlich ist. Was meint eigentlich
«gerechtfertigt im Geist»? Musste Jesus vor Gott
gerechtfertigt werden durch den Geist? Oder ist
das nur eine situationsbedingte Urformung des
Bekenntnisses: Jesus ist der Messias, das heisst der
durch den Geist Gesalbte?

Diese beiden Beispiele konnen uns ahnen lassen,
welch gewaltiger Prozess sich im Verlauf der Zeit
bei der miindlichen Weitergabe der Ur-Botschaft
von Jesus dem Messias abspielte. Hier war noch
alles im Fluss, in grosser dynamischer Bewegung
und Anpassungsfihigkeit. — In diesem Zusam-
menhang ist vielleicht eine kleine Bemerkung am
Platz. Wir sind heute verhaftet an Glaubensfor-
meln, die iber 1600 Jahre alt sind und aus einer
ganz andern Kultursituation stammen. Und wir
meinen, man miisste einfach diese Formel wort-
wortlich festhalten und wiederholen, auch wenn
die Worte unterdessen andere Bedeutung erhal-
ten haben und die Formel fiir uns so fremd
geworden ist, dass vielleicht iiber 90% sie tatsich-
lich hiretisch verstehen: die berithmte Formel
«Jesus ist Got».

Eine ganz alte und sehr wichtige Bekenntnisfor-
mel finden wir in 1 Kor 15, 3-7: «Vor allem habe
ich (Paulus) euch (den Korinthern) iiberliefert,
was auch ich empfangen habe: Christus ist fur
unsere Siinden gestorben, gemiss der Schrift, und
ist begraben worden. Er ist am dritten Tag aufer-
weckt worden, gemiss der Schrift, und erschien
dem Kephas, dann den Zwolf ... Danach
erschien er dem Jakobus, dann allen Aposteln.»
Die Urform dieses Bekenntnisses geht auf die
Urgemeinde in Jerusalem zuriick (das beweist die
Erwihnung des Jakobus). Zahlreiche Forscher
sind der Meinung, dass die Urform dieses Be-
kenntnisses schon um das Jahr 35 n. Chr. formu-
liert worden ist. Bemerkenwert bei dieses Formel
ist, dass nicht die Worte und Taten des histori-
schen Jesus im Mittelpunkt der Botschaft stehen,
sondern der Tod und die Auferstehung Jesu. Dar-
an wird deutlich, dass die Botschaft vom Leiden
und Auferstehen Jesu zum Heil der Welt die
Mitte des Evangeliums bildet. Wir hitten hier den

Ur-Kern der spiteren Evangelien, von denen die
meisten Forscher heute sagen, sie seien nichts an-
deres als ein erweiterter Leidensbericht mit einer
langen Einleitung, welche vom Leben und Wirken
Jesu berichten und erkliren wollen, wie es eigent-
lich zum Urteil tiber Jesu kam.

2. Ubergang zu schriftlichen Quellen

Damit sind wir schon zu weiteren Stufen der
Schicht zwei vorgestossen, auf welchen die miind-
lichen Uberlieferungen nach und nach schriftlich
festgehalten wurden. Denn neben den Bekennt-
nisformeln gab es nun auch zuerst miindliche,
dann schriftliche Uberlieferungen vom Leben und
Wirken Jesu.

Eine erste Gruppe solcher miindlicher und spiter
schriftlicher Uberlieferung bilden <«Einzelworte»
Jesu, die fiir die Kirche, das Gemeindeleben, be-
sonders aber fiir den einzelnen Christen wichtig
waren. So erinnert Paulus in der Abschiedsrede an
die Prespyter von Ephesus an ein «ausserevangeli-
sches» Herrenwort: «Geben ist seliger als neh-
men». Und er tut dies mit einer festen Formel:
«Es ist notig, der Worte des Herrn zu gedenken»
(vgl. Apg 20, 35). Solche Herrenworte sind oft
«nach Art von Anekdoten iiberliefert, mit einer
knappen  Situationsschilderung  eingeleitet,
manchmal auch zu kleinen Dialogen ausgestaltet
(griechisch: Apophtegmata). Die erzihlerischen
Elemente kénnen dabei wie die Gruppierung des
Stoffes tiberhaupt wechseln, nicht dagegen -
jedenfalls im Wesentlichen nicht — das Wort Jesu
selbst, das die Pointe enthilt und zumeist die
Szene beschliesst» (G. Bornkamm). — Eine andere
Form, Jesu Worte zu iiberliefern, ist die Aneinan-
derreihung solcher Worte nach gemeinsamen
Stichworten. Sicher ist es Thnen auch schon aufge-
fallen, dass in den Evangelium manchmal Worte
Jesu aufeinanderfolgen, von denen wir den Ein-
druck haben, dass da kein Zusammenhang, kein
logischer Faden sei. Sobald wir den griechischen
Urtext hernehmen, «entdecken» wir, dass bei die-
sen «Wortreithen» immer ein gleiches Stichwort
votkommt. Der Sinn solcher Wortrethen war,
dem Gedichtnis eine Stiitze zu geben. Diese



Sammlungen von Herrenworten nach gemeinsa-
men Stichworten gehen demgemiiss zuriick in die
Zeit der miindlichen Weitergabe der Botschaft
von Jesus. Sie sind erst spiter, wenn auch vor der
Endredaktion der Evangelien, schriftlich aufge-
zeichnet worden.

Andere vorevangelische Sammlungen sind Berich-
te iiber Einzelereignisse und Streitgespriche. Die
erste Gruppe wird gebildet von sogenannten «Je-
susgeschichten», die seine Heilungen und Wun-
dertaten erzihlen. Im Johannesevangelium haben
wit noch Spuren einer solchen Sammlung, die
sog. «Zeichenquelle». So lesen wir im Johannes-
evangelium am Schluss des Berichtes von der
Hochzeit zu Kana: «So tat Jesus sein erstes Zei-
chen, in Kana in Galilia, und offenbarte seine
Hertlichkeit, und seine Jiinger glaubten an ihn»
(2,11). Nach dem Bericht von der Heilung des
Sohnes des koniglichen Beamten steht die Bemer-
kung: «So tat Jesus ein zweites Zeichen und zwar
nachdem et von Judia nach Galilia gekommen
war» (Jo 4, 54). — Eine Sammlung von Streitge-
sprichen ist noch erhalten im Markusevangelium.
Da ist einmal der Bericht von der Heilung des Ge-
lihmten, der durch das Dach hinuntergelassen
wird, direkt vor die Fiisse Jesu, und dem Jesus die
Stindenvergebung zusagt. Das erregt den Widet-
spruch anwesender Schriftgelehrter. Jesus geht auf
diesen Widerspruch ein und rechtfertigt sich, in-
dem er den Kranken auch vom kérperlichen Lei-
den befreit (2, 1-12). Ausfiihrlich findet sich eine
solche vormarkinische Sammlung dann in Mk 12,
wo Streitgespriche Jesu mit seinen Gegnern iiber-
liefert werden zu den Fragen iiber die kaiserliche
Steuer, die Auferstehung der Toten, das wichtig-
ste Gebot, nach dem Messias. Alle diese Stiicke
lagen Markus schon schriftlich in griechischer
Form vor.

Eine vorevangelische Sammlung von besonderer
Bedeutung war der Bericht vom Leiden Jesu.
Dieser Bericht war nicht einfach die Wiedergabe
der «nackten» Ereignisse. Vielmehr liegt hier
schon ein theologisch iiberarbeiteter und deuten-
der Bericht vor. Mit Hilfe von Zitaten aus dem Al-
ten Testament werden die Ereignisse des Leidens

101

und des Todes Jesu gedeutet. Dabei ging es dar-
um, aufzuzeigen, dass Jesus wirklich der von Gott
gesandte Messias sei, der eigentliche Gottessohn
(so wie Israel dies verstand, nicht wie es spiter von
den Christen auf den Konzilien verstanden wur-
de). Klar wird diese Deutung an dem Verhalten
des rémischen Hauptmanns, der die Kreuzigung
Jesu und der andern Verurteilten zu tiberwachen
hatte: «Als der Hauptmann ... ihn (Jesus) auf
diese Weise sterben sah, sagte er: <Wahrhaftig,
dieser Mensch war Gottes Sohn.>» (Mk 15, 39).
Schliesslich ist noch eine sehr wichtige schriftliche
vorevangelische Sammlung anzufiihren, die sog.
«Spruchquelle» (wissenschaftlich mit «Q» bezeich-
net und «Logienquelle» genannt). Diese Quelle
wurde vor allem von den Redaktoren des Mat-
thius- und Lukasevangeliums beniitzt. «Spruch-
quelle» wird sie genannt, weil sie ausser der Ge-
schichte vom Hauptmann von Kapernaum (Mt
8,51f; Lk 7,1ff) fast ausnahmslos nur Herren-
worte bietet — jedoch keine Wundergeschichten,
Streitgespriche und vor allem keine Passions- und
Osterberichte. Aus dem reichen Bestand dieser
Spruchquelle seien einige Beispiele genannt: die
Feldrede Lk 6, 20 ff (bei Mt Kap. 5-7 ausgeweitet
zur Bergpredigt); Jesu Rede iiber Johannes den
Taufer (Lk 7, 18ff); die Aussendungstede (Lk
10, 2 ff); zahlreiche Gleichnisse iiber Mk Kap 4
und 12 hinaus (Gleichnis vom grossen Abend-
mahl Lk 14, 16ff., von Suchen und Finden des
Vetlorenen Lk 15, 11f.).

Es diirfte wichtig sein, besonders hinzuweisen auf
die typischen Merkmale der Jesusiiberlieferungen.
Da ist zuerst einmal die Konzentration auf Jesus.
Keine der einzelnen Szenen wird vom Erzihler
«von langer Hand vorbereitet», Nebenpersonen
werden unvermittelt eingefithrt und verschwin-
den ebenso unvermittelt im Dunkel. «Die neu-
testamentlichen Berichte zielen auf Jesu Wort und
Tat und verkiinden, wer er ist, nicht nur, wer er
war» (G. Bornkamm). — Ein zweites Merkmal ist
ihre Offenheit auf den Angeredeten hin. Nahelie-
gende neugierige Fragen wie die: Wie reagiert
Johannes der Tiufer auf Jesu Antwort, die ihm die
Tiuferjiinger ins Gefingnis zuriickbrachten?



102

Oder: Was wurde weiter aus dem oder jenem
Geheilten? bleiben ohne Antwort. Uber alle an
einer Szene beteiligten hinweg ist der jeweils
durch den Bericht angeredete Hoérer und Leser
selbst zur Antwort des Glaubens aufgerufen. -
Drittens: Der Bezug der Berichte zu Glauben und
Leben der Gemeinde. Kein Stiick der Uberliefe-
rung ist nur seiner selbst willen aufbewahrt, etwa
weil es interessante zeitgendssische Details ent-
hielt oder der Erzihler der Pflicht zur gewissen-
haften Berichterstattung geniigen wollte, sondern
weil das Berichtete mehr oder weniger vital das
Leben und den Glauben der Gemeinde Jesu an-
ging und angehen sollte. «Damit ist keineswegs
gesagt, dass all und jedes nur eine nachtrigliche
Spiegelung und ein Phantasieprodukt spiteren
Glaubens sei. Eine pauschale Skepsis solcher Art
ist durchaus fehl am Platz. Wir haben vielmehr
allen Anlass, dem einfachen und geiibten Ge-
dichtnis der iltesten Jiingergeneration, das noch
nicht wie das unsere durch Druckerschwirze und
Massenmedien mit ihrer alltiglichen Nachrichten-
schwemme angebutzt war, Erhebliches zuzu-
trauen» (G. Bornkamm).

Dennoch haben von Anfang an, wie schon frither
immer wieder betont wurde, Glaube und Leben
der nachosterlichen Gemeinde auf die Ausfor-
mung der Jesusiiberlieferung einen nicht zu
unterschitzenden Einfluss ausgeiibt, und zwar
offensichtlich in einem Wechselbezug: «Die frithe
Kirche bedurfte der Jesusiibelieferung, um ihres
Glaubens an Jesus als Bringer des Heils gewiss zu
werden und zu bleiben, sich in der Auseinandet-
setzung mit ihrer jiidischen und heidnischen Um-
welt zu behaupten, sich bedrohlicher Strtomungen
in ihrer eigenen Mitte zu erwehren, oder weil sie
Weisungen brauchte fiir ihr praktisches Leben,
Hilfe fiir ihr Gebet, Antworten auf neue, ihr
gestellte Fragen und klare Inhalte und Richtlinien
fir Missionspredigt und Unterweisung. Aber
ebenso haben umgekehrt die jeweilige Situation
der Gemeinde, ihre hier und da besonderen Tra-
ditionen, Anschauungen und Denkweisen stark
auf die keineswegs uniforme Gestaltung der Jesus-
iiberlieferung eingewirkt und Erfahrungen,

Fragen und Erkenntnisse in sie eingebracht. Will
man Entstehen und Eigenart der Jesusiiber-
lieferung recht verstehen, so gilt es, diese ihre
Verflechtungen mit den Lebensiusserungen,
-bediirfnissen und Fragen der Gemeinde als ihren
«Sitz im Leben» stindig mitzudenken»

(G. Bornkamm).
Aus den vorliegenden Ausfithrungen iiber Schicht
zwei der Weitergabe der Botschaft von Jesus als
dem Messias lisst sich die Jesusiiberlieferung, wie
sie in den Evangelien gesammelt und verarbeitet
vorliegt, so charakterisieren: Sie ist eine einzig-
artige Verbindung von Bericht und Bekenntnis,
Erzihlung von Jesus und Zeugnis der an ihn glau-
benden Gemeinde, ja geradezu Bericht als Be-
kenntnis, Glaubensbotschaft als Jesuserzihlung.
Beides ist unléslich zu einer Einheit verbunden,
weil Jesus fiir die Urchristenheit nicht eine Gestalt
der Vergangenheit war, die tragisch am Kreuz ge-
endet hat, sondern kraft seiner Auferweckung der
lebendige, gegenwirtige und kommende Herr.
Dieser Herr ist person-identisch mit Jesus, so wie
es eben der Ur-Kern des Glaubens bekannte und
bis heute bekennt: Jesus von Nazareth ist der
Messias, oder in der paulinischen Formulierung:
«Herr ist Jesus Christus» und «Herr ist Jesus» (Phil
2,11; 1 Kor 12, 3).



	"In der Schrift steht geschrieben...". VIII

