
Zeitschrift: Mariastein : Monatsblätter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 59 (1982)

Heft: 4

Artikel: "In der Schrift steht geschrieben...". VIII

Autor: Bütler, Anselm

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1031272

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1031272
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


98

sin - in allen drei Sparten in Altdorf nützlich zu
machen. Hier bei den Mitbrüdern war er dreissig
Jahre tätig, vor allem in der Buchhaltung des

Klosters, dann auch als Sekretär des P. Rektors und
am Kollegium, wo er Italienisch als Freifach lehrte

und beliebter Beichtvater der Tessiner Studenten

war. Jahrelang betreute er auch die benedikti-
nische Oblatengruppe am Kollegium. Sein
Herzensanliegen aber war die Gestaltung einer feierlichen

Liturgie und der würdige Vollzug des
Chorgebetes im Professorenhaus. Als Organist und
Cantor setzte er seine besten Kräfte ein - zahlreiche

Liederzettel zeugen heute noch von seinem
Eifer -, aber immer mehr hinderte ihn seine
Kränklichkeit.
Und wieder, so können wir sagen, griff Gottes
Vorsehung ein. P. Frowin erkrankte schwer,
sodass ein Aufenthalt im Urner Kantonsspital nötig
wurde. Als im vergangenen Herbst die Mitbrüder
Altdorf verliessen und nach Mariastein
zurückkehrten, wollte man den Patienten nicht allein
dort zurücklassen. So kam er nach Mariastein, wo
er am 10. Oktober mit zwei Mitbrüdern sein
Goldenes Professjubiläum feiern durfte und sich bei
der hingebenden Pflege eines erfahrenen Mitbruders

recht wohl fühlte. Es war ihm vergönnt, von
der Empore im Chor aus am Konventamt
teilzunehmen, bis vor wenigen Wochen ein starker
Kräftezerfall einsetzte. Schon dachte man an eine
neue Hospitalisierung. Da griff die göttliche
Vorsehung noch ein letztes Mal ein: Er durfte, wie es

sein letzter Wunsch war, daheim im Kloster den
letzten Gang antreten, zu dem ihn sein Herr und
Meister rief, Er, der ihn zu seiner Nachfolge im
Kloster berufen hatte und der durch seinen Tod
und seine Auferstehung uns alle zum Leben
erweckt. So wollen wir festhalten am Wort des

Apostels Paulus (Rom 6,8): «Sind wir nun mit
Christus gestorben, so glauben wir, dass wir auch
mit ihm leben werden.» Deshalb glauben wir
auch, dass unser lieber Mitbruder durch den Tod
zum Leben gelangt, zum ewigen Leben und zur
ewigen Ruhe, wo er den Lobpreis Gottes, der ihm
so am Herzen lag, ohne Ende singen darf zur Ehre
und Herrlichkeit Gottes. Amen

«In der Schrift
steht geschrieben .» VIII
P. Anselm Bütler

Werden der Evangelien 2

Im letzten Artikel haben wir davon gesprochen,
dass beim Werden der Evangelien drei Schichten
zu unterscheiden sind: das geschichtliche Wirken
und Verkünden Jesu; die ersten nachösterlichen
Berichte über das «geschichtliche Ereignis Jesu»;
die endgültige Redaktion der Evangelien. Auch
die Konstitution des letzten Konzils über die göttliche

Offenbarung spricht von solchem Werden.
Allerdings spricht sich das Konzil nicht in dieser
eindeutigen Klarheit aus. So finden wir in Nr. 18

folgende Aussage: «Was die Apostel im Auftrag



99

Christi gepredigt haben, das haben später unter
dem Anhauch des Hl. Geistes sie selbst und ihre
Schüler uns als Fundament des Glaubens schriftlich

überliefert, das vierfache Evangelium ...».
Hier scheint Schicht zwei auszufallen oder wenigstens

sehr unbedeutsam zu sein. Klarer bekennt
sich das Konzil zu Schicht zwei im folgenden Text
aus der Konstitution über die göttliche Offenbarung:

«Die Apostel haben nach der Himmelfahrt
des Herrn das, was er selbst gesagt und getan
hatte, ihren Hörern überliefert Die
Hagiographen aber haben die vier Evangelien
geschrieben und dabei eine Auswahl getroffen»
(Nr. 19). In diesem Text unterscheidet das Konzil
klar zwischen den Aposteln und den Hagiographen.

Ebenso spricht es von einer Auswahl, welche

diese Verfasser der Evangelien getroffen
haben «aus dem vielen, das mündlich oder auch
schon schriftlich überliefert war» (Nr. 19). In
diesem Text spricht das Konzil viel differenzierter
von den Entwicklungen der zweiten Schicht auf
den endgültigen Text der Evangelien hin. Dieser
zweiten Schicht soll in den fügenden Ausführungen

nachgegangen werden.

1. Verschiedene Stufen der Schicht zwei
«Das Überlieferungsgut durchlief bis zur Niederschrift

der heutigen Evangelien und der übrigen
Schriften des Neuen Testaments einen verwickelten

Prozess mit verschiedenen Stufen» (O. Knoch).
Der Niederschrift der Glaubensbotschaft der
apostolischen Zeiten ging eine längere Zeit der
mündlichen Verkündigung voraus. Die Gründe
dafür sind vielfältig: Jesus selbst hat nur mündlich
verkündet und seine Jünger beauftragt, sein Werk
durch das lebendige Wort, die mündliche
Verkündigung, fortzuführen. Diese Stufe der mündlichen

Überlieferung hat einen verhältnismässig
langen Zeitraum eingenommen. Hauptträger dieser

mündlichen Verkündigung waren neben den
Aposteln die sogenannten Wanderpropheten oder
Wanderapostel, die nach Ostern den Auftrag
Jesu an die Jünger vor Ostern, wie er sich in den
Evangelien findet, weiter führten. Wo sich eine
christliche Glaubensgemeinde gebildet hatte,

meist waren das zuerst nur einzelne Familien, die
sich zusammenschlössen im Glauben an Christus
den Auferweckten, galt es, diese Gemeinde im
Glauben zu unterrichten z. B. im Taufunterricht.
Auch für den Bedarf im Gottesdienst, für Fragen
der Lebensführung und der Kirchenordnung
brauchte es solch mündliche Weitergabe der
Botschaft von Jesus dem Messias. Dabei musste
diese Botschaft an die Bedürfnisse der Hörer ange-
passt werden. Solche Anpassung der Berichte von
vorösterlichen Ereignissen an die Mentalität der
Hörer drängte sich schon auf wegen der neuen
Situation, die durch das Osterereignis, Tod und
Auferweckung Jesu, entstanden war. Eine weitere
Notwendigkeit der Anpassung war nötig, als die
Überlieferung von Jesus dem Messias den Heiden
verkündet wurde.
Wir haben in den Texten des Neuen Testamentes
solche älteste mündliche Verkündigungsformeln
erhalten. Es sind dies Bekenntnissätze und
Bekenntnislieder. Eine solche - wohl die älteste -
Bekenntnisformel ist uns erhalten im «Prolog»
zum Markusevangelium: «Anfang des Evangeliums

von Jesus (dem) Christus». Zugleich haben
wir hier eine Anpassung an griechische Hörer.
Christus ist die grieschische Übersetzung des
hebräischen Ausdruckes «Messias». So lautete wohl
das älteste Glaubensbekenntnis der christlichen
Urgemeinde in Jerusalem: «Jesus ist der Messias».
Im Prolog haben wir dieses Bekenntnis umgeformt

und erweitert im Sinn der Anpassung an
das Verständnis griechischer Hörer: «Jesus ist der
Christus, der Sohn Gottes». - Eine andere mündlich

überlieferte Bekenntnisformel finden wir in 1

Tim 3,16 b: «Er wurde geoffenbart im Fleisch,
gerechtfertigt durch den Geist, geschaut von den
Engeln, verkündet unter den Heiden, geglaubt in
der Welt, aufgenommen in die Herrlichkeit».
Hier haben wir schon eine starke Erweiterung und
Umformung des Ur-Bekenntnisses. Und doch will
auch diese Formel letztlich nichts anderes verkünden

als: «Jesus ist der Messias». Nur bringen hier
die Hörer ganz eigene Voraussetzungen mit.
Dementsprechend musste die Urformel erweitert und
angepasst werden. Hier spüren wir sofort, dass



100

diese Anpassung zeitbedingt ist und z.B. für uns
sehr schwer verständlich ist. Was meint eigentlich
«gerechtfertigt im Geist»? Musste Jesus vor Gott
gerechtfertigt werden durch den Geist? Oder ist
das nur eine situationsbedingte Urformung des
Bekenntnisses: Jesus ist der Messias, das heisst der
durch den Geist Gesalbte?
Diese beiden Beispiele können uns ahnen lassen,
welch gewaltiger Prozess sich im Verlauf der Zeit
bei der mündlichen Weitergabe der Ur-Botschaft
von Jesus dem Messias abspielte. Hier war noch
alles im Fluss, in grosser dynamischer Bewegung
und Anpassungsfähigkeit. - In diesem
Zusammenhang ist vielleicht eine kleine Bemerkung am
Platz. Wir sind heute verhaftet an Glaubensformeln,

die über 1600 Jahre alt sind und aus einer
ganz andern Kultursituation stammen. Und wir
meinen, man müsste einfach diese Formel
wortwörtlich festhalten und wiederholen, auch wenn
die Worte unterdessen andere Bedeutung erhalten

haben und die Formel für uns so fremd
geworden ist, dass vielleicht über 90% sie tatsächlich

häretisch verstehen: die berühmte Formel
«Jesus ist Gott».
Eine ganz alte und sehr wichtige Bekenntnisformel

finden wir in 1 Kor 15, 3-7: «Vor allem habe
ich (Paulus) euch (den Korinthern) überliefert,
was auch ich empfangen habe: Christus ist für
unsere Sünden gestorben, gemäss der Schrift, und
ist begraben worden. Er ist am dritten Tag auferweckt

worden, gemäss der Schrift, und erschien
dem Kephas, dann den Zwölf Danach
erschien er dem Jakobus, dann allen Aposteln.»
Die Urform dieses Bekenntnisses geht auf die
Urgemeinde in Jerusalem zurück (das beweist die
Erwähnung des Jakobus). Zahlreiche Forscher
sind der Meinung, dass die Urform dieses
Bekenntnisses schon um das Jahr 35 n. Chr. formuliert

worden ist. Bemerkenwert bei dieses Formel
ist, dass nicht die Worte und Taten des historischen

Jesus im Mittelpunkt der Botschaft stehen,
sondern der Tod und die Auferstehung Jesu. Daran

wird deutlich, dass die Botschaft vom Leiden
und Auferstehen Jesu zum Heil der Welt die
Mitte des Evangeliums bildet. Wir hätten hier den

Ur-Kern der späteren Evangelien, von denen die
meisten Forscher heute sagen, sie seien nichts
anderes als ein erweiterter Leidensbericht mit einer
langen Einleitung, welche vom Leben und Wirken
Jesu berichten und erklären wollen, wie es eigentlich

zum Urteil über Jesu kam.

2. Ubergang zu schriftlichen Quellen
Damit sind wir schon zu weiteren Stufen der
Schicht zwei vorgestossen, auf welchen die mündlichen

Überlieferungen nach und nach schriftlich
festgehalten wurden. Denn neben den
Bekenntnisformeln gab es nun auch zuerst mündliche,
dann schriftliche Uberlieferungen vom Leben und
Wirken Jesu.
Eine erste Gruppe solcher mündlicher und später
schriftlicher Überlieferung bilden «Einzelworte»
Jesu, die für die Kirche, das Gemeindeleben,
besonders aber für den einzelnen Christen wichtig
waren. So erinnert Paulus in der Abschiedsrede an
die Prespyter von Ephesus an ein «ausserevangeli-
sches» Herrenwort: «Geben ist seliger als

nehmen». Und er tut dies mit einer festen Formel:
«Es ist nötig, der Worte des Herrn zu gedenken»
(vgl. Apg 20, 35). Solche Herrenworte sind oft
«nach Art von Anekdoten überliefert, mit einer
knappen Situationsschilderung eingeleitet,
manchmal auch zu kleinen Dialogen ausgestaltet
(griechisch: Apophtegmata). Die erzählerischen
Elemente können dabei wie die Gruppierung des
Stoffes überhaupt wechseln, nicht dagegen -
jedenfalls im Wesentlichen nicht - das Wort Jesu
selbst, das die Pointe enthält und zumeist die
Szene beschliesst» (G. Bornkamm). - Eine andere
Form, Jesu Worte zu überliefern, ist die
Aneinanderreihung solcher Worte nach gemeinsamen
Stichworten. Sicher ist es Ihnen auch schon
aufgefallen, dass in den Evangelium manchmal Worte
Jesu aufeinanderfolgen, von denen wir den
Eindruck haben, dass da kein Zusammenhang, kein
logischer Faden sei. Sobald wir den griechischen
Urtext hernehmen, «entdecken» wir, dass bei diesen

«Wortreihen» immer ein gleiches Stichwort
vorkommt. Der Sinn solcher Wortreihen war,
dem Gedächtnis eine Stütze zu geben. Diese



101

Sammlungen von Herrenworten nach gemeinsamen

Stichworten gehen demgemäss zurück in die
Zeit der mündlichen Weitergabe der Botschaft
von Jesus. Sie sind erst später, wenn auch vor der
Endredaktion der Evangelien, schriftlich
aufgezeichnet worden.
Andere vorevangelische Sammlungen sind Berichte

über Einzelereignisse und Streitgespräche. Die
erste Gruppe wird gebildet von sogenannten
«Jesusgeschichten», die seine Heilungen und
Wundertaten erzählen. Im Johannesevangelium haben
wir noch Spuren einer solchen Sammlung, die
sog. «Zeichenquelle». So lesen wir im
Johannesevangelium am Schluss des Berichtes von der
Hochzeit zu Kana: «So tat Jesus sein erstes
Zeichen, in Kana in Galiläa, und offenbarte seine
Herrlichkeit, und seine Jünger glaubten an ihn»
(2,11). Nach dem Bericht von der Heilung des
Sohnes des königlichen Beamten steht die Bemerkung:

«So tat Jesus ein zweites Zeichen und zwar
nachdem er von Judäa nach Galiläa gekommen
war» (Jo 4, 54). - Eine Sammlung von
Streitgesprächen ist noch erhalten im Markusevangelium.
Da ist einmal der Bericht von der Heilung des
Gelähmten, der durch das Dach hinuntergelassen
wird, direkt vor die Füsse Jesu, und dem Jesus die
Sündenvergebung zusagt. Das erregt den Widerspruch

anwesender Schriftgelehrter. Jesus geht auf
diesen Widerspruch ein und rechtfertigt sich,
indem er den Kranken auch vom körperlichen
Leiden befreit (2,1-12). Ausführlich findet sich eine
solche vormarkinische Sammlung dann in Mk 12,
wo Streitgespräche Jesu mit seinen Gegnern
überliefert werden zu den Fragen über die kaiserliche
Steuer, die Auferstehung der Toten, das wichtigste

Gebot, nach dem Messias. Alle diese Stücke
lagen Markus schon schriftlich in griechischer
Form vor.
Eine vorevangelische Sammlung von besonderer
Bedeutung war der Bericht vom Leiden Jesu.
Dieser Bericht war nicht einfach die Wiedergabe
der «nackten» Ereignisse. Vielmehr liegt hier
schon ein theologisch überarbeiteter und deutender

Bericht vor. Mit Hilfe von Zitaten aus dem
Alten Testament werden die Ereignisse des Leidens

und des Todes Jesu gedeutet. Dabei ging es

darum, aufzuzeigen, dass Jesus wirklich der von Gott
gesandte Messias sei, der eigentliche Gottessohn
(so wie Israel dies verstand, nicht wie es später von
den Christen auf den Konzilien verstanden wurde).

Klar wird diese Deutung an dem Verhalten
des römischen Hauptmanns, der die Kreuzigung
Jesu und der andern Verurteilten zu überwachen
hatte: «Als der Hauptmann ihn (Jesus) auf
diese Weise sterben sah, sagte er: <Wahrhaftig,
dieser Mensch war Gottes Sohn.>» (Mk 15, 39)-
Schliesslich ist noch eine sehr wichtige schriftliche
vorevangelische Sammlung anzuführen, die sog.
«Spruchquelle» (wissenschaftlich mit «Q» bezeichnet

und «Logienquelle» genannt). Diese Quelle
wurde vor allem von den Redaktoren des
Matthäus- und Lukasevangeliums benützt. «Spruchquelle»

wird sie genannt, weil sie ausser der
Geschichte vom Hauptmann von Kapernaum (Mt
8, 5ff; Lk 7, Iff) fast ausnahmslos nur Herrenworte

bietet - jedoch keine Wundergeschichten,
Streitgespräche und vor allem keine Passions- und
Osterberichte. Aus dem reichen Bestand dieser
Spruchquelle seien einige Beispiele genannt: die
Feldrede Lk 6, 20 ff (bei Mt Kap. 5-7 ausgeweitet
zur Bergpredigt); Jesu Rede über Johannes den
Täufer (Lk 7,18ff); die Aussendungsrede (Lk
10, 2 ff); zahlreiche Gleichnisse über Mk Kap 4

und 12 hinaus (Gleichnis vom grossen Abendmahl

Lk 14, 16ff., von Suchen und Finden des
Verlorenen Lk 15,1 ff.).
Es dürfte wichtig sein, besonders hinzuweisen auf
die typischen Merkmale der Jesusüberlieferungen.
Da ist zuerst einmal die Konzentration aufJesus.
Keine der einzelnen Szenen wird vom Erzähler
«von langer Hand vorbereitet», Nebenpersonen
werden unvermittelt eingeführt und verschwinden

ebenso unvermittelt im Dunkel. «Die neu-
testamentlichen Berichte zielen aufJesu Wort und
Tat und verkünden, wer er ist, nicht nur, wer er
war» (G. Bornkamm). - Ein zweites Merkmal ist
ihre Offenheit auf den Angeredeten hin. Naheliegende

neugierige Fragen wie die: Wie reagiert
Johannes der Täufer aufJesu Antwort, die ihm die
Täuferjünger ins Gefängnis zurückbrachten?



102

Oder: Was wurde weiter aus dem oder jenem
Geheilten? bleiben ohne Antwort. Über alle an
einer S2ene beteiligten hinweg ist der jeweils
durch den Bericht angeredete Hörer und Leser
selbst zur Antwort des Glaubens aufgerufen. -
Drittens: Der Bezug der Berichte zu Glauben und
Leben der Gemeinde. Kein Stück der Überlieferung

ist nur seiner selbst willen aufbewahrt, etwa
weil es interessante zeitgenössische Details
enthielt oder der Erzähler der Pflicht zur gewissenhaften

Berichterstattung genügen wollte, sondern
weil das Berichtete mehr oder weniger vital das
Leben und den Glauben der Gemeinde Jesu
anging und angehen sollte. «Damit ist keineswegs
gesagt, dass all und jedes nur eine nachträgliche
Spiegelung und ein Phantasieprodukt späteren
Glaubens sei. Eine pauschale Skepsis solcher Art
ist durchaus fehl am Platz. Wir haben vielmehr
allen Anlass, dem einfachen und geübten
Gedächtnis der ältesten Jüngergeneration, das noch
nicht wie das unsere durch Druckerschwärze und
Massenmedien mit ihrer alltäglichen Nachrichtenschwemme

angebutzt war, Erhebliches
zuzutrauen» (G. Bornkamm).
Dennoch haben von Anfang an, wie schon früher
immer wieder betont wurde, Glaube und Leben
der nachösterlichen Gemeinde auf die Ausformung

der Jesusüberlieferung einen nicht zu
unterschätzenden Einfluss ausgeübt, und zwar
offensichtlich in einem Wechselbezug: «Die frühe
Kirche bedurfte der Jesusübelieferung, um ihres
Glaubens an Jesus als Bringer des Heils gewiss zu
werden und zu bleiben, sich in der Auseinandersetzung

mit ihrer jüdischen und heidnischen Umwelt

zu behaupten, sich bedrohlicher Strömungen
in ihrer eigenen Mitte zu erwehren, oder weil sie

Weisungen brauchte für ihr praktisches Leben,
Hilfe für ihr Gebet, Antworten auf neue, ihr
gestellte Fragen und klare Inhalte und Richtlinien
für Missionspredigt und Unterweisung. Aber
ebenso haben umgekehrt die jeweilige Situation
der Gemeinde, ihre hier und da besonderen
Traditionen, Anschauungen und Denkweisen stark
auf die keineswegs uniforme Gestaltung der
Jesusüberlieferung eingewirkt und Erfahrungen,

Fragen und Erkenntnisse in sie eingebracht. Will
man Entstehen und Eigenart der Jesusüberlieferung

recht verstehen, so gilt es, diese ihre
Verflechtungen mit den Lebensäusserungen,
-bedürfnissen und Fragen der Gemeinde als ihren
«Sitz im Leben» ständig mitzudenken»

(G. Bornkamm).
Aus den vorliegenden Ausführungen über Schicht
zwei der Weitergabe der Botschaft von Jesus als
dem Messias lässt sich die Jesusüberlieferung, wie
sie in den Evangelien gesammelt und verarbeitet
vorliegt, so charakterisieren: Sie ist eine einzigartige

Verbindung von Bericht und Bekenntnis,
Erzählung von Jesus und Zeugnis der an ihn
glaubenden Gemeinde, ja geradezu Bericht als
Bekenntnis, Glaubensbotschaft als Jesuserzählung.
Beides ist unlöslich zu einer Einheit verbunden,
weil Jesus für die Urchristenheit nicht eine Gestalt
der Vergangenheit war, die tragisch am Kreuz
geendet hat, sondern kraft seiner Auferweckung der
lebendige, gegenwärtige und kommende Herr.
Dieser Herr ist person-identisch mit Jesus, so wie
es eben der Ur-Kern des Glaubens bekannte und
bis heute bekennt: Jesus von Nazareth ist der
Messias, oder in der paulinischen Formulierung:
«Herr ist Jesus Christus» und «Herr ist Jesus» (Phil
2,11; 1 Kor 12,3).


	"In der Schrift steht geschrieben...". VIII

