
Zeitschrift: Mariastein : Monatsblätter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 59 (1982)

Heft: 4

Artikel: "Unruhig ist unser Herz...". XV, Krise kirchlicher Gotteserfahrung

Autor: Bütler, Anselm

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1031271

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1031271
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


91

«Unruhig ist unser
Herz...» XV
P. Anselm Bütler

Krise kirchlicher Gotteserfahrung

In der Artikelfolge dieser thematischen Reihe war
von vielen «Orten» der Gotteserfahrung die Rede.
Bis jetzt aber wurden die traditionellen «klassischen»

Orte der Gotteserfahrung nie erwähnt:
Kirche mit ihren «Institutionen der Gotteserfahrungen»,

den Sakramenten, den feierlichen
Gottesdiensten, den gemeinsamen Gebeten usw.
Hätten nicht diese eigentlichen religiösen «Orte»
vor allen anderen angeführt und erklärt werden
sollen? Entsteht nicht die Gefahr, die Menschen
von der Kirche und der kirchlichen Gemeinschaft
zu entfernen, wenn vor allem von rticht-religiösen
Orten der Gotteserfahrung die Rede ist? Solche
Bedenken sind mir zwar nie vorgetragen worden.
Vielleicht aber sind sie doch verschiedenen Lesern
gekommen.
Was ist dazu zu sagen? Zuerst möchte ich einen
der ganz grossen Theologen zitieren, der mit beiden

Beinen mitten in der heutigen Problematik
der Glaubensweitergabe steht. E. Schillebeeckx.
Er schreibt: «Nur wer im Alltag Gott erfahren hat,
ist fähig, Gott auch in der Liturgie zu erfahren.»
Diese Aussage wurzelt in der heutigen konkreten
Situation, die oft mit dem etwas missverständli-
chen Wort «Säkularisierung» bezeichnet wird.

Gerade weil das heutige Alltagsleben scheinbar
gottlos verläuft, der heutige Mensch aber seine

wichtigsten menschlichen Erfahrungen gerade in
dieser gottlosen Welt macht, ist es entscheidend,
dass er gerade in dieser gottlosen Welt erfährt,
dass sie nicht gottlos ist, sondern dass Gott in
jeder Situation gegenwärtig ist. Erst wenn der
heutige Mensch wieder Gott erfährt in seinem
«eigentlichen» Lebensraum, dem Alltag, findet er
den Weg zur eigentlichen «religiösen» Praxis.
Schon das Konzil hat auf diese Situation
hingewiesen. In der Liturgiekonstitution spricht es

davon, dass die Liturgie der Gipfel sei, dem das

Tun der Kirche zustrebt (Nr. 10). Wenn dieser
Gipfel erreicht ist, dann wird die Liturgie
allerdings zur grossen Quelle, aus der alle Kraft der
Kirche strömt. Nun kann jeder Gipfel nur durch
einen entsprechenden Anmarsch erreicht werden.
Heute aber beginnt dieser Anmarsch auf diesen
Gipfel in einer weit entfernten Ebene, dem
«säkularisierten» Alltag. Nur wenn in diesem Alltag
Gott und seine beglückende Gegenwart erfahren
wird, findet der Mensch den nötigen Antrieb,
Gott auf dem Gipfel zu suchen, weil dort der
«eigentliche Ort» der Gottbegegnung zu finden
ist.
Da nun allerdings stellt sich eine kritische Frage:
Kann die Kirche in ihrer jetzigen institutionellen
Form und Praxis die Erwartungshaltung vieler
Menschen befriedigen? Denn heute ist ein eigentlicher

Aufbruch, ein grosses Suchen nach
Gotteserfahrung bei vielen Menschen festzustellen.

1. Heutiges Suchen nach religiöser Erfahrung
Es ist vielleicht gut, bei dieser Gelegenheit wieder
einmal kurz darzulegen, worum es bei religiöser
Erfahrung geht. Der bekannte Religionsphilosoph
Bernhard Welte nennt, in Anlehnung an
Rudolph Otto, drei Momente, welche notwendig zur
religiösen Erfahrung gehören: Ganzheitlichkeit,
Unmittelbarkeit und Verwandlung. Die religiöse
Erfahrung ist ganzheitlich, weil sie den ganzen
Menschen in Anspruch nimmt. In der religiösen
Erfahrung muss das Erfahrene unmittelbar gegenwärtig

sein. Erfahrung hat wesentlich mit Ver-



92

Wandlung zu tun. «Der Mensch, der eine Erfahrung

gemacht hat, wird ein anderer, als er vorher
war. Und er schaut seine Welt anders an, und er
verhält sich anders in seiner Welt, als es vorher
war» (B. Welte).
Das Suchen nach Erfahrung war schon in der
amerikanischen Gegenkultur ausgeprägt und machte
sie attraktiv. Die «Rückkehr zur Natur», die in
dieser Gegenkultur vorherrschend war, bedeutete
mehr als nur eine Flucht aus der Gesellschaft. Sie
sollte die Erfahrung des eigenen Selbst und der
Einheit mit dem Kosmos bringen. Die Drogen
galten hier, zumindest am Anfang, als Schlüssel

zur Erfahrung der Wirklichkeit, zur Entdeckung
neuer Welten, «als schnelle und jederzeit mögliche

Reise in die Tiefen des eigenen Bewusstseins
und in die Weiten des Kosmos» (H. Aichelin).
Die neuen religiösen Gruppen haben dieses
Suchen nach Erfahrung, das rasch von Amerika
nach Europa kam, aufgenommen, verstärkt und
ihm eine deutliche religiöse Note gegeben. Besonders

deutlich ist dies in den von den östlichen
Religionen geprägten Gruppen. Die in den Westen
gekommenen Gums stehen mit der Betonung der
religiösen Erfahrung in der Tradition des Hinduismus.

In solchen Gruppen wird das Erfahren Gottes

als Ziel angesehen. Es besteht kein Zweifel,
dass das Suchen nach religiöser Erfahrung eines
der Hauptmotive ist, welches junge Menschen in
östliche und andere neue Gruppen führt. So äussert

sich eine Jüngerin einer solchen Guru-
Gruppe: «Ich habe immer an Gott geglaubt,
wusste aber nicht, dass man mit ihm in Kontakt
treten konnte. Ich fand in der östlichen Religion
einen persönlichen Zugang zu Gott, wo mir
durch Meditation und Lesen der Schriften die
Möglichkeit eröffnet wurde, mit Gott in Kontakt
zu treten.» Günther Klages schreibt in seinen
theologischen Deutungen über verschiedene aus-
serkirchliche religiöse Gruppen: «Die Frage nach
den einzelnen Dogmen tritt zurück hinter
dem Verlangen nach der Erfahrbarkeit von Gott
und Religion. Mit anderen Worten: Die mögliche
Erfahrbarkeit Gottes rangiert weit vor der
theologischen Verstehbarkeit.»

Es mag eine erfreuliche Feststellung sein, dass das
Suchen nach religiöser Erfahrung nicht unbedingt
in nichtchristliche Gemeinschaften führen muss.
«Ein unbändiger Enthusiasmus kennzeichnete die
Zehntausende, die sich der Jesus-Revolution
anschlössen. Als diese verflachte, schlössen sich viele
kleinen Sekten und kleinen Kirchen an, in denen
seit je Jesus - die Erfahrung) verkündet wird»
(D. Heinz). Andere traten den Pfingstkirchen
und der innerkirchlichen charismatischen Bewegung

bei, wo die religiöse Erfahrung hoch
geschätzt und auch erstrebt wird.

2. Das Erlebnis der Bekehrung
Nach B. Welte gehört, wie oben erwähnt, die
Verwandlung zum Wesen der Erfahrung. Wer
wirkliche religiöse Erfahrung gemacht hat, «schaut
seine Welt anders an, und er verhält sich anders
zu seiner Welt, als es vorher war». «Eine neue
intensive Erfahrung Gottes oder des Göttlichen hat
nicht nur einen neuen Start zur Folge, sondern
die Annahme eines neuen Sinnsystems, die Um-
orientierung, Neuausrichtung des Lebens» (O. Bi-
schofberger). Ein solches Ereignis oder eine solche

Entwicklung bezeichnet man als Bekehrung oder
Konversion. Wohl etwas überspitzt ist behauptet
worden, dass wir in einem «Zeitalter der Konversion»

leben. Tatsächlich ist sie in den neuen
religiösen Gruppen eine auffallende Erscheinung. So

äussert sich eine Jüngerin einer solchen Gruppe:
«Mein Leben veränderte sich radikal. Ich ging
durch viele neue Erfahrungen und spürte das
Wachstum. Ich fühlte, wie alle Ereignisse meines
Lebens gelenkt wurden. Alles, was geschah, hatte
einen Sinn.» Ein Mitglied der Mun-Kirche stellte
fest: «Ich studiere die <Göttlichen Prinzipien)
immer und immer wieder; schliesslich veränderte
die Botschaft mein Leben. Ich weiss jetzt, wie ich
andere voll liebe. Ich sorge mich nicht mehr
wegen meiner physischen Erscheinung, weil ich jetzt
die meiste Zeit damit verbringe, andere zu lieben,
nicht mich selber, sondern andere. Ich bin glücklich,

weil ich ein neuer Mensch bin.»
Vom Erlebnis und der Bedeutung der Bekehrung





94

her ist jenes starke Engagement bei Mitgliedern
neuer religiöser Gruppen zu verstehen, das Aus-
senstehende immer wieder erstaunt. Der in einigen

Gemeinschaften sehr weitgehende Verzicht
auf persönliche Bewegungsfreiheit, materiellen
Besitz und ähnliche selbstverständliche Werte
unserer Gesellschaft wird von der Befriedigung
überwogen, welche das neue Leben bietet oder zu bieten

verheisst. Ein Krishna-Verehrer äussert sich so
darüber: «Wir sind ganz erfüllt von Wonne durch
unseren Dienst für Krishna. Alle die ehemaligen
Vergnügen sind sinnlos, weil sie selbstsüchtig
sind. Du kannst dir selber dienen und zugleich
auch Krishna.» Ein anderer: «Sex ist leicht vergessen,

wenn du alle deine Liebe Krishna gibst. Er
gibt dir dafür unbegrenzte Wonne.»

3- Enttäuschung über die Kirchen

Wenn Menschen, vor allem junge Menschen,
religiöse Erfahrung in nichtkirchlichen Gruppen
suchen, dann steht dahinter nach den Aussagen dieser

Menschen oft die Enttäuschung, dass in den
Grosskirchen religiöse Erfahrung nicht geboten
wird. So äusserte sich ein Mitglied einer neuen
religiösen Gruppe folgendermassen: «Alles, was ich
in den Kirchen empfing, zu denen ich je ging,
waren Predigten oder Reden über Gott, über den
<Frieden, der höher ist als alle Vernunft). Worte,
Worte, Worte alles war hier oben (dabei deutete

die betr. Person an den Kopf). Nie fühlte ich
es wirklich. Es war alles abstrakt, nie direkt,
immer der Bericht eines anderen darüber. Es war
langweilig, trüb, kalter Kaffee. Ich konnte sitzen
oder knien oder stehen, ich konnte zuhören oder
Gebete lesen, aber es schien ohne Leben. Es war,
als würde man das Etikett lesen, statt den Inhalt
zu essen. Aber hier ist es mir begegnet. Ich habe
es selbst erfahren. Ich muss mich nicht auf das

Wort eines andern verlassen, weil es mir begegnete.
Es geschieht immer noch. Es war direkt, ich

kann es nicht mehr leugnen.» Ahnlich lautet ein
anderes Zeugnis: «In der Kirche reden sie über
Gott, als ob er in eurem Kopf leben würde. Ich
fühlte ihn nie, weil Gott mit dem Herzen zu tun

hat. Hier aber geschieht alles personal; ich weiss es

jetzt, weil ich es selber erfahren habe.»
Dass diese Aussagen die Wirklichkeit treffen,
bestätigt der Karmeliterpater William McNamara,
wenn er sagt: «Menschen im Westen, besonders
junge, erhalten Steine statt Brot in den Kirchen
und Schulen; sie wissen nichts von der tiefsten
mystischen Tradition; sie wollen aber innere
Erfahrung. Sie hören, es gebe eine mystische Tradition

im Osten, und sie gehen hinüber». Der Inder
Sivenda Prakash spricht im gleichen Ton: «Vergesst

nicht, dass geistliche Erkenntnis nicht
Gegenstand von Kursen und Vorlesungen sein kann.
Gewiss sind Worte nötig, um den Geist vorzubereiten,

aber sie können die Wahrheit nur indirekt
vermitteln, denn kein Wort kann angemessen das

Geheimnis ausdrücken. Das Geheimnis ist
Gegenstand ausschliesslich der persönlichen und
direkten Erfahrung». Auf der Grundlage seiner
Untersuchungen in Kalifornien urteilt R. Bellah:
«Das Verlangen nach unmittelbarer, kraftvoller
und tiefer Erfahrung fand in den kirchlichen
Institutionen keine Erfüllung, so dass sich viele junge
Menschen von diesen abwandten und ihr Verlangen

anderswo zu befriedigen suchten.»

4. Aufgabe der Kirche

Die angeführten Äusserungen mögen hart,
vielleicht extrem tönen. Es wäre falsch, deswegen
darüber hinwegzugehen. Sie bringen einen echten
Mangel in unseren Kirchen zur Sprache. O. Bi-
schofsberger schreibt offen: «In den vergangenen
Jahrzehnten ist es zu einer Tabuisierung von
religiöser Erfahrung oder doch zu einer deutlichen
Distanzierung von ihr gekommen, was manchen
heutigen Menschen den Zugang zum
gottesdienstlichen Tun der Kirchen erschwert und sie

gar in ausserkirchliche religiöse Gruppen treibt».
Gewiss sind Vorbehalte und Befürchtungen
gegenüber religiöser Erfahrung nicht grundlos.
Aber sie dürfen nicht zum Vorwand werden, das
echte Suchen nach religiöser Erfahrung jenen
Gemeinschaften zu überlassen, die ausserhalb oder
am Rand der Kirche stehen. Es stellt sich in



95

diesem Zusammenhang für die Kirche die Aufgabe,

alles zu unternehmen, um dem suchenden
Menschen das bieten zu können, worauf er
aufgrund seiner religiösen Veranlagung und der
heutigen konkreten Lebenssituation Anrecht hat.
O. Bischofberger nennt drei solcher Aufgeben für
die Kirche: Erfahrung, Gemeinschaft und Autorität.

Uber Erfahrung ist nicht mehr viel zu sagen. Aber
eines ist klar: die Kirche muss den Mut haben,
von andern religiösen Gruppen zu lernen. In den
Kirchen muss die religiöse Erfahrung einen viel
zentraleren Stellenwert erhalten, als sie ihn in der
letzten Vergangenheit hatte. B. Welte sagt mit
Recht, dass in den östlichen Religionen die
religiöse Erfahrung des Göttlichen eine viel grössere
Bedeutung besitzt als im modernen Christentum.
Die neuen religiösen Gruppen weisen auch
deutlich auf die Ganzheitlichkeit der religiösen
Erfahrung hin, auf das Zusammenspiel von geistigen,

seelischen und körperlichen Komponenten.
«Der Hunger nach Emotionalität, Kreativität und
Expressivität vor allem junger Menschen darf nicht
einfach als entwicklungsbedingt verstanden
werden. Er ist ein Zeichen unserer Zeit, an dem auch
die Kirche nicht vorbeigehen darf» (B. Grom).
Ebenso so stark, wenn nicht noch stärker muss das
Suchen nach Gemeinschaft ernst genommen
werden. Für die religiöse Orientierung sind zentral:
«das Erlebnis des Mitmenschen, das Zusammensein

mit andern, die damit verbundene Reduktion
von Angst, das Akzeptiertwerden und die
Möglichkeit, das Verhältnis zu sich selbst durch die
Begegnung mit andern neu zu konstituieren»
(G. Schmidtchen). Es braucht heute vor allem
geistliche Gruppen, die personale gläubige
Lebenserfahrung vermitteln. «Die Zukunft des
Christentums hängt in entscheidendem Masse
davon ab, inwieweit es gelingt, Glauben nicht nur
als blosse Innerlichkeit sondern als
zwischenmenschliche Erfahrung zu ermöglichen, eine
Erfahrung in kleinen sozialen Gruppen und in
Beziehungsnetzen solcher Gruppen, weit unterhalb
der organisierten Gebilde, welche die Struktur der
heutigen Gesellschaft darstellen» (F. X. Kauf¬

mann). Die österreichischen Kirchen schreiben in
ihrer Stellungnahme zu den neuen Sekten: «Die
wirksamste Abwehr ist ein gelebter und persönlich
verantworteter Glaube sowie die Bildung lebendiger

Gemeinden und Glaubensgruppen.»
Zum Glück haben wir in der Kirche schon solche

Gruppen und Aufbrüche. In dieser Zeitschrift war
ausführlich berichtet worden über die charismatische

Bewegung in der Welt und in der Schweiz.
Auch über die Fokolar-Bewegung ist schon ein
Artikel erschienen. In einer der nächsten Nummern

wird berichtet über die Fokolar-Bewegung
in der Schweiz. Eine andere Bewegung, die dem
Bedürfnis nach Gemeinschaft nachkommt, sind
die Basis-Gemeinden. Auch darüber soll in späteren

Heften berichtet werden.
Schliesslich gilt es eine dritte Forderung zu erfüllen:

die Autorität, welche den Lehrern des geistlichen

Lebens zukommt. Hier stossen wir wohl auf
einen der schwerwiegendsten Mängel in den
Kirchen. Schon vor zehn Jahren schrieb Karl Rahner:
«Wo gibt es denn noch die «geistlichen Väter>, die
christlichen <Gurus>, die das Charisma der Einweisung

in die Meditation, ja in eine Mystik haben,
in der das Letzte des Menschen, seine Vereinigung
mit Gott, in einem heiligen Mut angenommen
wird?». Von den ausserkirchlichen religiösen
Gruppen kann die Kirche wieder neu lernen, dass

die heutigen Menschen Vorbilder brauchen,
Persönlichkeiten, die auf überzeugende Weise
mitten in unserem Leben Christentum zu verwirklichen

suchen. F. Wulf sprach vor der Vereinigung

der Höheren Ordensobern der Schweiz
folgenden dringenden Wunsch aus: «Ordensgemeinschaften

müssen sich heute neu auf ihre Aufgabe
besinnen, Suchenden Rat zu geben, ihnen geistliche

Meister von Statur und natürlicher Autorität
als Vorbilder und Garanten eines anderen
Lebensentwurfes zu schenken».
In den nächsten Folgen dieser Artikelreihe will
ich versuchen, Möglichkeiten und Beispiele
aufzuzeigen, wie in der kirchlichen Glaubensgemeinschaft

und in den verschiedenen kirchlichen
Tätigkeitsbereichen Gottes- und Glaubenserfahrung
ermöglicht werden kann.


	"Unruhig ist unser Herz...". XV, Krise kirchlicher Gotteserfahrung

