
Zeitschrift: Mariastein : Monatsblätter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 59 (1982)

Heft: 3

Artikel: "Unruhig ist unser Herz...". XIV

Autor: Bütler, Anselm

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1031266

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1031266
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


57

«Unruhig
ist unser Herz ...» XIV
P. Anselm Bütler

In der Freude Gott erfahren

In der letzten Folge war die Rede von der
Gotteserfahrung im Leiden. Es drängt sich nun notwendig

die Frage auf: Und in der Freude? Es ist nicht
zu bestreiten, dass lange Zeit hindurch in der
kirchlichen Verkündigung von der Freude wenig
die Rede war. Weitherum standen im Mittelpunkt
der Verkündigung die Themen von Sünde, vom
strafenden Gott und von der Hölle. Ich möchte
hier ein Erlebnis berichten, das mich fast schockartig

erschütterte. Im Religionsunterricht mit
20jährigen Schülern eines Lehrerseminars stellte
ich die Frage, welches die wichtigsten Lehren der
christlichen Frohbotschaft seien. Fast einstimmig
erhielt ich zur Antwort: Teufel, Sünde, Hölle. Es

ist nicht verkehrt, wenn oft gesagt wurde, die
christliche Verkündigung sei keine Frohbotschaft,
sondern eine Drohbotschaft. Und doch steht im
Zentrum vonJesu Verkündigung und Wirken
eindeutig die beglückende, «erfreuende» Kunde,
dass Gott alle Untreue der Menschen vergeben
habe und den Menschen die Freude der
Gottesherrschaft schenken wolle. Schon die Geburt Jesu
wird von Lukas als ein erfreuendes Ereignis dargestellt.

Als Jesus geboren wurde, so lesen wir bei

Lukas, «lagerten in jener Gegend Hirten auf dem
Felde und hielten Nachtwache bei ihrer Herde.
Da trat der Engel des Herrn zu ihnen, und der
Glanz des Herrn umstrahlte sie. Sie fürchteten
sich sehr, der Engel aber sagte zu ihnen: <Fürchtet
euch nicht, denn ich verkünde euch eine grosse
Freude, die dem ganzen Volk zuteil werden soll:
Heute ist euch in der Stadt Davids der Retter
geboren; er ist der Messias, der Herr>» (Luk 2,8-11).
Wenn die Geburt des Messias eine Freude ist, die
dem ganzen Volke zuteil werden soll, dann muss
diese Freude auch erfahren werden. Den
Menschen wird Freude geschenkt, in der sie Gottes
Liebe und Güte erfahren können. Das war den
ersten Christen lebendig bewusst. In den Ausführungen

über die Erfahrungen des lebendigmachenden

Geistes wurde die entscheidende Stelle
von Paulus zitiert: «Die Frucht des Geistes ist Liebe,

Freude, Friede .» (Gal 5, 22). In diesem
Artikel soll anhand der Benediktusregel aufgezeigt
werden, wie in der Freude Gott erfahren werden
kann.

1. Tatsache der Gotteserfahrung in der Freude
Benedikt wurde lange Zeit verstanden als der

strenge, ernste Meister. Nicht selten sind Bilder
oder Skulpturen, die ihn mit einer Rute in der
Hand darstellen. Wer die Benediktusregel nur
oberflächlich durchliest, kann tatsächlich diesen
Eindruck bekommen. Es ist viel von Strafen die
Rede. Mehrere Kapitel behandeln Art und Mass
der Strafe. Und immer wieder kommt Benedikt
zu sprechen auf die Strafe der Hölle, die schlechten

Mönchen bevorsteht. Demgegenüber spricht
Benedikt nur selten von der Freude, die eine
Gabe des Geistes ist. Um so beachtenswerter ist
es, in welchem Zusammenhang er von dieser
Erfahrung der inneren Freude spricht. Es sind
Lebenssituationen, in denen wir normalerweise alles
andere empfinden als Freude.
Da ist einmal die Bestimmung über besondere
Busswerke und Opfer während der Fastenzeit.
Wer von uns kann sagen, dass ihm solche Opfer
Freude bereiten? Psychologen würden da rasch

von masochistischer Perversion sprechen. Bene-



58

dikt sieht das anders. Und wir können diese andere

Sicht nur nachvollziehen, wenn wir dabei an
den oben zitierten Text des hl. Paulus im Galater-
brief denken. Benedikt sagt: «Jeder soll von sich

aus über das ihm bestimmte Mass hinaus in der
Freude des Heiligen Geistes Gott etwas zum Opfer

darbringen» (Kap. 49). Dass diese Freude an
Opfern nicht Masochismus ist, sondern Wirken
des Geistes, wird einsichtig aus zwei anderen Stellen.

Die erste Stelle findet sich in Kapitel 7, das von
der Demut handelt. In diesem Kapitel wird vom
Mönch ziemlich Hartes verlangt. Diese Härten
ergeben sich vor allem im Gemeinschaftsleben, in
dem jeder unter den Fehlern des andern zu leiden
hat, die er aber in Geduld ertragen soll. Andere
Forderungen in diesem Demutskapitel sind: Keinen

Gefallen daran finden, den eigenen Willen
zu tun; aus Liebe zu Gott sich in vollkommenem
Gehorsam dem Obern unterwerfen; dem Abt alle
bösen Gedanken offenbaren, die im Herzen
aufsteigen, ebenso alles Böse, das der Mönch heimlich

begangen hat, ohne etwas davon zu verbergen;

mit dem Allergeringsten und Schlechtesten
zufrieden sein.
Dann kommt der entscheidende Abschluss des

Demutskapitels: «Hat der Mönch alle Stufen der
Demut erstiegen, gelangt er bald zu jener Gottesliebe,

die vollkommen ist und die Furcht
vertreibt. In der Kraft dieser Liebe beginnt der
Mönch alle Vorschriften nicht mehr aus Furcht
vor der Hölle einzuhalten, sondern aus Liebe zu
Christus, weil ihm das Gute zur Freude geworden
ist.» Und dann folgt der begründende Schlusssatz:
«Diesen Zustand der Vollendung (die Freude)
wird der Herr durch den Heiligen Geist an seinem
Arbeiter offenbar machen, der frei geworden ist

von Fehlern und Sünde.» Dass es sich hier wirklich

um Gotteserfahrung in der Freude handelt,
zeigt der Zusammenhang. Das Demutskapitel
knüpft an die Gotteserfahrung Jakobs an, als er
im Traum die Himmelsleiter sah, auf der Engel
auf- und niedersteigen. Alsjakob aus dem Schlaf
aufwachte, bekannte er voll Staunen: «Wirklich,
der Herr ist an diesem Ort, und ich wusste es

nicht.» Zugleich ist damit über die Gotteserfahrung

etwas ganz Entscheidendes gesagt: Man kann
sie nicht programmieren und durch Techniken
herbeizwingen, auch nicht Meditationspraktiken
und -techniken, seien sie nun westlichen oder
östlichen Ursprungs. Gott schenkt sie wann, wem
und wo er will, und dies sehr oft in unerwarteten
Momenten und Ereignissen.
Eine andere und, wie mir scheint, die schönste
Aussage über Gotteserfahrung in und durch
Freude findet sich im Prolog zur Benediktusregel.
Der Prolog, der eher einen ernsten, warnenden, ja
düsteren Ton besitzt, schliesst mit der Aufmunterung:

«Wir wollen eine Schule für den Herrendienst

gründen. Sollten dabei Vernunft und
Billigkeit zur Besserung unserer Fehler und zur
Bewahrung der Liebe da und dort etwas strenge
Anforderungen stellen, so verlass nicht gleich voll
Angst und Schrecken den Weg des Heiles, der am
Anfang nun einmal eng sein muss. Sobald man
aber im klösterlichen Leben und im Glauben
Fortschritte macht, weitet sich das Herz, und man
geht den Weg der Gebote Gottes in unsagbarer
Freude der Liebe.»
Welche Bedeutung solche Gotteserfahrung in der
Freude für die Treue im Klosterleben, aber auch
für die Treue aller Christen in ihrem Glaubensleben

besitzt, zeigt der Aufruf, den Benedikt an
diese Aussage anschliesst: «Wir wollen uns nie der
Leitung dieses Meisters entziehen, sondern im
Kloster bis zum Tode an seiner Lehre festhalten,
in Geduld am Leiden Christi teilnehmen, damit
wir auch verdienen, Anteil zu haben an der
Herrlichkeit seines Reiches.» Das besagt doch, und dies
ist wichtig gerade in unserer Zeit mit all den
Glaubensschwierigkeiten: Treue im Glaubensleben,
Eifer in der christlichen Lebensgestaltung ist wohl
nur möglich, wenn wir immer wieder in der Freude

Gott erfahren dürfen als den freudespendenden
Gott.

2. Voraussetzungen der Gotteserfahrung in
der Freude

Gerade weil heute solche Gotteserfahrung in der
Freude von entscheidender Wichtigkeit ist für die





60

Treue im Glaubensleben, stellt sich drängend die
Frage, wie solche Erfahrung möglich gemacht
werden kann. Zwar bleibt in Geltung, was oben
gesagt wurde: Gotteserfahrung auch in der Freude

kann nicht programmiert und herbeigezwungen
werden. Aber wir können wenigstens die

Voraussetzungen schaffen für solche Gotteserfahrung.

Welches sind nach Benedikt diese
Voraussetzungen?

Eine erste Voraussetzung für solche Gotteserfahrung

ist die Reinheit des Herzens. - Denken wir
nochmals zurück an die Texte, bei denen Benedikt

von der Gotteserfahrung durch die innere
Herzensfreude spricht. Es fällt auf, dass diese Texte

immer im Zusammenhang stehen mit der Reinheit

des Herzens, mit der Freiheit von Sünden. -
Die Opfer, die der Mönch in der Fastenzeit
zusätzlich auf sich nimmt, stehen im Dienste dieser
inneren Reinheit des Herzens. Benedikt konkretisiert

die Fastenzeit so: Es ist die Zeit, in der man
sein Leben ganz rein bewahrt und zugleich die
Nachlässigkeiten der anderen Zeiten sühnt. -
Ausdrücklich nennt Benedikt die Reinheit des

Herzens als Voraussetzung für die Erfahrung Gottes

in der Freude am Schluss des Prologes: «Der
Mönch geht den Weg der Gebote Gottes in der
Freude der Liebe, sobald er im klösterlichen
Leben und im Glauben Fortschritte macht.» - Ähnlich

schreibt er am Schluss des Demutskapitels:
«Die Freude an der Tugend, diesen Zustand der
Vollendung, wird der Herr durch den Heiligen
Geist an jenen wirken, die frei geworden sind von
Fehlern und Sünden.»
Es ist eine Grundüberzeugung der mönchischen
Weisheit, aber auch aller christlichen Glaubenserfahrung,

dass die Suche nach der innern Erfahrung

Gottes in der Freude das Ringen um ein reines

Herz voraussetzt, damit in ihm sich Gottes
Bild spiegeln und geschaut werden kann. Im
Leben des hl. Wüstenvaters Antonius schreibt der
hl. Athanasius: Antonius hatte den Wunsch, sich
Tag für Tag vor den Augen Gottes würdig zu
zeigen, reinen Herzens zu sein. «Diese Reinheit», so

fügt Athanasius hinzu, «lässt unser Inneres zu
einem ungetrübten Spiegel für das Bild Gottes wer¬

den, das sich in der Tiefe unseres Herzens abbilden

soll».
Eine zweite Voraussetzung für die Erfahrung Gottes

in der Freude aber auch in andern Gnadengaben,

auf die Benedikt in seiner Regel hinweist,
wie Anspruchslosigkeit, Gabe des Gebetes, Gabe
des Rates, ist die Schweigsamkeit. Viele Stellen, in
denen Benedikt von Gotteserfahrung spricht,
sprechen vom «Antrieb Gottes», vom Antrieb des
Geistes in uns. Um solchen Antrieb Gottes in uns
wahrnehmen zu können, müssen wir in uns ein
Gespür dafür entwickeln, wir müssen auf solche
Antriebe aufmerksam werden. Eine wichtige
Voraussetzung für dieses Gespür ist die innere
Aufmerksamkeit, die Fähigkeit, in uns hinein
horchen zu können. Das wiederum verlangt äussere
Stille, Schweigsamkeit. Nach Benedikt ist diese

Schweigsamkeit ein wichtiges Element des klösterlichen

Lebens. Es ist hier nicht der Ort, die
Vorschriften Benedikts über das Stillschweigen in
seinen Klöstern ausführlich zu behandeln. Aber
wenigstens ein paar Hinweise sollen gemacht
werden.

Zuerst eine Richtigstellung eines heute noch oft
vorhandenen Missverständnisses. Benedikt
verlangt kein absolutes Stillschweigen. Er sieht Zeiten

vor, in denen Brüder miteinander sprechen
können. Allerdings legt er auch Zeiten fest, in
denen absolutes Schweigen zu herrschen hat, ausser
wenn dringende Angelegenheiten das Sprechen
fordern. Dieses strenge Schweigegebot gilt während

der Nacht: «Wenn die Mönche aus der Komplet

kommen, ist es niemand mehr erlaubt, mit
irgend jemand über irgend etwas zu reden» (Kap.
42). Ferner soll auch während des Essens «tiefstes
Stillschweigen herrschen, so dass man kein
Flüstern und keine Stimme hört ausser der Stimme
des Lesers allein» (Kap. 38). - Neben diesem

strengen, absoluten Schweigen kennt Benedikt
das empfohlene Schweigen. Dieses ist besonders
wichtig auf dem Weg zum und vom Gottesdienst.
Ganz allgemein gibt er die Mahnung: «Das viele
Reden nicht lieben» (Kap. 4).
Aus welchen Gründen misst Benedikt dem
Schweigen so grosses Gewicht zu? Ein erstes Motiv



61

liegt auf der Hand, und Benedikt erwähnt es
ausdrücklich: «Beim vielen Reden entgeht man nicht
der Sünde.» Im Kapitel über die Schweigsamkeit
führt Benedikt ein weiteres Motiv an: «Reden und
Lehren kommt dem Meister zu, Schweigen und
Hören ist Sache desJüngers» (Kap. 6). Dies gilt
sicher in erster Linie für das Verhältnis des Mönches
zu seinem geistlichen Vater. Eine allgemeine
menschliche Erfahrung weiss: Wer viel redet,
kann nicht zuhören. Wenn das schon ganz allgemein

für das zwischenmenschliche Gespräch gilt,
dann noch viel mehr für das geistliche Gespräch.
Hier heisst hören nicht einfach, mit den Ohren
den Wortlaut wahrnehmen, sondern innerlich das

Gehörte nachempfinden und mitvollziehen. Das
aber ist nur möglich, wenn der Mensch nicht
«ausgegossen» ist, sondern in Stille und Schweigen
sich in sich sammelt.
«Hören auf den Meister» hat aber für Benedikt
noch eine tiefere Bedeutung. Für ihn ist der
eigentliche Lehrmeister Christus und durch Christus

Gott. Benedikt beginnt den Prolog zur Regel
mit dem Aufruf: «Höre, mein Sohn, auf die Lehren

des Meisters nimm die Mahnung des gütigen

Vaters an und erfülle sie durch die Tat. So

wirst du durch die Mühen des Gehorsams zu dem
zurückkehren, von dem du dich in der Trägheit
des Ungehorsams entfernt hast.» Das Motiv des

Hörens auf Christus und durch ihn auf Gott
kommt in einer andern Stelle des Prologs noch
viel intensiver zur Sprache: «Hören wir mit
erschrecktem Ohr, was die Stimme Gottes uns jeden
Tag mahnend zuruft: <Wenn ihr heute seine
Stimme hört, verhärtet eure Herzen nicht>. Ferner:

<Wer Ohren hat zu hören, der höre, was der
Geist zu den Gemeinden sprichtb Und was sagt
er? <Kommt, meine Söhne, hört mir zu>.» Gott
spricht zu uns durch die heiligen Schriften, aber
auch im Herzen. Um dieses Sprechen Gottes zu
vernehmen, müssen wir stille sein, aber auch
durch unser Schweigen diese Stille pflegen.
Mit der Betonung des Schweigens führt Benedikt
eine alte Mönchstradition weiter. In den Anfängen

suchten Mönche die Wüste auf, um im
Schweigen Ruhe zu finden für die Seele. Man

wollte Distanz gewinnen und sich nicht total
vereinnahmen lassen von einer sachintensiven
Umwelt, von der Flut der Informationen, die es
damals schon gab, von den Zwängen der Gesellschaft.

- Ein Hauch von Stille und des Schweigens
musste auch im Kloster Benedikts wehen. Man
wollte ein Kloster der Schweigsamkeit und des
Friedens einrichten. Und jeder Mönch muss sich
einen Raum der Stille bewahren. Denn das Ziel
seiner Berufung, nämlich die alles übertreffende
Gottesschau, die wohl intensivste Form der
Gotteserfahrung, kann der Mönch nicht anders erreichen

als im Schweigen und in der Meditation.
Reinheit des Herzens und Schweigen als

Voraussetzungen, um Gott in der Freude erfahren zu
können. Beide sind heute aktuelle Aufgaben
nicht nur der Mönche sondern aller Glaubenden.
Denn spätestens seit dem zweiten Vatikanischen
Konzil ist es klare Lehre, dass Mönche nicht eine
«bessere» Sorte Christen sind, während Laien ein
weniger echtes Christentum leben. Ziel beider
«Stände» in der Kirche ist dasselbe. Der Unterschied

liegt nur im Weg. Auch die Christen in der
Welt sind berufen zur Gottesschau. Auch für sie

wird es notwendig sein, in ihrem Leben Zeiten der
Stille einzubauen. Ob nicht das absolute Schweigen

im Kloster zur Nachtzeit ein Hinweis sein
könnte, dass auch Christen in der Welt von Zeit
zu Zeit am Abend sich einen Raum der Stille
schaffen sollten, vielleicht mit dem Ehepartner
und den Kindern zusammen; diese Stille könnte
ausmünden in ein geistliches Gespräch und in ein
gemeinsames Gebet. Das traditionelle Abendgebet,

das heute kaum mehr Lebenskraft hat, könnte

so zeitgemäss erneuert werden. - Allerdings
müssten Christen in der «Versammlung» am
Sonntag zum Gottesdienst erfahren können, dass

solche Stille, z. B. nach dem Verkünden des Wortes

Gottes, fruchtbringend ist. Solange unsere
Gottesdienste mit Wortgeschwall überladen sind,
werden die Christen kaum den Weg zur Stille
finden, die hie und da einmünden kann in eine
beglückende Freuderfahrung, in der wir spüren: Ja,
jetzt weiss ich, Gott ist bei mir, er stillt das Sehnen

meines Herzens, das Verlangen meiner Seele.


	"Unruhig ist unser Herz...". XIV

