Zeitschrift: Mariastein : Monatsblatter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 59 (1982)

Heft: 3

Artikel: "Unruhig ist unser Herz...". XIV
Autor: Batler, Anselm

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1031266

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1031266
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

«Unruhig

ist unser Herz . . .» XIV

P. Anselm Biitler

In der Freude Gott erfahren

In der letzten Folge war die Rede von der Gottes-
erfahrung im Leiden. Es dringt sich nun notwen-
dig die Frage auf: Und in der Freude? Es ist nicht
zu bestreiten, dass lange Zeit hindurch in der
kirchlichen Verkiindigung von der Freude wenig
die Rede war. Weitherum standen im Mittelpunkt
der Verkiindigung die Themen von Siinde, vom
strafenden Gott und von der Hoélle. Ich mochte
hier ein Erlebnis berichten, das mich fast schock-
artig erschiitterte. Im Religionsunterricht mit
20jdhrigen Schiilern eines Lehrerseminars stellte
ich die Frage, welches die wichtigsten Lehren der
christlichen Frohbotschaft seien. Fast einstimmig
erhielt ich zur Antwort: Teufel, Siinde, Holle. Es
ist nicht verkehrt, wenn oft gesagt wurde, die
christliche Verkiindigung sei keine Frohbotschaft,
sondern eine Drohbotschaft. Und doch steht im
Zentrum von Jesu Verkiindigung und Wirken ein-
deutig die begliickende, <erfreuende» Kunde,
dass Gott alle Untreue der Menschen vergeben
habe und den Menschen die Freude der Gottes-
herrschaft schenken wolle. Schon die Geburt Jesu
wird von Lukas als ein erfreuendes Ereignis darge-
stellt. Als Jesus geboren wurde, so lesen wir bei

27

Lukas, «lagerten in jener Gegend Hirten auf dem
Felde und hielten Nachtwache bei ihrer Herde.
Da trat der Engel des Herrn zu ihnen, und der
Glanz des Herrn umstrahlte sie. Sie fiirchteten
sich sehr, der Engel aber sagte zu ihnen: <Fiirchtet
euch nicht, denn ich verkiinde euch eine grosse
Freude, die dem ganzen Volk zuteil werden soll:
Heute ist euch in der Stadt Davids der Retter ge-
boren; er ist der Messias, der Hert>» (Luk 2, 8-11).
Wenn die Geburt des Messias eine Freude ist, die
dem ganzen Volke zuteil werden soll, dann muss
diese Freude auch erfahren werden. Den Men-
schen wird Freude geschenkt, in der sie Gottes
Liebe und Giite erfahren konnen. Das war den er-
sten Christen lebendig bewusst. In den Ausfiih-
rungen iber die Erfahrungen des lebendigma-
chenden Geistes wurde die entscheidende Stelle
von Paulus zitiert: «Die Frucht des Geistes ist Lie-
be, Freude, Friede . . .» (Gal 5, 22). In diesem Ar-
tikel soll anband der Benediktusregel aufgezeigt
werden, wie in der Freude Gott erfahren werden
kann.

1. Tatsache der Gotteserfabrung in der Freude
Benedikt wurde lange Zeit verstanden als der
strenge, ernste Meister. Nicht selten sind Bilder
oder Skulpturen, die ihn mit einer Rute in der
Hand darstellen. Wer die Benediktusregel nur
oberflichlich durchliest, kann tatsichlich diesen
Eindruck bekommen. Es ist viel von Strafen die
Rede. Mehrere Kapitel behandeln Art und Mass
der Strafe. Und immer wieder kommt Benedikt
zu sprechen auf die Strafe der Hélle, die schlech-
ten Monchen bevorsteht. Demgegeniiber spricht
Benedikt nur selten von der Freude, die eine
Gabe des Geistes ist. Um so beachtenswerter ist
es, in welchem Zusammenhang er von dieser Er-
fahrung der inneren Freude spricht. Es sind Le-
benssituationen, in denen wir normalerweise alles
andere empfinden als Freude.

Da ist einmal die Bestimmung iiber besondere
Busswerke und Opfer wihrend der Fastenzeit.
Wer von uns kann sagen, dass ihm solche Opfer
Freude bereiten? Psychologen wiirden da rasch
von masochistischer Perversion sprechen. Bene-



58

dikt sieht das anders. Und wir kdnnen diese ande-
re Sicht nur nachvollziehen, wenn wir dabei an
den oben zitierten Text des hl. Paulus im Galater-
brief denken. Benedikt sagt: «Jeder soll von sich
aus uber das thm bestimmte Mass hinaus in der
Freude des Heiligen Geistes Gott etwas zum Op-
fer darbringen» (Kap. 49). Dass diese Freude an
Opfern nicht Masochismus ist, sondern Wirken
des Geistes, wird einsichtig aus zwei anderen Stel-
len.

Die erste Stelle findet sich in Kapitel 7, das von
der Demut handelt. In diesem Kapitel wird vom
Monch ziemlich Hartes verlangt. Diese Hirten er-
geben sich vor allem im Gemeinschaftsleben, in
dem jeder unter den Fehlern des andern zu leiden
hat, die er aber in Geduld ertragen soll. Andere
Forderungen in diesem Demutskapitel sind: Kei-
nen Gefallen daran finden, den eigenen Willen
zu tun; aus Liebe zu Gott sich in vollkommenem
Gehorsam dem Obern unterwerfen; dem Abt alle
bésen Gedanken offenbaren, die im Herzen auf-
steigen, ebenso alles Bose, das der Ménch heim-
lich begangen hat, ohne etwas davon zu verber-
gen; mit dem Allergeringsten und Schlechtesten
zufrieden sein.

Dann kommt der entscheidende Abschluss des
Demutskapitels: «<Hat der Ménch alle Stufen der
Demut erstiegen, gelangt er bald zu jener Gottes-
liebe, die vollkommen ist und die Furcht ver-
treibt. In der Kraft dieser Liebe beginnt der
Moénch alle Vorschriften nicht mehr aus Furcht
vor der Holle einzuhalten, sondern aus Liebe zu
Christus, weil ihm das Gute zur Freude geworden
ist.» Und dann folgt der begriindende Schlusssatz:
«Diesen Zustand der Vollendung (die Freude)
wird der Herr durch den Heiligen Geist an seinem
Arbeiter offenbar machen, der frei geworden ist
von Fehlern und Siinde.» Dass es sich hier wirk-
lich um Gotteserfahrung in der Freude handelt,
zeigt der Zusammenhang. Das Demutskapitel
kniipft an die Gotteserfahrung Jakobs an, als er
im Traum die Himmelsleiter sah, auf der Engel
auf- und niedersteigen. Als Jakob aus dem Schlaf
aufwachte, bekannte er voll Staunen: «Wirklich,
der Herr ist an diesem Ort, und ich wusste es

nicht.» Zugleich ist damit iiber die Gotteserfah-
rung etwas ganz Entscheidendes gesagt: Man kann
sie nicht programmieren und durch Techniken
herbeizwingen, auch nicht Meditationspraktiken
und -techniken, seien sie nun westlichen oder 6st-
lichen Ursprungs. Gott schenkt sie wann, wem
und wo er will, und dies sehr oft in unerwarteten
Momenten und Ereignissen.

Eine andere und, wie mir scheint, die schénste
Aussage iiber Gotteserfahrung in und durch
Freude findet sich im Prolog zur Benediktusregel.
Der Prolog, der eher einen ernsten, warnenden, ja
diisteren Ton besitzt, schliesst mit der Aufmunte-
rung: «Wir wollen eine Schule fiir den Herren-
dienst griinden. Sollten dabei Vernunft und Bil-
ligkeit zur Besserung unserer Fehler und zur Be-
wahrung der Liebe da und dort etwas strenge An-
forderungen stellen, so verlass nicht gleich voll
Angst und Schrecken den Weg des Heiles, der am
Anfang nun einmal eng sein muss. Sobald man
aber im klosterlichen Leben und im Glauben
Fortschritte macht, weitet sich das Herz, und man
geht den Weg der Gebote Gottes in unsagbarer
Freude der Liebe.»

Welche Bedeutung solche Gotteserfahrung in der
Freude fiir die Treue im Klosterleben, aber auch
fiir die Treue aller Christen in threm Glaubensle-
ben besitzt, zeigt der Aufruf, den Benedikt an
diese Aussage anschliesst: «Wir wollen uns nie der
Leitung dieses Meisters entzichen, sondern im
Kloster bis zum Tode an seiner Lehre festhalten,
in Geduld am Leiden Christi teilnehmen, damit
wir auch verdienen, Anteil zu haben an der Herr-
lichkeit seines Reiches.» Das besagt doch, und dies
ist wichtig gerade in unserer Zeit mit all den Glau-
bensschwierigkeiten: Treue im Glaubensleben,
Eifer in der christlichen Lebensgestaltung ist wohl
nur moglich, wenn wir immer wieder in der Freu-
de Gott erfahren diirfen als den freudespenden-
den Gott.

2. Voraussetzungen der Gotteserfahrung in

der Freude
Gerade weil heute solche Gotteserfahrung in der
Freude von entscheidender Wichtigkeit ist fiir die






60

Treue 1m Glaubensleben, stellt sich dringend die
Frage, wie solche Erfahrung méglich gemacht
werden kann. Zwar bleibt in Geltung, was oben
gesagt wurde: Gotteserfahrung auch in der Freu-
de kann nicht programmiert und herbeigezwun-
gen werden. Aber wir kdnnen wenigstens die Vor-
aussetzungen schaffen fiir solche Gotteserfah-
rung. Welches sind nach Benedikt diese Voraus-
setzungen?

Eine erste Voraussetzung fiir solche Gotteserfah-
rung ist die Reinheit des Herzens. — Denken wir
nochmals zuriick an die Texte, bei denen Bene-
dikt von der Gotteserfahrung durch die innere
Herzensfreude spricht. Es fillt auf, dass diese Tex-
te immer im Zusammenhang stehen mit der Rein-
heit des Herzens, mit der Freiheit von Siinden. -
Die Opfer, die der Ménch in der Fastenzeit zu-
sitzlich auf sich nimmt, stehen im Dienste dieser
inneren Reinheit des Herzens. Benedikt konkreti-
siert die Fastenzeit so: Es ist die Zeit, in der man
sein Leben ganz rein bewahrt und zugleich die
Nachlissigkeiten der anderen Zeiten sithnt. -
Ausdricklich nennt Benedikt die Reinheit des
Herzens als Voraussetzung fiir die Erfahrung Got-
tes in der Freude am Schluss des Prologes: «Der
Monch geht den Weg der Gebote Gottes in der
Freude der Liebe, sobald er im klgsterlichen Le-
ben und im Glauben Fortschritte macht.» — Ahn-
lich schreibt er am Schluss des Demutskapitels:
«Die Freude an der Tugend, diesen Zustand der
Vollendung, wird der Herr durch den Heiligen
Geist an jenen wirken, die frei geworden sind von
Fehlern und Stinden.»

Es ist eine Grundiiberzeugung der ménchischen
Weisheit, aber auch aller christlichen Glaubenser-
fahrung, dass die Suche nach der innern Erfah-
rung Gottes in der Freude das Ringen um ein rei-
nes Herz voraussetzt, damit in thm sich Gottes
Bild spiegeln und geschaut werden kann. Im Le-
ben des hl. Wiistenvaters Antonius schreibt der
hl. Athanasius: Antonius hatte den Wunsch, sich
Tag fir Tag vor den Augen Gottes wiirdig zu zei-
gen, reinen Herzens zu sein. «Diese Reinheit», so
fiigt Athanasius hinzu, «lisst unser Inneres zu ei-
nem ungetritbten Spiegel fiir das Bild Gottes wer-

den, das sich in der Tiefe unseres Herzens abbil-
den soll».

Eine zweite Voraussetzung fiir die Erfahrung Got-
tes in der Freude aber auch in andern Gnadenga-
ben, auf die Benedikt in seiner Regel hinweist,
wie Anspruchslosigkeit, Gabe des Gebetes, Gabe
des Rates, ist die Schweigsamkeit. Viele Stellen, in
denen Benedikt von Gotteserfahrung spricht,
sprechen vom «Antrieb Gottes», vom Antrieb des
Geistes 1n uns. Um solchen Antrieb Gottes in uns
wahrnehmen zu konnen, miissen wir in uns ein
Gespiir dafiir entwickeln, wir mussen auf solche
Antriebe aufmerksam werden. Eine wichtige Vor-
aussetzung fiir dieses Gespiir ist die innere Auf-
merksamkeit, die Fihigkeit, in uns hinein hot-
chen zu kénnen. Das wiederum verlangt dussere
Sulle, Schweigsamkeit. Nach Benedikt ist diese
Schweigsamkeit ein wichtiges Element des kloster-
lichen Lebens. Es ist hier nicht der Ort, die Vor-
schriften Benedikts iiber das Stillschweigen in sei-
nen Klostern ausfithrlich zu behandeln. Aber we-
nigstens ein paar Hinweise sollen gemacht wer-
den.

Zuerst eine Richtigstellung eines heute noch oft
vorhandenen Missverstindnisses. Benedikt ver-
langt kein absolutes Stillschweigen. Er sieht Zei-
ten vor, in denen Briidder miteinander sprechen
konnen. Allerdings legt er auch Zeiten fest, in de-
nen absolutes Schweigen zu herrschen hat, ausser
wenn dringende Angelegenheiten das Sprechen
fordern. Dieses strenge Schweigegebot gilt wih-
rend der Nacht: «Wenn die Ménche aus der Kom-
plet kommen, ist es niemand mehr erlaubt, mit
irgend jemand tiber irgend etwas zu reden» (Kap.
42). Ferner soll auch wihrend des Essens «tiefstes
Stillschweigen herrschen, so dass man kein Fli-
stern und keine Stimme hort ausser der Stimme
des Lesers allein» (Kap. 38). - Neben diesem
strengen, absoluten Schweigen kennt Benedikt
das empfohlene Schweigen. Dieses ist besonders
wichtig auf dem Weg zum und vom Gottesdienst.
Ganz allgemein gibt er die Mahnung: «Das viele
Reden nicht lieben» (Kap. 4).

Aus welchen Griinden misst Benedikt dem
Schweigen so grosses Gewicht zu? Ein erstes Motiv



liegt auf der Hand, und Benedikt erwihnt es aus-
driicklich: «Beim vielen Reden entgeht man nicht
der Stnde.» Im Kapitel iber die Schweigsamkeit
fithrt Benedikt ein weiteres Motiv an: «Reden und
Lehren kommt dem Meister zu, Schweigen und
Horen ist Sache des Jiingers» (Kap. 6). Dies gilt si-
cher in erster Linie fiir das Verhiltnis des Ménches
zu seinem geistlichen Vater. Eine allgemeine
menschliche Erfahrung weiss: Wer viel redet,
kann nicht zuhdren. Wenn das schon ganz allge-
mein fiir das zwischenmenschliche Gesprich gil,
dann noch viel mehr fiir das geistliche Gesprich.
Hier heisst horen nicht einfach, mit den Ohren
den Wortlaut wahrnehmen, sondern innerlich das
Gehorte nachempfinden und mitvollziehen. Das
aber 1st nur moglich, wenn der Mensch nicht «aus-
gegossen» ist, sondern in Stille und Schweigen
sich 1n sich sammelt.

«Horen auf den Meister» hat aber fiir Benedikt
noch eine tiefere Bedeutung. Fiir ihn ist der
eigentliche Lehrmeister Christus und durch Chri-
stus Gott. Benedikt beginnt den Prolog zur Regel
mit dem Aufruf: «<Hoére, mein Sohn, auf die Leh-
ren des Meisters . . ., nimm die Mahnung des giiti-
gen Vaters an und erfiille sie durch die Tat. So
wirst du durch die Mithen des Gehorsams zu dem
zuriickkehren, von dem du dich in der Trigheit
des Ungehorsams entfernt hast.» Das Motiv des
Horens auf Christus und durch ithn auf Gott
kommt in einer andern Stelle des Prologs noch
viel intensiver zur Sprache: «Héren wir mit er-
schrecktem Ohr, was die Stimme Gottes uns jeden
Tag mahnend zuruft: <Wenn ihr heute seine
Stimme hért, verhirtet eure Herzen nicht. Fer-
ner: <Wer Ohren hat zu héren, der hore, was der
Geist zu den Gemeinden spricht!> Und was sagt
er? <Kommt, meine S6hne, hért mir zu>.» Gott
spricht zu uns durch die heiligen Schriften, aber
auch im Herzen. Um dieses Sprechen Gottes zu
vernehmen, miissen wir stille sein, aber auch
durch unser Schweigen diese Stille pflegen.

Mit der Betonung des Schweigens fithrt Benedikt
eine alte Monchstradition weiter. In den Anfin-
gen suchten Monche die Wiste auf, um im
Schweigen Ruhe zu finden fur die Seele. Man

61

wollte Distanz gewinnen und sich nicht total ver-
einnahmen lassen von einer sachintensiven Um-
welt, von der Flut der Informationen, die es da-
mals schon gab, von den Zwingen der Gesell-
schaft. - Ein Hauch von Stlle und des Schweigens
musste auch im Kloster Benedikts wehen. Man
wollte ein Kloster der Schweigsamkeit und des
Friedens einrichten. Und jeder Ménch muss sich
einen Raum der Stille bewahren. Denn das Ziel
seiner Berufung, nimlich die alles iibertreffende
Gottesschau, die wohl intensivste Form der Got-
teserfahrung, kann der Monch nicht anders errei-
chen als im Schweigen und in der Meditation.

Reinheit des Herzens und Schweigen als Voraus-
setzungen, um Gott in der Freude erfahren zu
konnen. Beide sind heute aktuelle Aufgaben
nicht nur der Monche sondern aller Glaubenden.
Denn spitestens seit dem zweiten Vattkanischen
Konzil ist es klare Lehre, dass Monche nicht eine
«bessere» Sorte Christen sind, wihrend Laien ein
weniger echtes Christentum leben. Ziel beider
«Stinde» in der Kirche ist dasselbe. Der Unter-
schied liegt nur im Weg. Auch die Christen in der
Welt sind berufen zur Gottesschau. Auch fiir sie
wird es notwendig sein, in threm Leben Zeiten der
Stille einzubauen. Ob nicht das absolute Schwei-
gen im Kloster zur Nachtzeit ein Hinweis sein
kénnte, dass auch Christen in der Welt von Zeit
zu Zeit am Abend sich einen Raum der Stille
schaffen sollten, vielleicht mit dem Ehepartner
und den Kindern zusammen; diese Stille kénnte
ausmiinden in ein geistliches Gesprich und in ein
gemeinsames Gebet. Das traditionelle Abendge-
bet, das heute kaum mehr Lebenskraft hat, kénn-
te so zeitgemiss erneuert werden. — Allerdings
miissten Christen in der «Versammlung» am
Sonntag zum Gottesdienst erfahren kénnen, dass
solche Stille, z. B. nach dem Verkiinden des Wor-
tes Gottes, fruchtbringend ist. Solange unsere
Gottesdienste mit Wortgeschwall tiberladen sind,
werden die Christen kaum den Weg zur Stille fin-
den, die hie und da einmiinden kann in eine be-
gliickende Freuderfahrung, in der wir spiiren: Ja,
jetzt weiss ich, Gott ist bei mir, er stillt das Seh-
nen meines Herzens, das Verlangen meiner Seele.



	"Unruhig ist unser Herz...". XIV

