
Zeitschrift: Mariastein : Monatsblätter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 59 (1982)

Heft: 2

Artikel: "In der Schrift steht geschrieben...". VI

Autor: Bütler, Anselm

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1031265

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1031265
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


44

Erleben und Erfahren sei. Eine junge Mutter
erzählte von eigenen Kindheitserlebnissen, zu
denen auch Wallfahrt mit viel festlichen Fahnen,
mit Sonntagskleidchen und Blasmusik gehört hatte.

Heute meidet man zu Recht ein Übermass an
äusserlichem Gepränge und spürt gleichzeitig,
dass die gemüthafte Seite religiösen
Gemeinschaftserlebens eben auch nicht gering zu achten
ist und dass neue Formen gefunden werden müssen.

Wir erwähnen nun die Mütter, berichten von
ihren Gesprächen am Mariasteiner Klostertag:
glücklicherweise war das nicht nur ein Mutter-
Kind-Tag, sondern ebenso sehr eine gute Erfahrung

für viele Väter!
«Kinder lernen Klöster kennen»; - in Mariastein
wie vordem in Engelberg musste sich das Kennenlernen

auf einen Sonntagsbesuch beschränken.
Und ein Sonntagsbesuch spielt sich auch im privaten

Bereich meist in einer gelösteren Atmosphäre
ab, als sie an Werktagen möglich wäre; Arbeitshetze

und Alltagskram bleiben dem Besucher wie
dem Gastgeber weitgehend erspart. So haben
wohl nun auch die grossen und kleinen Klostergäste

vor allem eine «Sonntagsseite» des Klosters zu
sehen bekommen. Sie haben nur ahnen können,
dass auch Klosterleute das Wort «Stress» kennen,
dass auch sie oft um Gelassenheit und heiteren
Gleichmut kämpfen müssen.
Wichtig und wertvoll ist es vor allem andern, dass
dem Kinde Bilder und Erinnerungen im Gedächtnis

haften bleiben. Bilder und Erinnerungen, die
vielleicht später einmal zurückführen zum Ort, da
«Beständigkeit» entschieden gelebt, Gemeinschaft

bewusst gepflegt wird, und da Gott die
Mitte ist in Tageslauf und Lebens-Wandel.

«In der Schrift
steht geschrieben ...» VI
P. Anselm Bütler



45

Die Inspiration

Die vorangegangenen Folgen dieser Artikelreihe
haben von der Wahrheit der Schrift gehandelt.
Wahrheit, so sahen wir, besagt, dass die Hl.
Schrift all das enthält, was Gott zum Heil der
Menschen offenbaren wollte. Nun stellt sich die
Frage: Wo liegt die Garantie dafür, dass die
Schrift Gottes Offenbarung wahr und getreu
wiedergibt. Die Bücher der Hl. Schrift wurden ja von
Menschen geschrieben. Menschen aber können
irren. Nur wenn Gott, der nicht irrt und nicht in
die Irre führen kann, selber dafür sorgt, haben wir
die Garantie, dass Gottes Offenbarung in der Hl.
Schrift wahrheitsgetreu wiedergegeben ist. Nach
alter, kirchlicher Überzeugung und Lehre hat
Gott tatsächlich dafür gesorgt. Dabei stützt sich
die Kirche auf Aussagen der Hl. Schrift selber. Im
Alten Testament wird wiederholt den Verfassern
von Texten der Hl. Schrift ein besonderer
Beistand Gottes nachgesagt. Der Prophet Hosea z.B.
wird ausdrücklich «Geistesmann» genannt (Hos
9, 7). Der Prophet Micha sagt von sich selber: «Ich
bin voller Kraft, erfüllt vom Geist des Herrn»
(3,8). Ezechiel sagt von sich: «Als der Herr mit
mir redete, kam der Geist in mich» (2,2), und:
«Der Geist des Herrn überfiel mich» (11,5). - Im
Neuen Testament heisst es, diese Schriften seien

vom Heiligen Geiste geschrieben: «Beherzige, was
der Heilige Geist sagt», schreibt der Verfasser des

Hebräerbriefes, bevor er eine Stelle aus dem Alten
Testament zitiert, und im 2. Petrusbrief finden
wir die Aussage: «Niemals wurde eine Weissagung

ausgesprochen, weil ein Mensch es wollte,
sondern vom Heiligen Geist getrieben, haben
Menschen im Auftrag Gottes geredet» (2,21).
Diesen besonderen Beistand Gottes, wodurch die
Wahrheit der Hl. Schrift garantiert wird, wird als

«Inspiration» bezeichnet. In der dogmatischen
Konstitution über die göttliche Offenbarung hat
sich das II. Vatikanische Konzil auch mit der
Inspiration beschäftigt. Wir wollen in einem 1.
Abschnitt den Text des Konzils anführen und erläutern

und in einem 2. Abschnitt versuchen, diese
Lehre von der Inspiration so zu deuten, dass sie

für heutige Menschen verständlich und annehmbar

ist.

1. Der Konzilstext undseine Bedeutung
Das Konzil hat von der Inspiration gesprochen im
Zusammenhang mit der Lehre von der Wahrheit
der Heiligen Schrift. Wir haben diese Stelle, eine
Schlüsselstelle der ganzen Konstitution, schon
früher zitiert. Damm soll hier das Zitat in gekürzter

Form angeführt werden unter besonderer
Beachtung der Aussagen über die Inspiration. Das
Konzil lehrt: «Die göttliche Offenbarung, die in
der HL Schrift geschrieben steht und vorliegt, ist
unter dem Anhauch des Heiligen Geistes
aufgezeichnet worden. Denn aufgrund apsotolischen
Glaubens gelten unserer heiligen Mutter, der
Kirche, die Bücher des Alten wie des Neuen
Testamentes in ihrer Ganzheit mit allen ihren Teilen
als heilig und kanonisch, weil sie, unter Einwirkung

des Heiligen Geistes geschrieben, Gott zum
Urheber haben und als solche der Kirche anvertraut

sind. Zur Abfassung der Hl. Bücher hat Gott
Menschen erwählt, die er, indem sie ihre eigenen
Fähigkeiten und Kräfte anwandten, dazu
gebrauchte, alles das, und nur das, als echte Verfasser

weiterzugeben, was er - in ihnen und durch sie

wirksam - geschrieben haben wollte» (Nr. 11).
Was ist in diesem Text über die Inspiration Neues
gesagt? Am besten zeigt uns das vielleicht ein
Vergleich. Oft findet man Papst Gregor den Grossen
bildlich dargestellt, wie er schreibt. Auf seiner
rechten Schulter sitzt eine Taube, die ihren
Schnabel in sein Ohr steckt. Was will diese
Darstellung ausdrücken. Die Legende sagt, dass Papst
Gregor den kirchlichen Choralgesang «erfunden»
habe, der nach ihm «Gregorianischer Choral»
genannt wird. Diese «Erfindung» sei aber nicht
eigentlich das Werk des Papstes gewesen. Vielmehr
sei ihm diese kirchliche Gesangsweise von Gott
durch eine Taube, Symbol des Heiligen Geistes,
direkt in die Feder diktiert worden. Der Papst sei

gleichsam nur das Instrument gewesen, mit dessen

Hilfe Gott der Kirche den kirchlichen Choralgesang

geschenkt habe.
Auf gleiche Weise wurde seit ca. dem 5. Jahrhun-



46

dert die Inspiration verstanden. Man berief sich
auf die oben zitierten Stellen des Neuen
Testamentes, in denen eigentlich gesagt würde, die
Heiligen Schriften seien «vom Heiligen Geiste
geschrieben worden». Das führte zur Auffassung,
Gott sei der eigentliche Verfasser der Heiligen
Schrift. Diese Auffassung wurde im Verlauf der
Jahrhunderte immer mehr auf die Spitze getrieben.

Man verstand Inspiration als «wörtliche
Inspiration», als ob der Autor eines Buches gleichsam

nur auf Diktat Gottes hin geschrieben hätte
und «jedes Wort den Stempel der göttlichen
Autorität trüge» (W. Bühlmann). Dieses
Verständnis der Inspiration findet sich auch noch im
ersten Textentwurf, der dem Konzil vorgelegt und
von PapstJohannes XXIII. nach einer manipulierten

Abstimmung über Eintreten auf diesen
Entwurf abgesetzt wurde.
Dem gegenüber wird im vorliegenden Text der
Konstitution der menschliche Verfasser voll und
ganz ernst genommen. Im Einleitungssatz des
zitierten Textes wird zuerst einmal der Sinn der
Inspiration klar dargelegt. «Das Wirken des Heiligen

Geistes, das sich in der Inspiration der Schrift
vollzieht, gilt der Erhaltung der Offenbarung in
der Kirche und in der Welt. Um die «divinitus re-
velata» (von Gott geoffenbarten Wahrheiten) ein
für allemal für die Menschen zu erhalten und
fruchtbar zu machen, gibt es inspirierte Bücher.
Inspiration und ihr Ergebnis, die inspirierten
Bücher, gehören in den Bereich der Aneignung der
Offenbarung und Heilswirklichkeit Gottes, nicht
zur geschichtlichen Konstituierung von Offenbarung

und Heil» (A. Grillmeier). Ebenfalls im
Einleitungssatz wird eine klare Linie gezogen, was
alles als inspiriert zu gelten hat: Die ganze Heilige
Schrift: «Die Bücher des Alten und Neuen
Testamentes in ihrer Ganzheit mit allen ihren Teilen».
Damit wird eine Theorie abgelehnt, welche im
19- Jahrhundert entwickelt wurde. Damals sah

man schon die Schwierigkeiten, die sich bei der
traditionellen Auffassung der Irrtumslosigkeit der
Bibel ergaben (naturwissenschaftliche und
geschichtliche Irrtümer in der Bibel). Um diesen
Schwierigkeiten auszuweichen, wollte diese Theo¬

rie die Inspiration nur beschränken auf die
«Heilswahrheiten». Dem gegenüber betonte das Konzil,
dass alle Teile der Heiligen Schrift als inspiriert zu
gelten haben.
Der weitere Text greift dann die Problematik der
Inspiration direkt auf. Es geht um die Frage der
Urheberschaft der Heiligen Texte. Zwar wird
festgehalten, dass die Heiligen Schriften «Gott zum
Urheber haben». Aber schon diese Formulierung
rückt ab von der Theorie der Verbalinspiration.
Gott wird nicht mehr der «hauptsächliche» Urheber

der Heiligen Schrift genannt, wie dies die
Theorie der Verbalinspiration tat. - Wichtig ist
dann aber die Fortsetzung, die von der Urheberschaft

des menschlichen Verfassers spricht. Gott
hat zur Abfassung der Heiligen Bücher Menschen
erwählt, die «ihre eigenen Fähigkeiten und Kräfte
anwandten». Damit wird die Theorie der
Verbalinspiration grundsätzlich und vollständig beiseite
geschoben. Diese Aussage hält klar fest, dass

Inspiration nicht die Ausschaltung der menschlichen

Fähigkeiten bedeutet. Der Text wird noch
deutlicher: Gott hat Menschen erwählt zur Abfassung

der Heiligen Texte, die als wirkliche Urheber
das weitergeben, was Gott geschrieben haben
wollte. «Jegliche Erinnerung an alte Theorien
einer Verbalinspiration sollte ausgeschaltet werden,
damit auch jede Form einer unpersonalen,
mechanistischen Deutung der Schrift» A. Grillmeier).

2. Die theologische Klärung der Inspiration
Mit diesem Text hat das Konzil die alte Überlieferung

festgehalten: Die Urheberschaft des menschlichen

Verfassers eines Heiligen Textes und der
wahre, wirkliche Einfluss Gottes auf diesen
menschlichen Verfasser. Dabei legte das Konzil
den Akzent vor allem darauf, dass der Mensch
wirklicher Urheber sei, nicht nur Gott. Alles, was
zum schriftstellerischen Urheber im streng technischen

Sinn gehört, ist auf Seiten des menschlichen
Verfassers zu suchen. Allerdings, das eigentliche
grosse Problem blieb ungeklärt: Wie ist das
Zusammenwirken von Gott und Mensch beim
Entstehen des Heiligen Textes zu verstehen? Darüber
schweigt sich der Text aus. Und hier beginnt die



47

eigentliche Arbeit der Theologen. Diese ist durch
die Erkenntnis, dass der Heilige Text eine
Entwicklung durchgemacht hat, dass mehrere Autoren

nacheinander an einem Text gearbeitet
haben, bedeutend erschwert worden. Erschwert worden

ist diese Frage aber auch durch die
«Geschichte des Kanons der Heiligen Bücher».
Die Geschichte des Kanons zeigt eine gewisse
Unsicherheit. Man wusste nicht genau, welche
Bücher zur Heiligen Schrift gehörten. Die Entstehung

der einzelnen Heiligen Bücher der Bibel im
Lauf von vielen Jahrhunderten wirft viele Fragen
auf. Was heute ein Buch ist, z.B. die Genesis,
verrät verschiedene Autoren. Waren nun die
ursprünglichen Autoren inspiriert, oder war es

jener, der ihre Texte sammelte und das heute gültige
Buch zusammenstellte? Waren die Propheten

inspiriert, als sie ihre Worte vortmgen, oder ihre
Schüler, welche die Worte niederschrieben, oder
jene Autoren, die Jahrhunderte später die Texte
veröffentlichten, oft aber auch erweiterten und
anpassten? Dann stellte sich auch die Frage, von
der schon im letzten Artikel dieser Folge die Rede

war: In der Heiligen Schrift gibt es extrem
verschiedene Auffassungen, so dass man nicht von
den einzelnen Stellen, sondern nur bei ihrem
Vergleich und Ausgleich von Harmonie und Irrtums-
losigkeit sprechen kann. Den Theologen blieben
also Fragen über Fragen, sie hatten «harte Nüsse
zu knacken».
Hier muss wohl Karl Rahner als Bahnbrecher einer
«vernünftigen» Deutung der Inspiration genannt
werden. Schon vor dem Konzil hat er diese Frage
in einem der ersten Bände in der Reihe «Quaestio-
nes Disputatae» aufgegriffen, und er hat eine
Lösung vorgeschlagen, die «bis heute die Grundlage
für eine annehmbare Erklärung bleibt» (W.
Bühlmann). Die Lösung Karl Rahners sieht in den
Grundzügen ungefähr so aus: Gott hat von
Anfang an sein Volk geleitet und ihm seine Wahrheit
vermittelt. Er «inspirierte» nicht so sehr entweder
den ersten Autor oder den letzten Sammler,
sondern lenkte den ganzen Entstehungsprozess der
Schrift. Gott wollte und schuf ferner seine Kirche.
Dabei bestellte er die Urkirche als Fundament

und Norm aller Kirchlichkeit. Indem nun die
Urkirche die Schriften des Alten und Neuen
Testamentes als «Wort Gottes» übernahm und sie als

grundlegendes Element ihres Selbstverständnisses
erklärte, hat sie eine Tat gesetzt, hinter die man
nicht zurückgehen kann, ohne die Kirche als solche

in Frage zu stellen.
Diese Erklämng beschränkt sich auf das Wesentliche

der Inspirationslehre der Kirche, bewahrt dieses

Wesentliche aber in seiner Vollständigkeit.
«Für mich als glaubenden Christen wird in der
Schrift als ganzer Wahrheit ohne wesentlichen
Irrtum vermittelt. Für mich wird das richtigste
Gottesbild - denn voll können wir Gott nie erfassen -
dargestellt, das in Jesus Christus seinen Höhepunkt

gefunden hat; für mich wirkt beim Lesen
oder Hören der Schrift derselbe Geist Gottes
«inspirierend» und macht mir klar, dass seine

Führung von damals als Modell genommen werden
kann für seine Führung heute» (W. Bühlmann).
Und nun ein kleiner Hinweis als Illustration,
welches die Wirkung der Inspiration war. Greifen wir
die Schöpfungsberichte der Bibel dazu heraus.
Schon Tausende von Jahren vor dem biblischen
Schöpfungsbericht zirkulierten im Orient ähnliche

Mythen. Freilich, diese andern Schöpfungsmythen

waren durchtränkt von Vielgötterei und
von allzu menschlichen Vorstellungen Gottes:
Unter den Göttern herrscht Streit und Eifersucht.
Die Materie scheint eine Art Ausfluss von Gott zu
sein. Alles dreht sich in einem ewigen Kreislauf
um die eigene Achse. «Hier haben die israelitischen

Schriftsteller - inspiriert vom Geist Gott,
wie wir glauben - korrigierend eingegriffen. Sie
scheiden jene allzu menschlichen Elemente aus
und ziehen vor allem eine klare Scheidungslinie
zwischen Schöpfer und Geschöpf als zwei
Wirklichkeiten, die engstens aufeinander bezogen und
gleichzeitig auf unüberbrückbare Weise von
einander zu unterscheiden sind» (W. Bühlmann).
Versuchen wir in einer kurzen Zusammenfassung,
das Wesentliche der kirchlichen Inspirationslehre,
wie sie heute in der Theologie allgemein gedeutet
wird, darzulegen. Wir können ausgehen von Texten

des Neuen Testamentes, in denen von Gottes



48

Wort im menschlichen Wort die Rede ist. So
schreibt Paulus an die Thessalonicher, er danke
Gott dafür, dass sie sein Wort «nicht als

Menschenwort, sondern als Gottes Wort»
angenommen haben, «was es in Wahrheit ist» (1 Thess
2, 13). «Wenn solche Feststellungen angenommen

werden und Autorität gewinnen, und wenn
anschliessend die Schriften derjenigen, die solche
Feststellungen über ihr eigenes Wort trafen, zur
«Heiligen Schrift» werden, dann ist die logische
Konsequenz: Die Heilige Schrift ist nicht nur
Menschenwort, sondern Wort Gottes selbst
Die Heilige Schrift ist zunächst und in vollem
Umfang menschliches Wort, Zeugnis vom Glauben

und vom Glaubensverständnis ganz bestimmter

Menschen, zu ganz bestimmten Zeiten, an
ganz bestimmten Orten. Sie ist so sehr menschliches

Wort, dass auch der Historiker, der mit dem
christlichen Glauben gar nichts zu tun haben will,
die Bibel als hervorragende Quelle für die Kultur-
und Religionsgeschichte des Vorderen Orient im
ersten Jahrtausend vor unserer Zeitrechnung und
im ersten Jahrhundert unserer Zeitrechnung
benutzen kann Hat damit die Bibel nichts mehr
mit «Wort Gottes» zu tun? Doch, durchaus - nur
wäre künftig die Formulierung falsch: Die Bibel
ist das Wort Gottes. Sogar die Formulierung: In
der Bibel ist das Wort Gottes enthalten, wäre
falsch, wenn damit gemeint sein sollte, eine Reihe
von Sätzen der Bibel seien reines Menschenwort,
während die übrigen Aussagen Gottes Wort seien

Es wäre aber ebenso falsch zu sagen: Das Wort
Gottes «ereignet sich» nur, wo das Bibelwort als
Wort Gottes gehört wird. Das Wort Gottes, die
Einladung zum Glauben, hat in der Tat in der
Schrift ein für allemal ihren Niederschlag gefunden

Aber das ein für allemal in der Bibel
geschriebene Wort Gottes bleibt nur da nicht blosses

Menschenwort, wo es durch die Verkündigung der
Gemeinde zum lebendigen Zuspruch wird, den
der Glaube dankbar als Gottes Zuspruch ergreift»
(Ferdinand Hahn/Otto Hermann Pesch).

Liturgischer Kalender
Allgemeine Gottesdienstordnung
An Werktagen: 6.30 und 8.00 Messe in der
Gnadenkapelle. 9-00 Konventamt in der Basilika.
18.00 Vesper. 20.00 Komplet.
An Sonn- und Feiertagen: Messen um 6.30, 8.00
Uhr. 9-30 Konventamt. 11.15 Spätmesse. 15.00
Vesper und Segen. Anschliessend Salve und Gebet

in der Gnadenkapelle. 20.00 Komplet.
1. Mittwoch im Monat (Gebetskreuzzug): 6.30,
8.00, 9-00, 10.00 Messe in der Gnadenkapelle.
14.30 Konventamt mit Predigt, anschliessend
Rosenkranz.

Beichtgelegenheit 13.15-14.25 und nach dem
Konventamt (ca. 15.30).
Leseordnung: Sonntage: Lesejahr B

Werktage: 2. Wochenreihe


	"In der Schrift steht geschrieben...". VI

