Zeitschrift: Mariastein : Monatsblatter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 59 (1982)

Heft: 2

Artikel: "In der Schrift steht geschrieben...". VI
Autor: Batler, Anselm

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1031265

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1031265
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

44

Erleben und Erfahren sei. Eine junge Mutter er-
zihlte von eigenen Kindheitserlebnissen, zu de-
nen auch Wallfahrt mit viel festlichen Fahnen,

mit Sonntagskleidchen und Blasmusik gehort hat-
te. Heute meidet man zu Recht ein Ubermass an
dusserlichem Gepringe und spiirt gleichzeitig,
dass die gemiithafte Seite religidsen Gemein-
schaftserlebens eben auch nicht gering zu achten
ist und dass neue Formen gefunden werden miis-
sen. Wir erwihnen nun die Miitter, berichten von
thren Gesprichen am Mariasteiner Klostertag:
gliicklicherweise war das nicht nur ein Mutter-
Kind-Tag, sondern ebenso sehr eine gute Erfah-
rung fiir viele Viter!

«Kinder lernen Kloster kennens; — in Mariastein
wie vordem in Engelberg musste sich das Kennen-
lernen auf einen Sonntagsbesuch beschrinken.

Und ein Sonntagsbesuch spielt sich auch im priva-
ten Bereich meist in einer gelésteren Atmosphire
ab, als sie an Werktagen moglich wire; Arbeits-
hetze und Alltagskram bleiben dem Besucher wie
dem Gastgeber weitgehend erspart. So haben
wohl nun auch die grossen und kleinen Klostergi-
ste vor allem eine «Sonntagsseite» des Klosters zu
sehen bekommen. Sie haben nur ahnen konnen,
dass auch Klosterleute das Wort «Stress» kennen,
dass auch sie oft um Gelassenheit und heiteren
Gleichmut kimpfen miissen.

Wichtig und wertvoll ist es vor allem andern, dass
dem Kinde Bilder und Erinnerungen im Gedicht-
nis haften bleiben. Bilder und Erinnerungen, die
vielleicht spiter einmal zuriickfithren zum Ort, da
«Bestindigkeit> entschieden gelebt, Gemein-
schaft bewusst gepflegt wird, und da Gott die
Mitte ist in Tageslauf und Lebens-Wandel.

«In der Schrift

steht geschrieben . .

P. Anselm Biitler

oD

VI



Die Inspiration

Die vorangegangenen Folgen dieser Artikelreihe
haben von der Wahrheit der Schrift gehandelt.
Wahrheit, so sahen wir, besagt, dass die HI.
Schrift all das enthilt, was Gott zum Heil der
Menschen offenbaren wollte. Nun stellt sich die
Frage: Wo liegt die Garantie dafiir, dass die
Schrift Gottes Offenbarung wahr und getreu wie-
dergibt. Die Biicher der HI. Schrift wurden ja von
Menschen geschrieben. Menschen aber kénnen ir-
ren. Nur wenn Gott, der nicht irrt und nicht in
die Irre fithren kann, selber dafiir sorgt, haben wir
die Garantie, dass Gottes Offenbarung in der Hl.
Schrift wahrheitsgetreu wiedergegeben ist. Nach
alter, kirchlicher Uberzeugung und Lehre hat
Gott tatsichlich dafiir gesorgt. Dabei stiitzt sich
die Kirche auf Aussagen der HI. Schrift selber. Im
Alten Testament wird wiederholt den Verfassern
von Texten der HI. Schrift ein besonderer Bei-
stand Gottes nachgesagt. Der Prophet Hosea z. B.
wird ausdriicklich «Geistesmann» genannt (Hos
9,7). Der Prophet Micha sagt von sich selber: «Ich
bin voller Kraft, erfiillt vom Geist des Herrns
(3, 8). Ezechiel sagt von sich: «Als der Herr mit
mir redete, kam der Geist in mich» (2, 2), und:
«Der Geist des Herrn tiberfiel mich» (11, 5). - Im
Neuen Testament heisst es, diese Schriften seien
vom Heiligen Geiste geschrieben: «Beherzige, was
der Heilige Geist sagt», schreibt der Verfasser des
Hebrierbriefes, bevor er eine Stelle aus dem Alten
Testament zitiert, und im 2. Petrusbrief finden
wir die Aussage: «Niemals wurde eine Weissa-
gung ausgesprochen, weil ein Mensch es wollte,
sondern vom Heiligen Geist getrieben, haben
Menschen im Auftrag Gottes geredet» (2, 21).

Diesen besonderen Beistand Gottes, wodurch die
Wahrheit der HI. Schrift garantiert wird, wird als
«Inspiration» bezeichnet. In der dogmatischen
Konstitution tiber die gottliche Offenbarung hat
sich das II. Vatikanische Konzil auch mit der In-
spiration beschiftigt. Wir wollen in einem 1. Ab-
schnitt den Text des Konzils anfithren und erliu-
tern und in einem 2. Abschnitt versuchen, diese
Lehre von der Inspiration so zu deuten, dass sie

45

fiir heutige Menschen verstindlich und annehm-
bar ist.

1. Der Konzilstext und seine Bedeutung

Das Konzil hat von der Inspiration gesprochen im
Zusammenhang mit der Lehre von der Wahrheit
der Heiligen Schrift. Wir haben diese Stelle, eine
Schliisselstelle der ganzen Konstitution, schon
frither zitiert. Darum soll hier das Zitat in gekiirz-
ter Form angefiihrt werden unter besonderer Be-
achtung der Aussagen ber die Inspiration. Das
Konzil lehrt: «Die gottliche Offenbarung, die in
der HI. Schrift geschrieben steht und vorliegt, ist
unter dem Anhauch des Heiligen Geistes aufge-
zeichnet worden. Denn aufgrund apsotolischen
Glaubens gelten unserer heiligen Mutter, der Kir-
che, die Biicher des Alten wie des Neuen Testa-
mentes in ithrer Ganzheit mit allen ihren Teilen
als heilig und kanonisch, weil sie, unter Einwir-
kung des Heiligen Geistes geschrieben, Gott zum
Urheber haben und als solche der Kirche anver-
traut sind. Zur Abfassung der HI. Biicher hat Gott
Menschen erwihlt, die er, indem sie ihre eigenen
Fihigkeiten und Krifte anwandten, dazu ge-
brauchte, alles das, und nur das, als echte Verfas-
ser weiterzugeben, was er — in thnen und durch sie
wirksam - geschrieben haben wollte» (Nr. 11).
Was ist in diesem Text iiber die Inspiration Neues
gesagt? Am besten zeigt uns das vielleicht ein Ver-
gleich. Oft findet man Papst Gregor den Grossen
bildlich dargestellt, wie er schreibt. Auf seiner
rechten Schulter sitzt eine Taube, die ihren
Schnabel in sein Ohr steckt. Was will diese Dar-
stellung ausdriicken. Die Legende sagt, dass Papst
Gregor den kirchlichen Choralgesang «erfundens
habe, der nach ihm «Gregorianischer Choral» ge-
nannt wird. Diese «Erfindung» sei aber nicht ei-
gentlich das Werk des Papstes gewesen. Vielmehr
sei ihm diese kirchliche Gesangsweise von Gott
durch eine Taube, Symbol des Heiligen Geistes,
direkt in die Feder diktiert worden. Der Papst sei
gleichsam nur das Instrument gewesen, mit des-
sen Hilfe Gott der Kirche den kirchlichen Choral-
gesang geschenkt habe.

Auf gleiche Weise wurde seit ca. dem 5. Jahrhun-



46

dert die Inspiration verstanden. Man berief sich
auf die oben zitierten Stellen des Neuen Testa-
mentes, in denen eigentlich gesagt wirde, die
Heiligen Schriften seien «vom Heiligen Geiste ge-
schrieben worden». Das fithrte zur Auffassung,
Gott sei der eigentliche Verfasser der Heiligen
Schrift. Diese Auffassung wurde im Verlauf der
Jahrhunderte immer mehr auf die Spitze getrie-
ben. Man verstand Inspiration als «wortliche In-
spiration», als ob der Autor eines Buches gleich-
sam nur auf Diktat Gottes hin geschrieben hitte
und «jedes Wort den Stempel der gottlichen
Autoritdt triige» (W. Bithlmann). Dieses Ver-
stindnis der Inspiration findet sich auch noch im
ersten Textentwurf, der dem Konzil vorgelegt und
von Papst Johannes XXIII. nach einer manipulier-
ten Abstimmung iiber Eintreten auf diesen Ent-
wurf abgesetzt wurde.

Dem gegeniiber wird im vorliegenden Text der
Konstitution der menschliche Verfasser voll und
ganz ernst genommen. Im Einleitungssatz des zi-
tierten Textes wird zuerst einmal der Sinn der In-
spiration klar dargelegt. «Das Wirken des Heili-
gen Geistes, das sich in der Inspiration der Schrift
vollzieht, gilt der Erhaltung der Offenbarung in
der Kirche und in der Welt. Um die «divinitus re-
velata» (von Gott geoffenbarten Wahtheiten) ein
fiir allemal fiir die Menschen zu erhalten und
fruchtbar zu machen, gibt es inspirierte Biicher.
Inspiration und ihr Ergebnis, die inspirierten Bii-
cher, gehéren in den Bereich der Anezgnung der
Offenbarung und Heilswirklichkeit Gottes, nicht
zur geschichilichen Konstituierung von Offenba-
rung und Heil» (A. Grillmeier). Ebenfalls im Ein-
leitungssatz wird eine klare Linie gezogen, was al-
les als inspiriert zu gelten hat: Die ganze Heilige
Schrift: «Die Biicher des Alten und Neuen Testa-
mentes in ihrer Ganzheit mit allen ihren Teilens.
Damit wird eine Theorie abgelehnt, welche im
19. Jahrhundert entwickelt wurde. Damals sah
man schon die Schwierigkeiten, die sich bei der
traditionellen Auffassung der Irrtumslosigkeit der
Bibel ergaben (naturwissenschaftliche und ge-
schichtliche Irrtiimer in der Bibel). Um diesen
Schwierigkeiten auszuweichen, wollte diese Theo-

rie die Inspiration nur beschrinken auf die «Heils-
wahrheiten». Dem gegeniiber betonte das Konzil,
dass alle Teile der Heiligen Schrift als inspiriert zu
gelten haben.

Der weitere Text greift dann die Problematik der
Inspiration direkt auf. Es geht um die Frage der
Urheberschaft der Heiligen Texte. Zwar wird fest-
gehalten, dass die Heiligen Schriften «Gott zum
Utheber haben». Aber schon diese Formulierung
riickt ab von der Theorie der Verbalinspiration.
Gott wird nicht mehr der «hauptsichliche» Urhe-
ber der Heiligen Schrift genannt, wie dies die
Theorie der Verbalinspiration tat. — Wichtig ist
dann aber die Fortsetzung, die von der Urheber-
schaft des menschlichen Verfassers spricht. Gott
hat zur Abfassung der Heiligen Biicher Menschen
erwihlt, die «ihre eigenen Fihigkeiten und Krifte
anwandten». Damit wird die Theorie der Verbal-
inspiration grundsitzlich und vollstindig beiseite
geschoben. Diese Aussage hilt klar fest, dass In-
spiration nicht die Ausschaltung der menschli-
chen Fihigkeiten bedeutet. Der Text wird noch
deutlicher: Gott hat Menschen erwihlt zur Abfas-
sung der Heiligen Texte, die als wirkliche Urheber
das weitergeben, was Gott geschrieben haben
wollte. «Jegliche Erinnerung an alte Theorien e1-
ner Verbalinspiration sollte ausgeschaltet werden,
damit auch jede Form einer unpersonalen, me-
chanistischen Deutung der Schrift» (A. Grillmeier).

2. Die theologische Klirung der Inspiration

Mit diesem Text hat das Konzil die alte Uberliefe-
rung festgehalten: Die Urheberschaft des mensch-
lichen Verfassers eines Heiligen Textes und der
wahre, wirkliche Einfluss Gottes auf diesen
menschlichen Verfasser. Dabei legte das Konzil
den Akzent vor allem darauf, dass der Mensch
wirklicher Urheber se1, nicht nur Gott. Alles, was
zum schriftstellerischen Urheber im streng techni-
schen Sinn gehort, ist auf seiten des menschlichen
Verfassers zu suchen. Allerdings, das eigentliche
grosse Problem blieb ungeklirt: Wie ist das Zu-
sammenwirken von Gott und Mensch beim Ent-
stehen des Heiligen Textes zu verstehen? Dariiber
schweigt sich der Text aus. Und hier beginnt die



eigentliche Arbeit der Theologen. Diese ist durch
die Erkenntnis, dass der Heilige Text eine Ent-
wicklung durchgemacht hat, dass mehrere Auto-
ren nacheinander an einem Text gearbeitet ha-
ben, bedeutend erschwert worden. Erschwert wor-
den ist diese Frage aber auch durch die «Ge-
schichte des Kanons der Heiligen Biicher».

Die Geschichte des Kanons zeigt eine gewisse Un-
sicherheit. Man wusste nicht genau, welche Bii-
cher zur Heiligen Schrift gehérten. Die Entste-
hung der einzelnen Heiligen Biicher der Bibel im
Lauf von vielen Jahrhunderten wirft viele Fragen
auf. Was heute ein Buch ist, z. B. die Genesis,
verrit verschiedene Autoren. Waren nun die ur-
spriinglichen Autoren inspiriert, oder war es je-
net, der ihre Texte sammelte und das heute giilti-
ge Buch zusammenstellte? Waren die Propheten
inspiriert, als sie ihre Worte vortrugen, oder ihre
Schiiler, welche die Worte niederschrieben, oder
jene Autoren, die Jahrhunderte spiter die Texte
veroffentlichten, oft aber auch erweiterten und
anpassten? Dann stellte sich auch die Frage, von
der schon im letzten Artikel dieser Folge die Rede
war: In der Heiligen Schrift gibt es extrem ver-
schiedene Auffassungen, so dass man nicht von
den einzelnen Stellen, sondern nur bei ithrem Ver-
gleich und Ausgleich von Harmonie und Itrtums-
losigkeit sprechen kann. Den Theologen blieben
also Fragen uiber Fragen, sie hatten «harte Niisse
zu knacken».

Hier muss wohl Karl Rahner als Bahnbrecher einer
«verniinftigen» Deutung der Inspiration genannt
werden. Schon vor dem Konzil hat er diese Frage
in einem der ersten Binde in der Reihe «Quaestio-
nes Disputatae» aufgegriffen, und er hat eine L6-
sung vorgeschlagen, die «bis heute die Grundlage
fiir eine annehmbare Erklirung bleibt» (W. Biihl-
mann). Die Losung Karl Rahners sieht in den
Grundziigen ungefihr so aus: Gott hat von An-
fang an sein Volk geleitet und ihm seine Wahrheit
vermittelt. Er «inspirierte» nicht so sehr entweder
den ersten Autor oder den letzten Sammler, son-
detn lenkte den ganzen Entstehungsprozess der
Schrift. Gott wollte und schuf ferner seine Kirche.
Dabei bestellte er die Urkirche als Fundament

47

und Norm aller Kirchlichkeit. Indem nun die Ut-
kirche die Schriften des Alten und Neuen Testa-
mentes als «Wort Gottes» iibernahm und sie als
grundlegendes Element ihres Selbstverstindnisses
erklirte, hat sie eine Tat gesetzt, hinter die man
nicht zuriickgehen kann, ohne die Kirche als sol-
che in Frage zu stellen.

Diese Erklirung beschrinkt sich auf das Wesentli-
che der Inspirationslehre der Kirche, bewahrt die-
ses Wesentliche aber in seiner Vollstindigkeit.
«Fiir mich als glaubenden Christen wird in der
Schrift als ganzer Wahrheit ohne wesentlichen Irr-
tum vermittelt. Fiir mich wird das richtigste Got-
tesbild — denn voll kénnen wir Gott nie erfassen —
dargestellt, das in Jesus Christus seinen Hohe-
punkt gefunden hat; fiir mich wirkt beim Lesen
oder Hoéren der Schrift derselbe Geist Gottes «in-
spirierend» und macht mir klar, dass seine Fiih-
rung von damals als Modell genommen werden
kann fiir seine Fiihrung heute» (W. Biithlmann).
Und nun ein kleiner Hinweis als Illustration, wel-
ches die Wirtkung der Inspiration war. Greifen wir
die Schopfungsberichte der Bibel dazu -heraus.
Schon Tausende von Jahren vor dem biblischen
Schopfungsbericht zirkulierten im Orient dhnli-
che Mythen. Freilich, diese andern Schépfungs-
mythen waren durchtrinkt von Vielgétterei und
von allzu menschlichen Vorstellungen Gottes:
Unter den Gottern herrscht Streit und Eifersucht.
Die Materie scheint eine Art Ausfluss von Gott zu
sein. Alles dreht sich in einem ewigen Kreislauf
um die eigene Achse. «Hier haben die israeliti-
schen Schriftsteller - inspiriert vom Geist Gott,
wie wir glauben — korrigierend eingegriffen. Sie
scheiden jene allzu menschlichen Elemente aus
und ziehen vor allem eine klare Scheidungslinie
zwischen Schopfer und Geschépf als zwei Wirk-
lichkeiten, die engstens aufeinander bezogen und
gleichzeitig auf uniiberbriickbare Weise von ein-
ander zu unterscheiden sind» (W. Bithlmann).
Versuchen wir in einer kurzen Zusammenfassung,
das Wesentliche der kirchlichen Inspirationslehre,
wie sie heute in der Theologie allgemein gedeutet
wird, darzulegen. Wir kénnen ausgehen von Tex-
ten des Neuen Testamentes, in denen von Gottes



48

Wort im menschlichen Wort die Rede ist. So
schreibt Paulus an die Thessalonicher, er danke
Gott dafiir, dass sie sein Wort «nicht als
Menschenwort, sondern als Gottes Wort» ange-
nommen haben, «was es in Wahrheit ist»> (1 Thess
2,13). «Wenn solche Feststellungen angenom-
men werden und Autoritit gewinnen, und wenn
anschliessend die Schriften derjenigen, die solche
Feststellungen iiber ihr eigenes Wort trafen, zur
«Heiligen Schrift» werden, dann ist die logische
Konsequenz: Die Heilige Schrift ist nicht nur
Menschenwort, sondern Wort Gottes selbst ...
Die Heilige Schrift ist zunichst und in vollem
Umfang menschliches Wort, Zeugnis vom Glau-
ben und vom Glaubensverstindnis ganz bestimm-
ter Menschen, zu ganz bestimmten Zeiten, an
ganz bestimmten Orten. Sie ist so sehr menschli-
ches Wort, dass auch der Historiker, der mit dem
christlichen Glauben gar nichts zu tun haben will,
die Bibel als hervorragende Quelle fur die Kultur-
und Religionsgeschichte des Vorderen Orient im
ersten Jahrtausend vor unserer Zeitrechnung und
im ersten Jahrhundert unserer Zeitrechnung be-
nutzen kann ... Hat damit die Bibel nichts mehr
mit «Wort Gottes» zu tun? Doch, durchaus — nur
wire kiinftig die Formulierung falsch: Die Bibel
25t das Wort Gottes. Sogar die Formulierung: I»
der Bibel ist das Wort Gottes exnthalten, wire
falsch, wenn damit gemeint sein sollte, eine Reihe
von Sitzen der Bibel seien reines Menschenwort,
wihrend die iibrigen Aussagen Gottes Wort seien
... Es wire aber ebenso falsch zu sagen: Das Wort
Gottes «ereignet sich» nur, wo das Bibelwort als
Wort Gottes gehort wird. Das Wort Gottes, die
Einladung zum Glauben, hat in der Tat in der
Schrift ein fiir allemal ihren Niederschlag gefun-
den ... Aber das ein fiir allemal in der Bibel ge-
schriebene Wort Gottes bleibt nur da nicht blosses
Menschenwort, wo es durch die Verkiindigung der
Gemeinde zum lebendigen Zuspruch wird, den
der Glaube dankbar als Gottes Zuspruch ergreift»
(Ferdinand Hahn/Otto Hermann Pesch).

Liturgischer Kalender

Allgemeine Gottesdienstoradnung
An Werktagen: 6.30 und 8.00 Messe in der Gna-
denkapelle. 9.00 Konventamt in der Basilika.
18.00 Vesper. 20.00 Komplet.
An Sonn- und Feiertagen: Messen um 6.30, 8.00
Uhr. 9.30 Konventamt. 11.15 Spdtmesse. 15.00
Vesper und Segen. Anschliessend Salve und Ge-
bet in der Gnadenkapelle. 20.00 Komplet.
1. Mittwoch im Monat (Gebetskreuzzug): 6.30,
8.00, 9.00, 10.00 Messe in der Gnadenkapelle.
14.30 Konventamt mit Predigt, anschliessend Ro-
senkranz.
Beichtgelegenheit 13.15-14.25 und nach dem
Konventamt (ca. 15.30).
Leseordnung: Sonntage: Lesejahr B

Werktage: 2. Wochenreihe



	"In der Schrift steht geschrieben...". VI

