
Zeitschrift: Mariastein : Monatsblätter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 59 (1982)

Heft: 2

Artikel: Unruhig ist unser Herz.... XIII

Autor: Bütler, Anselm

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1031261

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1031261
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


29

Unruhig ist
unser Herz XIII
P. Anselm Bütler

Im Leiden Gott erfahren 2

In einer Religionsklasse machte ich eine Umfrage.
Die Schüler sollten angeben, welche Erfahrungen
sie mit dem Glauben gemacht haben, welche
Schwierigkeiten sich ihnen stellen usw. Unter den
Antworten fand sich folgender Text einer
vierzehnjährigen Schülerin: «Ich glaube an Gott,
denn ich habe Respekt vor ihm. Ich bin mit dem
Glauben aufgewachsen. Aber erst mit etwa 11

Jahren habe ich Gott richtig realisiert. Ich gehe
regelmässig in die Kirche und irgendwie fühle ich
mich nachher leichter, lockerer. Man darf aber
nicht erst glauben, wenn man in einem tiefen
Loch ist und man nicht mehr weiss, wie es weiter

geht. Denn das hilft dann sehr wahrscheinlich
nicht. Mich haben schon ein paarmal harte
Schicksalsschläge getroffen, bei denen ich nicht
weiter wusste, aber Gott hat mir aus diesem tiefen
Loch irgendwie wieder einigermassen herausgeholfen

Etwas begreife ich aber nicht. Es heisst,
dass Jesus auf die Welt kam, um sie zu erlösen.
Aber warum gibt es denn soviel Krieg und wenig
Friede auf der Erde? Warum hasst man sich dann
gegenseitig? Für mich ist und bleibt das ein
Rätsel.»

Ich muss ehrlich gestehen: ich war von dieser Aussage

der Schülerin innerlich zugleich erschüttert
und hoch erfreut. Da bekennt ein Mädchen, dass

es mit 11 Jahren durch Schicksalsschläge vom rein
anerzogenen Glauben zu einem persönlichen
Gottesverhältnis gefunden hat. Da spricht dieses

junge Mädchen eine der tiefsten Wahrheiten des
Glaubens aus: wir müssen zuerst in der Finsternis
den Glauben wagen, damit wir Gott im Leid
erfahren können. Und dieses Mädchen lässt sich in
seinem Glauben nicht erschüttern, trotz der wohl
schwierigsten Problematik der ganzen christlichen
Frohbotschaft: Wenn Jesus uns erlöst hat, warum
bleibt dann doch alles Elend weiter bestehen?
Wir haben schon im letzten Artikel dieser Reihe
von der Gotteserfahrung im Leiden gesprochen.
In diesem Artikel möchte ich versuchen, das ganze

Thema noch vertiefter darzulegen, gerade
aufgrund der zitierten Äusserungen des Mädchens.
Als Wegweiser möchte ich Paulus nehmen, der ja
genau das Problem ausführlich behandelt: Warum

noch leiden, wenn wir doch schon erlöst sind?

1. Die Leidenssituation ist durch Christus noch
grössergeworden

Seien Sie über diesen Zwischentitel bitte nicht
schockiert. Er kann schockierend wirken. In
diesem Titel scheint doch gerade das Gegenteil dessen

behauptet, was wir als die grosse Frohbotschaft

glauben: In Christus ist die Leidenssituation

überwunden. Wenn wir Paulus - aber auch
andere Autoren des NT - genau durchlesen, stos-
sen wir tatsächlich auf diese Aussage des Titels.
Schauen wir uns bei Paulus um.



30

Paulus kommt im Römerbrief auf die ganze
Problematik des Leides zu sprechen. Er hat sich direkt
mit persönlichen Leiderfahrungen auseinandergesetzt,

die scheinbar ein Gegengewicht zur Ver-
heissung Gottes bilden und damit die Existenz im
Glauben aus dem Gleichgewicht bringen.
Aufgrund der Leidensschilderungen bei Paulus dürfen

wir sagen: die menschliche Daseinsweise
besteht aus einer Kette von Prüfungen und Nöten.
Diese Kette von Leid bestimmt Paulus näher: es

ist die besondere menschliche Hinfälligkeit. Mit
Hinfälligkeit meint Paulus nicht einfach die
Vergänglichkeit aller Geschöpfe, sondern eine besondere

Hinfälligkeit aufgrund der Sünde. Gott gibt
dem Menschen und allen Dingen Bestand. Durch
die Sünde ist die Bindung an Gott zerbrochen
worden, «der Mensch ist nur noch Schein,
Oberfläche, er wird haltlos, entwurzelt, denn seine
Wurzel ist der lebendige Gott. Er wird verlogen,
unbeständig und, soweit er Festigkeit vortäuscht,
zum Betrüger. Die Folgeerscheinung dieses Zu-
standes der <Nichtigkeit> ist der Zerfall, das heisst
ein Zustand fortwährender Spaltung und Auflösung»

(X. Léon-Dufour). Diese Hinfälligkeit zeigt
sich besonders auch in der Leiblichkeit des
Menschen. Der Leib ist sterblich und dem Zerfall
ausgesetzt. Der Mensch ist dem Tod ausgeliefert, ja
er geht sogar selber in Richtung Selbstzerstörung.
Neben diesem Leid der Hinfälligkeit nennt Paulus
andere Leiden: die Mühsal der Arbeit, die Prüfungen

an Leib und Seele, die Widerstände von Seiten

der Menschen. Hier nun macht sich schon die
Tatsache bemerkbar, dass durch Christus die
Leiden noch grösser werden. Denn wer sich als Christ
für Christi Auftrag einsetzt, der bekommt rasch
Feindschaft, Verleumdung, Ausstossung zu spüren.

Leiden, die infolge des Christseins den
Menschen treffen, bezeichnet Paulus mit einem
besonderen Ausdruck: «Bedrängnisse». Es geht hier
um die Leiden, die der Endzeit, der Wiederkunft
Christi vorangehen, die «eschatologischen
Bedrängnisse». Diese endzeitlichen Bedrängnisse
kommen nicht erst in der Zukunft, sondern sind
mit Christus schon gekommen, denn mit ihm hat
ja die Endzeit schon begonnen. Im Römerbrief

schildert Paulus diese endzeitlichen Bedrängnisse
um Christi willen drastisch: «Bedrängnis, Not,
Verfolgung, Hunger, Kälte, Gefahr, Schwert. In
der Schrift steht: <Um deinetwillen werden wir
den ganzen Tag dem Tod ausgesetzt; wir werden
behandelt wie Schafe, die man zum Schlachten
bestimmt hat> (Ps. 44, 23)» (Rom 8, 35 f.). Im 2.
Korintherbrief findet sich eine noch drastischere
Schilderung: «Ich ertrug mehr Mühsal (als die
andern), war häufiger im Gefängnis, wurde mehr
geschlagen, war oft in Todesgefahr Ich war oft
auf Reisen, gefährdet durch Flüsse, gefährdet
durch Räuber, gefährdet durch das eigene Volk,
gefährdet durch Heiden, gefährdet in der Stadt,
gefährdet in der Wüste, gefährdet auf dem Meer,
gefährdet durch falsche Brüder. Ich erduldete
Mühsal und Plage, durchwachte viele Nächte,
ertrug Hunger und Durst, häufiges Fasten, Kälte
und Blosse» (11, 23-27). Solche und ähnliche
Bedrängnis «erscheint als Folge, die der bis ans
<Ende> gegen die Macht der Sünde zu führende
Kampf in dieser Welt nach sich zieht» (X. Léon-
Dufour).
Damit zeichnet sich aber erst das eigentliche Leid
ab, das durch Christus dem Menschen zu tragen
auferlegt ist. «Tod, wo ist dein Sieg? Diesem
Triumphschrei des Paulus möchte man am liebsten

entgegenschreien: <Christus, wo ist dein
Sieg?>. Wie kommt es, dass die Geschichte der
Menschen nach wie vor seiner Auferstehung eine
Kette von unbeschreiblichem Leid ist?» (X. Léon-
Dufour). Hier liegt doch die eigentliche Not des

Christen, wie sie auch das Mädchen formuliert
hat. Da wird uns zugesichert, dass wir von Sünde
und Tod erlöst sind, wird uns ein herrliches Ideal
geschildert und verheissen. Aber tatsächlich werden

wir von der bmtalen Realität bedrängt. Es ist
eine allgemeine Tatsache: je höher das Ideal, desto

grösser die Enttäuschung, wenn man feststellt,
wie weit die Tatsachen noch davon entfernt sind.
Ist es letztlich nicht gerade das, was Christen Leid
nennen? Wenn man das Leiden nicht einfach auf
Schmerzempfinden reduzieren kann, besteht es

dann nicht wesentlich im Bewusstsein einer Kluft
zwischen dem, was man prinzipiell schon errun-





32

gen weiss, und dem, was man tatsächlich in der
Hand hat? Glaubt man, dass Christus auferstanden

und der Tod besiegt ist, so ist damit das Leid
noch nicht aus der Welt geschafft, sondern es wird
durch diesen Glauben noch verschärft. Wie kann
da Leiden - besonders Leiden, das durch Christus
noch grösser geworden ist - zu einer Gotteserfahrung

werden?

2. Gotteserfahrung im Leiden durch die tröstende
Gegenwart des Geistes.

Paulus hat die Situationen des Leides, in denen
die Christen stehen, in schonungsloser Offenheit
blossgelegt. Da wird nichts vertuscht, nichts mit
belanglosen Sprüchen bagatellisiert. Aber gerade
weil Paulus die ganze Last und Härte des Leides
erfahren hat, kann er auch glaubwürdig sein,
wenn er uns nun verkündet, dass mitten in diesem
Leid Gott erfahren werden kann und zwar als

Gott, der fähig ist, Leid in Freude, alles Todbringende

in Lebensquellen zu verwandeln. Dazu
greift Paulus auf Abraham zurück. Abraham war
nicht mehr fähig, Leben hervorzurufen, trotzdem
glaubte er Gott. Und in diesem Zusammenhang
bringt Paulus eine der herrlichsten Bezeichnungen

für Gott: Abraham hat dem Gott geglaubt,
«der die Toten lebendig macht und das, was nicht
ist, ins Dasein ruft» (Rom 3, 17). Der Glaube
Abrahams bestand darin, «dass er einerseits dem Tod
ins Angesicht blickt, auf der andern Seite aber
weiss, dass das Leben in Gott ist. Sein Glaube
besteht darin, dass er <gegen alle Hoffnung voll
Hoffnung glaubt>, dass Gott alle Dinge verwandeln

und seinen Knecht <mit Kraft erfüllen kann»>

(X. Léon-Dufour).
Hier gewinnen wir Zugang, was christlicher Glaube

eigentlich meint. Für Paulus heisst christlicher
Glaube nicht, dass man bestimmte Dinge für
wahr hält, sondern er ist Dialog mit Gott. Da nun
das menschliche Dasein in einer Kette von
Prüfungen und Nöten besteht, stützt sich der Glaube
auf Gott, der von dem erdrückenden Bösen
befreien kann. Damit ist das Leid sicherlich nicht
erklärt, denn es ist lediglich gezeigt, wie man sich
dazu verhalten soll. Wenn der Glaube so im An¬

gesicht des Todes alles auf Gott wirft, wird der
Glaube zur Hoffnung.
Von diesem Glaubensverständnis her kann Paulus
nun die wirkliche Lage des glaubenden Menschen
darlegen. In Christus ist der Sieg endgültig errungen.

Aber im jetzigen Dasein gehen Sieg und
Bedrängnis immer miteinander einher. In diesem
Zusammenschauen fällt auf das Leid ein verklärendes

Licht, es erscheint in «neuer Farbe». «Leid
ist voll und ganz Teil unserer Existenz vor dem
Ende der Zeiten. Fügt es sich unter natürlichem
Gesichtspunkt ein in die Perspektive einer
Menschheit, die unter Schmerzen auf die
Gemeinschaft der Seienden zugeht, erscheint es im
Licht dieses Glaubens als Spur eines unnachsichtig
gegen die Mächte des Todes geführten Kampfes.
Und Christus ist auf unserer Seite, um den guten
Kampf zu führen» (X. Léon-Dufour).
Wie aber kommt Paulus angesichts des schrecklichen

Leides auch nach Christi Erlösungstat zu
einem solchen Glauben? Auf diese Frage gibt Paulus

ganz klar die Antwort: aufgrund der Erfahrung

des tröstenden Geistes. «Gerechtfertigt aus
Glauben, haben wir Frieden mit Gott durch Jesus
Christus, unserem Herrn. Durch ihn haben wir
Zugang zu der Gnade erhalten, in der wir stehen,
und rühmen uns unserer Hoffnung auf die
Herrlichkeit Gottes. Mehr noch, wir rühmen uns
ebenso unserer Bedrängnis; denn wir wissen:
Bedrängnis bewirkt Geduld, Geduld aber Bewährung,

Bewährung Hoffnung. Die Hoffnung aber
lässt nicht zugrunde gehen; denn die Liebe Gottes
ist ausgegossen in unseren Herzen durch den
Heiligen Geist, der uns gegeben ist» (Rom 3, 1-5).
Welche Erfahrungen schenkt uns der Geist der
Liebe, inwiefern ermöglicht er uns Gotteserfahrung?

Paulus gibt uns da ganz konkrete Antworten.

Eine erste Gotteserfahrung im Leid durch den
Geist Gottes nennt Paulus im folgenden Text:
«Der Geist nimmt sich unserer Schwachheit an.
Denn wir wissen nicht, worum wir in gerechter
Weise beten sollen; der Geist selber tritt jedoch
für uns ein mit Seufzen, das wir nicht in Worte
fassen können. Und Gott, der die Herzen er-



33

forscht, weiss, was die Absicht des Geistes ist: Er
tritt so, wie Gott es will, fiir die Heiligen ein»

(Rom 8, 26 f.).
Entscheidend ist hier das Stichwort «Seufzen». Es

ist für uns ganz natürlich, dass wir im Leiden seufzen,

stöhnen, klagen, jammern. Aber was ist das

für ein Gestöhne. Doch meistens einfach ein Klagen

und Jammern, ohne dass daraus etwas
Helfendes wird. Es ist ein schmerzerfülltes Reden,
ohne alle Hoffnung, ohne alle Zielrichtung. Es ist

nur ein Feststellen des Leides, ohne Ausblick auf
eine neue Möglichkeit. Und dann kann es passieren,

dass wir eines Tages plötzlich, vielleicht auch
erst stammelnd, das Klagen ersetzen durch Wünschen

neuer Lebensinhalte; ein konkretes, neues
Ziel unseres Lebens taucht vor uns auf, und wir
beginnen, um die Verwirklichung dieses Zieles zu
beten. Und über dieses Einzelziel finden wir weiter

zum allumfassenden Lebensziel, zur endgültigen

Erfüllung unseres Lebens, zum Beten um
Teilhabe an der Lebensfülle Gottes. Solche
Verwandlung eines ziellosen Klagens in ein
zielgerichtetes Beten ist Wirkung des Geistes. Hier können

wir erfahren, wie Gott unserm Leben mitten
im Leid und über das Leid hinaus einen neuen
Sinn aufscheinen lässt, uns neuen Lebensinhalt
erfahren lässt, der uns Kraft gibt, das Leid ins
Gesamte einzuordnen, so dass es nicht mehr uns
ganz beherrscht, sondern in den ihm zukommenden

Teilbereich eingegliedert wird.
Eine zweite Wirkung des Geistes Gottes ist die
Liebe zu Gott - in und trotz, ja gerade wegen des

Leides. Es ist doch so, dass wir im Leid zweifach
reagieren können. Das Sprichwort sagt: Not lehrt
beten. Aber ebenso wahr ist: Not lehrt fluchen.
Wir können auf Leiderfahrung doppelt reagieren.
Wir können, und wie oft geschieht das, wegen des
Leids gegen Gott die Faust erheben, können
gegen ihn fluchen, rebellieren, uns von ihm abwenden.

Das ist eigentlich fast die «normale» Reaktion.

Denn auch gegenüber Menschen, die uns
Leid zufügen, reagieren wir mit Ablehnung,
Hass, Rache. Wenn wir trotz des Leides weiterhin
zu Gott stehen, die Liebe zu ihm nicht aufgeben,
dann ist das wieder Wirken des Geistes.

Und schliesslich ein Drittes: im Leiden hoffend
warten können. Wie rasch werden wir im Leid
mutlos, verzagt, geben auf. Wie oft klagen die
Leute im Leid: Gott hat mich verlassen. Dem
gegenüber macht der Geist uns fähig, im Leid und
trotz des Leides die Hoffnung nicht aufzugeben,
unerschütterlich auf das endgültige Heil zu harren
und zu warten: «Obwohl wir die Erstlingsgabe des

Geistes empfangen haben, seufzen wir in unseren
Herzen und halten gespannt Ausschau nach der
Annahme als Kinder, nach der Erlösung unseres
Leibes» (Rom 8,23). Paulus verwendet hier ein
griechisches Wort, das ungefähr bedeutet: den
Hals recken, um zu beobachten, was vorsieh geht;
ein Gespanntsein, wenn man irgend etwas oder
irgend jemand erwartet.
Wenn wir all diese Haltungen im Leid verwirklichen

können, so ist das deswegen, weil Gott das
alles in uns wirkt: Beten, lieben trotz allem,
hoffend erwarten und durchhalten sind letztlich nur
unsere Antworten auf die zuvorkommende Liebe,
die Gott uns im Geist zuteil werden lässt. In dieser

Haltung kann sich uns dann auch der letzte
Sinn des Leides offenbaren, den Paulus so formuliert:

«Denen, die Gott lieben, gereicht alles zum
Guten» (Rom 8, 28). Von da her können wir
verstehen, dass der Lauf der Geschichte, der für uns
so bestürzend ist, mit all dem Leid, das er zulässt,
von Gott selbst angeführt wird, der dabei einem
im voraus bestimmten Plan folgt. «Dieser der
menschlichen Geschichte vorgängige Plan entfaltet

sich im Ablauf der Zeit, bezieht die Folgen
der Sünde mit ein, zielt dabei jedoch auf dessen

Befreiung und führt schliesslich zur Herrlichkeit
Gottes» (X. Léon-Dufour).
Und wenn diese Einsicht uns geschenkt ist, könnten

wir eine letzte Gotteserfahrung im Leid
machen: Wir werden fähig, mit Christus zusammenzuarbeiten

im Kampf gegen die Sünde und damit
auch gegen das Leid. «Der Glaubende kämpft mit
Christus unablässig gegen Sünde, Tod und Leid

an, bis zu dem Tag, an dem der Mensch unterliegt
und sich demütig ganz dem überlässst, der ihn
von alledem für immer erlösen kann» (X. Léon-
Dufour).


	Unruhig ist unser Herz.... XIII

