Zeitschrift: Mariastein : Monatsblatter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 59 (1982)

Heft: 2

Artikel: Unruhig ist unser Herz.... XIll

Autor: Batler, Anselm

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1031261

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1031261
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Unruhig ist

unser Herz ... XIII

P. Anselm Biitler

Im Leiden Gott erfahren 2

In einer Religionsklasse machte ich eine Umfrage.
Die Schiiler sollten angeben, welche Erfahrungen
sie mit dem Glauben gemacht haben, welche
Schwierigkeiten sich ihnen stellen usw. Unter den
Antworten fand sich folgender Text einer vier-
zehnjihrigen Schilerin: «Ich glaube an Gott,
denn ich habe Respekt vor ihm. Ich bin mit dem
Glauben aufgewachsen. Aber erst mit etwa 11
Jahren habe ich Gott richtig realisiert. Ich gehe re-
gelmiissig in die Kirche und irgendwie fiithle ich
mich nachher leichter, lockerer. Man darf aber
nicht erst glauben, wenn man in einem tiefen
Loch 1st und man nicht mehr weiss, wie es weiter

29

geht. Denn das hilft dann sehr wahrscheinlich
nicht. Mich haben schon ein paarmal harte
Schicksalsschlige getroffen, bei denen ich nicht
weiter wusste, aber Gott hat mir aus diesem tiefen
Loch irgendwie wieder einigermassen herausge-
holfen . . . Etwas begreife ich aber nicht. Es heisst,
dass Jesus auf die Welt kam, um sie zu erlosen.
Aber warum gibt es denn soviel Krieg und wenig
Friede auf der Erde? Warum hasst man sich dann
gegenseitig? Fiir mich ist und bleibt das ein Rit-
sel.»

Ich muss ehrlich gestehen: ich war von dieser Aus-
sage der Schiilerin innerlich zugleich erschiittert
und hoch erfreut. Da bekennt ein Midchen, dass
es mit 11 Jahren durch Schicksalsschlige vom rein
anerzogenen Glauben zu einem personlichen
Gottesverhiltnis gefunden hat. Da spricht dieses
junge Midchen eine der tiefsten Wahrheiten des
Glaubens aus: wir miissen zuerst in der Finsternis
den Glauben wagen, damit wir Gott im Leid er-
fahren kénnen. Und dieses Miadchen lisst sich 1n
seinem Glauben nicht erschiittern, trotz der wohl
schwierigsten Problematik der ganzen christlichen
Frohbotschaft: Wenn Jesus uns erlést hat, warum
bleibt dann doch alles Elend weiter bestehen?

Wir haben schon im letzten Artikel dieser Reihe
von der Gotteserfahrung im Leiden gesprochen.
In diesem Artikel méchte ich versuchen, das gan-
ze Thema noch vertiefter darzulegen, gerade auf-
grund der zitierten Ausserungen des Midchens.
Als Wegweiser mochte ich Paulus nehmen, der ja
genau das Problem ausfiihrlich behandelt: War-
um noch leiden, wenn wir doch schon erldst sind?

1. Die Leidenssituation ist durch Christus noch
grosser geworden

Seien Sie iiber diesen Zwischentitel bitte nicht
schockiert. Er kann schockierend witken. In die-
sem Titel scheint doch gerade das Gegenteil des-
sen behauptet, was wir als die grosse Frohbot-
schaft glauben: In Christus ist die Leidenssitua-
tion iiberwunden. Wenn wir Paulus — aber auch
andere Autoren des NT - genau durchlesen, stos-
sen wir tatsichlich auf diese Aussage des Titels.
Schauen wir uns be1 Paulus um.



30

Paulus kommt im Rémerbrief auf die ganze Pro-
blematik des Leides zu sprechen. Er hat sich direkt
mit personlichen Leiderfahrungen auseinanderge-
setzt, die scheinbar ein Gegengewicht zur Ver-
heissung Gottes bilden und damit die Existenz im
Glauben aus dem Gleichgewicht bringen. Auf-
grund der Leidensschilderungen bei Paulus diir-
fen wir sagen: die menschliche Daseinsweise be-
steht aus einer Kette von Priifungen und Noéten.
Diese Kette von Leid bestimmt Paulus niher: es
ist die besondere menschliche Hinfilligkeit. Mit
Hinfilligkeit meint Paulus nicht einfach die Ver-
ginglichkeit aller Geschépfe, sondern eine beson-
dere Hinfilligkeit aufgrund der Siinde. Gott gibt
dem Menschen und allen Dingen Bestand. Durch
die Siinde ist die Bindung an Gott zerbrochen
worden, «der Mensch ist nur noch Schein, Ober-
fliche, er wird haltlos, entwurzelt, denn seine
Wurzel ist der lebendige Gott. Er wird verlogen,
unbestindig und, soweit er Festigkeit vortduscht,
zum Betriiger. Die Folgeerscheinung dieses Zu-
standes der (Nichtigkeit> ist der Zerfall, das heisst
ein Zustand fortwihrender Spaltung und Auflo-
sung» (X. Léon-Dufour). Diese Hinfilligkeit zeigt
sich besonders auch in der Leiblichkeit des Men-
schen. Der Leib ist sterblich und dem Zerfall aus-
gesetzt. Der Mensch ist dem Tod ausgeliefert, ja
er geht sogar selber in Richtung Selbstzerstérung.

Neben diesem Leid der Hinfilligkeit nennt Paulus
andere Leiden: die Miihsal der Arbeit, die Priifun-
gen an Leib und Seele, die Widerstinde von sei-
ten der Menschen. Hier nun macht sich schon die
Tatsache bemerkbar, dass durch Christus die Lei-
den noch grosser werden. Denn wer sich als Christ
fur Christi Auftrag einsetzt, der bekommt rasch
Feindschaft, Verleumdung, Ausstossung zu spi-
ren. Leiden, die infolge des Christseins den Men-
schen treffen, bezeichnet Paulus mit einem be-
sonderen Ausdruck: «Bedringnisse». Es geht hier
um die Leiden, die der Endzeit, der Wiederkunft
Christi vorangehen, die «eschatologischen Be-
dringnisse». Diese endzeitlichen Bedringnisse
kommen nicht erst in der Zukunft, sondern sind
mit Christus schon gekommen, denn mit thm hat
ja die Endzeit schon begonnen. Im Rémerbrief

schildert Paulus diese endzeitlichen Bedringnisse
um Christi willen drastisch: «Bedringnis, Not,
Verfolgung, Hunger, Kilte, Gefahr, Schwert. In
der Schrift steht: <Um deinetwillen werden wir
den ganzen Tag dem Tod ausgesetzt; wir werden
behandelt wie Schafe, die man zum Schlachten
bestimmt hat> (Ps. 44, 23)» (R6m 8, 35f.). Im 2.
Korintherbrief findet sich eine noch drastischere
Schilderung: «Ich ertrug mehr Miihsal (als die an-
dern), war hiufiger im Gefingnis, wurde mehr
geschlagen, war oft in Todesgefahr . . . Ich war oft
auf Reisen, gefihrdet durch Fliisse, gefihrdet
durch Riuber, gefihrdet durch das eigene Volk,
getihrdet durch Heiden, gefihrdet in der Stadt,
gefihrdet in der Wiiste, gefihrdet auf dem Meer,
gefihrdet durch falsche Briider. Ich erduldete
Miihsal und Plage, durchwachte viele Nichte, er-
trug Hunger und Durst, hiufiges Fasten, Kilte
und Blésse» (11, 23-27). Solche und dhnliche Be-
dringnis «erscheint als Folge, die der bis ans
<Ende> gegen die Macht der Siinde zu fuhrende
Kampf in dieser Welt nach sich zieht» (X. Léon-
Dufour).

Damit zeichnet sich aber erst das eigentliche Leid
ab, das durch Christus dem Menschen zu tragen
auferlegt ist. «Tod, wo ist dein Sieg? Diesem
Triumphschrei des Paulus méchte man am lieb-
sten entgegenschreien: <Christus, wo ist dein
Sieg?>. Wie kommt es, dass die Geschichte der
Menschen nach wie vor seiner Auferstehung eine
Kette von unbeschreiblichem Leid ist?» (X. Léon-
Dufour). Hier liegt doch die eigentliche Not des
Christen, wie sie auch das Midchen formuliert
hat. Da wird uns zugesichert, dass wir von Stinde
und Tod erldst sind, wird uns ein herrliches Ideal
geschildert und verheissen. Aber tatsichlich wer-
den wir von der brutalen Realitit bedringt. Es ist
eine allgemeine Tatsache: je hoher das Ideal, de-
sto grosser die Enttiuschung, wenn man feststellt,
wie weit die Tatsachen noch davon entfernt sind.
Ist es letztlich nicht gerade das, was Christen Leid
nennen? Wenn man das Leiden nicht einfach auf
Schmerzempfinden reduzieren kann, besteht es
dann nicht wesentlich im Bewusstsein einer Kluft
zwischen dem, was man prinzipiell schon errun-






32

gen weiss, und dem, was man tatsichlich in der
Hand hat? Glaubt man, dass Christus auferstan-
den und der Tod besiegt ist, so ist damit das Leid
noch nicht aus der Welt geschafft, sondern es wird
durch diesen Glauben noch verschirft. Wie kann
da Leiden — besonders Leiden, das durch Christus
noch grésser geworden ist — zu einer Gotteserfah-
rung werden?

2. Gotteserfabrung im Leiden durch die trostende
Gegenwart des Geistes.

Paulus hat die Situationen des Leides, in denen
die Christen stehen, in schonungsloser Offenheit
blossgelegt. Da wird nichts vertuscht, nichts mit
belanglosen Spriichen bagatellisiert. Aber gerade
weil Paulus die ganze Last und Hirte des Leides
erfahren hat, kann er auch glaubwiirdig sein,
wenn er uns nun verkiindet, dass mitten in diesem
Leid Gott erfahren werden kann und zwar als
Gott, der fihig ist, Leid in Freude, alles Todbrin-
gende in Lebensquellen zu verwandeln. Dazu
greift Paulus auf Abraham zuriick. Abraham war
nicht mehr fihig, Leben hervorzurufen, trotzdem
glaubte er Gott. Und in diesem Zusammenhang
bringt Paulus eine der herrlichsten Bezeichnun-
gen fir Gott: Abraham hat dem Gott geglaubt,
«der die Toten lebendig macht und das, was nicht
ist, ins Dasein ruft» (Ré6m 3, 17). Der Glaube Ab-
rahams bestand darin, «dass er einerseits dem Tod
ins Angesicht blickt, auf der andern Seite aber
weiss, dass das Leben in Gott ist. Sein Glaube be-
steht darin, dass er «gegen alle Hoffnung voll
Hoffnung glaubv, dass Gott alle Dinge verwan-
deln und seinen Knecht «mit Kraft erfiillen kanns»
(X. Léon-Dufour).

Hier gewinnen wir Zugang, was christlicher Glau-
be eigentlich meint. Fiir Paulus heisst christlicher
Glaube nicht, dass man bestimmte Dinge fiir
wahr hilt, sondern er ist Dialog mit Gott. Da nun
das menschliche Dasein in einer Kette von Prii-
fungen und Néten besteht, stiitzt sich der Glaube
auf Gott, der von dem erdriickenden Bosen be-
freien kann. Damit ist das Leid sicherlich nicht er-
klirt, denn es ist lediglich gezeigt, wie man sich
dazu verhalten soll. Wenn der Glaube so im An-

gesicht des Todes alles auf Gott wirft, wird der
Glaube zur Hoffnung.

Von diesem Glaubensverstindnis her kann Paulus
nun die wirkliche Lage des glaubenden Menschen
darlegen. In Christus ist der Sieg endgiiltig errun-
gen. Aber im jetzigen Dasein gehen Sieg und Be-
dringnis immer miteinander einher. In diesem
Zusammenschauen fillt auf das Leid ein verkli-
rendes Licht, es erscheint in «neuer Farbe». «Leid
ist voll und ganz Teil unserer Existenz vor dem
Ende der Zeiten. Figt es sich unter natiirlichem
Gesichtspunkt ein in die Perspektive einer
Menschheit, die unter Schmerzen auf die Ge-
meinschaft der Seienden zugeht, erscheint es im
Licht dieses Glaubens als Spur eines unnachsichtig
gegen die Michte des Todes gefithrten Kampfes.
Und Christus ist auf unserer Seite, um den guten
Kampf zu fithren» (X. Léon-Dufour).

Wie aber kommt Paulus angesichts des schreckli-
chen Leides auch nach Christi Erlgsungstat zu ei-
nem solchen Glauben? Auf diese Frage gibt Pau-
lus ganz klar die Antwort: aufgrund der Erfah-
rung des trostenden Geistes. «Gerechtfertigt aus
Glauben, haben wir Frieden mit Gott durch Jesus
Christus, unserem Herrn. Durch thn haben wir
Zugang zu der Gnade erhalten, in der wir stehen,
und rithmen uns unserer Hoffnung auf die Herr-
lichkeit Gottes. Mehr noch, wir rithmen uns
ebenso unserer Bedringnis; denn wir wissen: Be-
dringnis bewitkt Geduld, Geduld aber Bewih-
rung, Bewihrung Hoffnung. Die Hoffnung aber
lasst nicht zugrunde gehen; denn die Liebe Gottes
ist ausgegossen in unseren Herzen durch den Hei-
ligen Geist, der uns gegeben ist» (Rom 5, 1-5).
Welche Erfahrungen schenkt uns der Geist der
Liebe, inwiefern erméglicht er uns Gotteserfah-
rung? Paulus gibt uns da ganz konkrete Antwor-
ten.

Eine erste Gotteserfahrung im Leid durch den
Geist Gottes nennt Paulus im folgenden Text:
«Der Geist nimmt sich unserer Schwachheit an.
Denn wir wissen nicht, worum wir in gerechter
Weise beten sollen; der Geist selber tritt jedoch
fiir uns ein mit Seufzen, das wir nicht in Worte
fassen konnen. Und Gott, der die Herzen er-



forscht, weiss, was die Absicht des Geistes ist: Er
tritt so, wie Gott es will, fiir die Heiligen ein»
(R6m 8, 261.).

Entscheidend ist hier das Stichwort «Seufzen». Es
ist fiir uns ganz natiirlich, dass wir im Leiden seuf-
zen, stohnen, klagen, jammern. Aber was st das
fiir ein Gestdohne. Doch meistens einfach ein Kla-
gen und Jammern, ohne dass daraus etwas Hel-
fendes wird. Es ist ein schmerzerfiilltes Reden,
ohne alle Hoffnung, ohne alle Zielrichtung. Es ist
nur ein Feststellen des Leides, ohne Ausblick auf
eine neue Moglichkeit. Und dann kann es passie-
ren, dass wir eines Tages plotzlich, vielleicht auch
erst stammelnd, das Klagen ersetzen durch Wiin-
schen neuer Lebensinhalte; ein konkretes, neues
Ziel unseres Lebens taucht vor uns auf, und wir
beginnen, um die Verwirklichung dieses Zieles zu
beten. Und iiber dieses Einzelziel finden wir wei-
ter zum allumfassenden Lebensziel, zur endgiilti-
gen Erfiillung unseres Lebens, zum Beten um
Teilhabe an der Lebensfiille Gottes. Solche Ver-
wandlung eines ziellosen Klagens in ein zielge-
richtetes Beten ist Wirkung des Geistes. Hier kén-
nen wir erfahren, wie Gott unserm Leben mitten
im Leid und iiber das Leid hinaus einen neuen
Sinn aufscheinen lisst, uns neuen Lebensinhalt er-
fahren lisst, der uns Kraft gibt, das Leid ins Ge-
samte einzuordnen, so dass es nicht mehr uns
ganz beherrscht, sondern in den thm zukommen-
den Teilbereich eingegliedert wird.

Eine zweite Wirtkung des Geistes Gottes ist die
Liebe zu Gott - in und trotz, ja gerade wegen des
Leides. Es ist doch so, dass wir im Leid zweifach
reagieren konnen. Das Sprichwort sagt: Not lehrt
beten. Aber ebenso wahr ist: Not lehrt fluchen.
Wir konnen auf Leiderfahrung doppelt reagieren.
Wir kénnen, und wie oft geschieht das, wegen des
Leids gegen Gott die Faust ertheben, konnen ge-
gen ihn fluchen, rebellieren, uns von ihm abwen-
den. Das ist eigentlich fast die «normale» Reak-
tion. Denn auch gegeniiber Menschen, die uns
Leid zufiigen, reagieren wir mit Ablehnung,
Hass, Rache. Wenn wir trotz des Leides weiterhin
zu Gott stehen, die Liebe zu ihm nicht aufgeben,
dann ist das wieder Wirken des Geistes.

33

Und schliesslich ein Drittes: im Leiden hoffend
warten konnen. Wie rasch werden wir im Leid
mutlos, verzagt, geben auf. Wie oft klagen die
Leute im Leid: Gott hat mich verlassen. Dem ge-
geniiber macht der Geist uns fihig, im Leid und
trotz des Leides die Hoffnung nicht aufzugeben,
unerschiitterlich auf das endgiiltige Heil zu harren
und zu warten: «Obwohl wir die Erstlingsgabe des
Geistes empfangen haben, seufzen wir in unseren
Herzen und halten gespannt Ausschau nach der
Annahme als Kinder, nach der Erlésung unseres
Leibes» (Rom 8, 23). Paulus verwendet hier ein
griechisches Wort, das ungefihr bedeutet: den
Hals recken, um zu beobachten, was vor sich geht;
ein Gespanntsein, wenn man irgend etwas oder it-
gend jemand erwartet.

Wenn wir all diese Haltungen im Leid verwirkli-
chen konnen, so ist das deswegen, weil Gott das
alles in uns wirkt: Beten, lieben trotz allem, hof-
fend erwarten und durchhalten sind letztlich nur
unsere Antworten auf die zuvorkommende Liebe,
die Gott uns im Geist zuteil werden lisst. In die-
ser Haltung kann sich uns dann auch der letzte
Sinn des Leides offenbaren, den Paulus so formu-
liert: «Denen, die Gott lieben, gereicht alles zum
Guten» (Rom 8, 28). Von da her konnen wir ver-
stehen, dass der Lauf der Geschichte, der fiir uns
so bestiirzend ist, mit all dem Leid, das er zulisst,
von Gott selbst angefiihrt wird, der dabei einem
im voraus bestimmten Plan folgt. «Dieser der
menschlichen Geschichte vorgingige Plan entfal-
tet sich im Ablauf der Zeit, bezieht die Folgen
der Siinde mit ein, zielt dabei jedoch auf dessen
Befreiung und fiihrt schliesslich zur Herrlichkeit
Gottes» (X. Léon-Dufour).

Und wenn diese Einsicht uns geschenkt ist, kénn-
ten wir eine letzte Gotteserfahrung im Leid ma-
chen: Wir werden fihig, mit Christus zusammen-
zuarbeiten im Kampf gegen die Siinde und damit
auch gegen das Leid. «Der Glaubende kimpft mit
Christus unablissig gegen Siinde, Tod und Leid
an, bis zu dem Tag, an dem der Mensch unterliegt
und sich demiitig ganz dem iibetlissst, der ithn
von alledem fur immer erlosen kann» (X. Léon-
Dufour).



	Unruhig ist unser Herz.... XIII

