Zeitschrift: Mariastein : Monatsblatter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 59 (1982)

Heft: 1

Artikel: "Unruhig ist unser Herz...". XII

Autor: Batler, Anselm

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1031259

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1031259
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

ren Kontakt. Wir wollen den Menschen, mit de-
nen wir es zu tun haben, einerseits mit grosser und
weitgespannter Verstindnisbereitschaft begegnen,
andererseits thnen unser Profil deutlich zeigen.
Ich glaube, dass heute nur der Einfluss auf unsere
Gesellschaft nehmen kann, der einerseits eine
grosse Toleranzbreite und andererseits ein deut-
lich erkennbares Profil hat. Wir freuen uns iiber
zwanglose Gespriachsmoglichkeiten mit unseren
Giisten, uiber selbstverstindliche Kommunikation
beim Empfang, im Speisesaal, bei der Zimmerver-
teilung oder beim Bericht tiber uns. Daraus erga-
ben sich oft weitere Kontakte und personliche Be-
gegnungen.
Wir freuen uns, wenn Giste zu unseren Gebets-
zeiten und Gottesdiensten kommen, wollen aber
keinerlei Erwartungsdruck ausiiben. Wir haben ei-
nen guten Kontakt zum umliegenden Lebens-
kreis: das erscheint uns sehr wichtig. Wir treiben
Jugendarbeit in unserem Dorf Rodelsee und hal-
ten Verbindung zu den Miitterkreisen der Um-
gebung. Der Grossturngau Wiirzburg hile all-
jahrlich ein beliebtes Berg-Sportfest ab, und die
sommerlichen Zeltlager locken auch Kinder aus
der Umgebung zu lingerem Aufenthalt auf den
Schwanberg. Die Glieder der Communitit haben
immer wieder aufs neue darum zu kimpfen, dem
Gebet den ersten Platz einzurdumen, die Span-
nung zwischen Einzelpersonlichkeit und Gemein-
schaft auszuhalten, den anderen in seiner geistli-
chen Herkunft und in seinem Frommigkeitsstil
anzunehmen und die Zuordnung von Sammlung
und Sendung geistlich fruchtbar zu bewiltigen.
Wir wissen uns darin solidarisch mit vielen Chri-
sten und wollen durch unser Zusammenleben
glaubhaft zeigen, dass Menschsein und Christsein
eine begliickende Einheit bilden kénnen.

Maria Pfister

«Unruhig

st unser Herz .. .» XII

P. Anselm Biitler

Im Leiden Gott erfahren

Im Leiden Gott erfahren! Ist das nicht ein Wider-
spruch? Ist nicht gerade das Leiden jene Tatsache,
durch die viele Menschen in ithrem Gottglauben
zum Scheitern kommen? Denken wir etwa an die



Aussage von A. Camus: «Ich kann nicht an einen
Gott glauben, der unschuldige Kinder so schreck-
lich leiden lisst>. Und Georg Biichner hat den be-
kannten Satz geschrieben: «Die Frage <Warum
leide ich?> ist der Fels des Atheismus.» Heute
stellt sich diese Frage wohl in einer einmaligen
Heftigkeit. Gewiss gab es immer schon Leiden,
vielleicht mehr und schrecklichere Leiden als heu-
te. Aber heute werden uns durch die modernen
Kommunikationsmittel die schrecklichen Leiden
der Menschen auf der ganzen Erde Tag fiir Tag vor
Augen gestellt. Wir sehen vor uns ein riesiges
Meer von Leiden. Und da stellt sich die Frage mit
neuer, fast todlicher Heftigkeit: «Wie vertrigt sich
das Meer der Leiden mit der Macht und der Giite
Gottes? Ist Gott angesichts des Leidens ohnmich-
tig oder grausam und sadistisch?» Die uns vom
Katechismusunterricht her geliufige Antwort:
Gott will das Leiden nicht, er lisst es nur zu, bie-
tet weder Trost noch Hilfe. Denn wer Leiden zu-
lisst, geschehen lisst, ist nicht viel besser als derje-
nige, der Leiden verursacht. — Allerdings miissen
wir doch auf eine gewisse Einseitigkeit der Vor-
wiirfe an Gott hinweisen. «Viele Menschen, die
wegen der Leiden in der Welt heute Gott vor ithr
Tribunal ziehen, handeln inkonsequent: Alle Er-
rungenschaften der Neuzeit, die Werke der Wis-
senschaft und Technik nehmen sie fiir sich allein
in Beschlag — dafiir wird Gott nicht beansprucht.
Aber fiir die Untaten, fiir die Leiden, die Men-
schen den Menschen antun, wird plétzlich ein
ganz Anderer, sonst Vergessener, nimlich Gott,
verantwortlich gemacht. Der Mensch will es nicht
gewesen sein, er sucht ein Alibi» (H. Fries).

1. Gotteserfahrung im Leid nach der Heiligen
Schrift

Nun ist es allerdings so, dass auch die Heilige
Schrift das Leid letztlich auf Gott zuriickfithrt. Im
Unterschied zur soeben zitierten heutigen Einstel-
lung wird aber in der Heiligen Schrift auch das
Gute auf Gott zuriickgefiithrt. Nach der Heiligen
Schrift ist Gott sowohl im Gliick als auch 1m Leid
erfahrbar, wenn auch unter verschiedenem
Aspekt: das eine Mal als der Lebensspender, das

andere Mal als . . . Hier nun bleibt die Aussage of-
fen, weil das Problem des Bosen im Verlauf der
biblischen Schriften nicht immer gleich beurteilt
wird. Bevor wir ausfiihrlicher auf diese Frage ein-
gehen, soll doch noch die Frage der Urheberschaft
des Leides differenziert beantwortet werden; wie
wir das heute sehen: «In der Summe der Leiden
gibt es einen sehr hohen Anteil (Krieg, Unter-
driickung, Verfolgung, Armut, Hunger), den die
Menschen selbst abschaffen kénnten mit ihren
Kriften, mit threr Liebe, mit ihrem Widerstand.
Gewiss, es bleibt das nicht abschaffbare Leid:
Krankheit, Alter und nicht zuletzt und vor allem:
der Tod» (H. Fries).

Wie sieht nun die Heilige Schrift den Zusammen-
hang zwischen Leid und Gotteserfahrung? Eine
erste Form der Gotteserfahrung im Leid besteht in
der Erfahrung der Abwesenheit Gottes: Wenn es
gut geht, ist das ein Zeichen, dass Gott da ist;
wenn es schlecht geht, Zeichen, dass Gott sich
entfernt hat. So klagt der Psalmist: «Unser Herz
ist von dir nicht gewichen, noch abgeglitten unser
Schritt von deinem Pfad. Doch du hast uns ver-
stossen an den Ort der Schakale und uns bedeckt
mit Finsternis . . . Warum verbirgst du dein Ange-
sicht, vergisst unsere Not und Bedringnis» (Ps
44,191.,23). In einem weiteren Schritt wird Gott
im Leid erfahren als der gerecht Strafende. So be-
kennt es Asarja im Feuerofen: «Du hast gerechte
Strafen verhingt, in allem, was du iiber uns ge-
bracht hast und iber Jerusalem, die heilige Stadt
unserer Viter. Ja, nach Wahrheit und Recht hast
du all dies wegen unserer Siinden herbeigefiihrt.
Denn wir haben gesiindigt und durch Treubruch
gefrevelt und haben in allem gefehlt» (Dan
3,281.).

Aber diese Antwort gilt nicht fiir alle Leiden,
denn auch Unschuldige leiden, auch sie treffen
Schicksalsschlige. Das ganze Buch Ijob ist ein Ver-
such, wie Gott in solchen Leiden erfahren werden
kann. Hier findet sich zum ersten Mal eine Ant-
wort, die andeutet, dass Gott im Leiden als der
Gegenwirtige, ja Befreiende, Erlosende erfahren
werden kann: «Da antwortete Ijob dem Herrn
und sprach: Ich hab erkannt, dass du alles ver-



magst . .. Vom Horensagen nur hatte ich von dir
vernommen; jetzt aber hat mein Auge dich ge-
schaut. Darum widerrufe ich und atme auf, in
Staub und Asche» (42, 11f.,6). Diese Aussage ist
héchst illustrativ. Zuerst einmal wird der Unter-
schied gemacht zwischen «Horensagen von Gott»
und «Gott direkt erfahren». Wer Gott nur vom
Horensagen kennt, der rebelliert gegen Gott im
Leiden, wie es Ijob getan hatte. Wer aber Gott sel-
ber schaut, der atmet auf in Staub und Asche. In
Staub und Asche aufatmen besagt: Ijob bleibt mit
seiner Krankheit behaftet, wird nicht befreit.
Aber jetzt kann er aufatmen, weil er Gott erfah-
ren hat und in dieser Gotteserfahrung erleben
durfte, dass Gott ein Gliick verleiht, im Vergleich
zu dem das Leid zwar Leid bleibt, aber seine be-
driickende Last verliert. Er kann jetzt im Leid auf-
atmen. Die Gotteserfahrung im Leid gibt Kraft,
dass Leid nicht niederdriickt, so dass der Mensch
kaum mehr atmen kann, sondern dank der Kraft
kann der Mensch sich aufrichten und wieder frei
atmen im Leid.

Damit sind wir eigentlich schon an der Schwelle
jener Aussagen angekommen, die Jesus tiber das
Leid und die Gotteserfahrung macht.

Zentral ist hier Jesu Verheissungswort: «Kommt
alle zu mir, die ihr miihselig und beladen seid, ich
will euch erquicken» (Mt 11, 28). Worin diese «Er-
quickung» besteht, zeigt an anderer Stelle der Zu-
sammenhang, in den ein anderes Wort Jesu, das
auf Leiden Bezug nimmt, gestellt ist: Das Wort
vom Kreuz-Tragen: «Wer nicht sein Kreuz trigt
und mit mir geht, kann nicht mein Jiinger sein»
(Lk 14, 27). Bei allen Synoptikern folgt auf die
Aufforderung zum Kreuz-Tragen und zur Nach-
folge der Bericht von der Verklirung. Damit ist
gezeigt, dass das Kreuztragen verbunden ist mit
einer besonderen Gotteserfahrung. Der Bericht
von der Verklirung beginnt mit der Zeitangabe:
«Nach sechs Tagen» (vgl. etwa Mt 17, 1). «Dieser
siebte Tag hat symbolische Bedeutung. Es ist der
Tag der Ruhe Gottes, kein Tag wie alle andern.
Der siebte Tag verweist auch nicht nur auf die Un-
terbrechung des Ublichen, er verweist innerhalb
des Ublichen auf die wunderbare Moglichkeit ei-

ner Gegenwart Gottes. Am siebten Tage steht die
Zeit nicht still. Aber die Zeit wird da in besonde-
rer Weise aufgeschlossen fiir die Ewigkeit. Der
siebte Tag ist das eschatoligische Hoffnungszei-
chen Gottes in der Ordnung der Zeit» (R. Strunk).
Mit dieser Zusammenstellung von Kreuz-Tragen,
Leiden und Verklirung ist eine wichtige theologi-
sche Aussage gemacht: Leiden kann Ort der Er-
fahrung des lebensrettenden Gottes sein. Wenn
Nachfolge Jesu nur reines Kreuz-Tragen, reines
Leiden wire, miisste sich daraus eine diistere,
letztlich lebensverichtliche religiose Todessehn-
sucht entwickeln, die keine Hoffnung kennt, ge-
nauso wie Nachfolge Christi, die nur Gliickserfah-
rung kennt, enthusiastische Formen annehmen
wiirde, die tiber die Leiden der Gegenwart hinaus-
zustreben versuchte. Die wirkliche Nachfolge Jesu
vereinigt beides: Kreuz und Verklirung. Im
Kreuz-Tragen darf und kann der Christ immer
wieder Stunden der Verklirung erfahren, in de-
nen Gott ihm mit begliickender Gegenwart er-

fahrbar wird.

2. Gotteserfahrung im Leiden konkret

Was die biblischen Schriftsteller aufgrund ihrer
Erfahrung in den Texten der Heiligen Schrift be-
zeugen, das wird heute konkret von Christen er-
fahren, die um Christi willen schwere Leiden er-
dulden miissen. Eindriicklich zeigt sich das bei
Christen in Siidamerika, die wegen ihres christli-
chen Einsatzes fiir die Unterdriickten verfolgt, in
Gefingnisse geworfen, gefoltert werden. Hier ei-
nes der vielen Ereignisse: Die Indianer von Meruri
wurden durch einen Missionspater dazu gebracht,
dass sie vor der Gewalt nicht mehr resignierten,
sondern ihr Recht auf Boden und Eigentum wahr-
nahmen. Mit Hilfe der Bibel erkannten sie ihr
menschliches Lebensrecht und lernten es verteidi-
gen gegen die, die es ihnen riicksichtslos aberken-
nen wollten. Die Antwort der Michtigen war Ge-
walt. Am 15. Juli 1976 tiberfielen sie die Missions-
station, um Vergeltung zu iiben. Ein Missionar,
der ihnen entgegentrat, wurde misshandelt. Die
Eindringlinge schossen dem Hiuptling der India-
ner in den Riicken. Als andere Indianer herbeilie-






10

fen, wurde noch einmal von den michtigen Land-
besitzern das Feuer erdffnet, es gab eine Reihe
Verletzter, ein Indianer starb auf dem Weg ins
Krankenhaus. Aber die Indianer von Meruri ha-
ben nicht resigniert. Thnen wurde bewusst, dass
sie eine Gemeinschaft von Mirtyrern geworden
waren. Und wo erst Opfer zu Mirtyrern werden,
da kann Kraft zum Widerstand wachsen, weil
eine Kraft der Hoffnung vorhanden ist.

Uberall auf dem ganzen siidamerikanischen Kon-
tinent werden dhnliche Erfahrungen gemacht. In
Basisgemeinden wird die Bibel gemeinsam gele-
sen, wird die Geschichte Jesu mit der eigenen Ge-
schichte in Verbindung gebracht, entdeckt man
eine Fiille von Beziehungen und Ubereinstim-
mungen. Der Jesus der Evangelien ist nicht linger
Herr-Gott im Himmel, er ist einer der ithren, Jesus
der Armen. Die Ohnmacht, die gegeniiber Lati-
fundienbesitzern etlitten wurde, muss nicht mehr
in lauter Passivitit enden. Sie kann als bewusst ge-
wordene Ohnmacht, entsprechend der Ohn-
machtsetfahrung Jesu, auch neue Befreiungskrif-
te entwickeln. Ein brasilianischer Landarbeiter,
der grundlos verhaftet wurde, weil er Mitglied ei-
ner christlichen Basisgruppe war und allein deswe-
gen fiir subversiv galt, formuliert sein Hafterleb-
nis so: «Man hat uns in eine Zelle gesperrt. In der
Zelle ist man geneigt, schwach zu werden, aber Je-
sus Christus und der Heilige Geist haben uns
nicht verlassen . . . Ich war recht froh. Weil ich Je-
sus Christus viel niber erfabren habe. Ich habe
verstanden, auf welchem Weg er gekommen ist;
ich habe gesehen, dass es ein sehr schmaler Weg
ist, und ich habe gemerkt, dass die Menschen von
Gott weit entfernt sind . . . Gott hat uns aufgetra-
gen, dass das Volk frei und christlich sei. Gott ist
der, der alles erschaffen hat. Darum ist das Volk
Gottes die Gerechtigkeit auf Erden. Und wegen
der Gerechtigkeit sind wir verhaftet worden, aber
Jesus hat uns schon gewarnt und gesagt, dass man
die verfolgen wird, die ihm nachfolgens».

Diese Aussage bezeugt, dass im Leiden Gott er-
fahren werden kann als jener, der mitten im Lei-
den froh macht. Und das ist eine Grunderfahrung
bei den verschiedenen christlichen Basisgruppen

in Lateinamerika. Die Entdeckung der Nachfolge
Jesu ist die Entdeckung der eigenen Lebenssitua-
tion und in einem damit die Entdeckung ihres
moglichen Wandels. Ein wichtiger Gesichtspunkt
ist dabei, dass erfahrenes Leiden nicht mehr
selbstverstindlich das Stigma der Sinnlosigkeit
trigt und deswegen in Verzweiflung fithren muss,
sondern dass Leidenserfahrung, die in der Nach-
folge des leidenden Christus gesehen wird, einen
Sinn gewinnen kann, weil sie in eine spirituelle
Gemeinschaft und auf einen verheissungsvollen
Weg bringt.

Was hier an einem Beispiel gezeigt wurde, ist Ver-
wirklichung der grundsitzlichen christlichen Er-
fahrung von der Gegenwart Gottes im Leiden.
Leiden und Sterben sind nie Orte und Zeiten der
Abwesenheit oder des Zornes Gottes, sie sind
Orte und Zeiten, da Gott dem Menschen aufge-
hen und begegnen kann — und begegnet. Eben-
dies ist die Offenbarung Gottes im Kreuz Jesu
Christi, ebendies ist Kreuzestheologie: Der
scheinbare Ort und die scheinbare Stunde der Ab-
wesenheit Gottes und seiner Ohnmacht ist die
Stunde seiner intensivsten Nihe. Das wird im Lei-
den und Sterben Jesu offenbar, das wird bestitigt
durch Jesu Auferweckung von den Toten. Wenn
Gott wirklich Gott ist, die alles bestimmende
Wirklichkeit, dann kann Leiden und Tod fiir thn
kein Hindernis sein, dann ist das Leiden keine
Schranke fiir seine Gegenwart. Auch im Leiden
verwirklicht sich die Wahrheit, dass Gott mit uns
geht, dass er ein Gott mit uns ist, dass er mit uns
leidet.



11




	"Unruhig ist unser Herz...". XII

