
Zeitschrift: Mariastein : Monatsblätter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 59 (1982)

Heft: 1

Artikel: "Unruhig ist unser Herz...". XII

Autor: Bütler, Anselm

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1031259

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1031259
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


6

ren Kontakt. Wir wollen den Menschen, mit
denen wir es zu tun haben, einerseits mit grosser und
weitgespannter Verständnisbereitschaft begegnen,
andererseits ihnen unser Profil deutlich zeigen.
Ich glaube, dass heute nur der Einfluss auf unsere
Gesellschaft nehmen kann, der einerseits eine

grosse Toleranzbreite und andererseits ein deutlich

erkennbares Profil hat. Wir freuen uns über
zwanglose Gesprächsmöglichkeiten mit unseren
Gästen, über selbstverständliche Kommunikation
beim Empfang, im Speisesaal, bei der Zimmerverteilung

oder beim Bericht über uns. Daraus ergaben

sich oft weitere Kontakte und persönliche
Begegnungen.
Wir freuen uns, wenn Gäste zu unseren Gebetszeiten

und Gottesdiensten kommen, wollen aber
keinerlei Erwartungsdruck ausüben. Wir haben
einen guten Kontakt zum umliegenden Lebenskreis:

das erscheint uns sehr wichtig. Wir treiben
Jugendarbeit in unserem Dorf Rödelsee und halten

Verbindung zu den Mütterkreisen der
Umgebung. Der Grossturngau Würzburg hält
alljährlich ein beliebtes Berg-Sportfest ab, und die
sommerlichen Zeltlager locken auch Kinder aus
der Umgebung zu längerem Aufenthalt auf den
Schwanberg. Die Glieder der Communität haben
immer wieder aufs neue darum zu kämpfen, dem
Gebet den ersten Platz einzuräumen, die Spannung

zwischen Einzelpersönlichkeit und Gemeinschaft

auszuhalten, den anderen in seiner geistlichen

Herkunft und in seinem Frömmigkeitsstil
anzunehmen und die Zuordnung von Sammlung
und Sendung geistlich fruchtbar zu bewältigen.
Wir wissen uns darin solidarisch mit vielen Christen

und wollen durch unser Zusammenleben
glaubhaft zeigen, dass Menschsein und Christsein
eine beglückende Einheit bilden können.

Maria Pfister

«Unruhig
ist unser Herz ...» XII
P. Anselm Bütler

Im Leiden Gott erfahren

Im Leiden Gott erfahren! Ist das nicht ein
Widerspruch? Ist nicht gerade das Leiden jene Tatsache,
durch die viele Menschen in ihrem Gottglauben
zum Scheitern kommen? Denken wir etwa an die



7

Aussage von A. Camus: «Ich kann nicht an einen
Gott glauben, der unschuldige Kinder so schrecklich

leiden lässt». Und Georg Büchner hat den
bekannten Satz geschrieben: «Die Frage <Warum
leide ich?> ist der Fels des Atheismus.» Fleute
stellt sich diese Frage wohl in einer einmaligen
Heftigkeit. Gewiss gab es immer schon Leiden,
vielleicht mehr und schrecklichere Leiden als heute.

Aber heute werden uns durch die modernen
Kommunikationsmittel die schrecklichen Leiden
der Menschen auf der ganzen Erde Tag für Tag vor
Augen gestellt. Wir sehen vor uns ein riesiges
Meer von Leiden. Und da stellt sich die Frage mit
neuer, fast tödlicher Heftigkeit: «Wie verträgt sich
das Meer der Leiden mit der Macht und der Güte
Gottes? Ist Gott angesichts des Leidens ohnmächtig

oder grausam und sadistisch?» Die uns vom
Katechismusunterricht her geläufige Antwort:
Gott will das Leiden nicht, er lässt es nur zu, bietet

weder Trost noch Hilfe. Denn wer Leiden zu-
lässt, geschehen lässt, ist nicht viel besser als derjenige,

der Leiden verursacht. - Allerdings müssen
wir doch auf eine gewisse Einseitigkeit der
Vorwürfe an Gott hinweisen. «Viele Menschen, die

wegen der Leiden in der Welt heute Gott vor ihr
Tribunal ziehen, handeln inkonsequent: Alle
Errungenschaften der Neuzeit, die Werke der
Wissenschaft und Technik nehmen sie für sich allein
in Beschlag - dafür wird Gott nicht beansprucht.
Aber für die Untaten, für die Leiden, die
Menschen den Menschen antun, wird plötzlich ein

ganz Anderer, sonst Vergessener, nämlich Gott,
verantwortlich gemacht. Der Mensch will es nicht
gewesen sein, er sucht ein Alibi» (H. Fries).

1. Gotteserfahrung im Leid nach der Heiligen
Schrift

Nun ist es allerdings so, dass auch die Heilige
Schrift das Leid letztlich auf Gott zurückführt. Im
Unterschied zur soeben zitierten heutigen Einstellung

wird aber in der Heiligen Schrift auch das

Gute auf Gott zurückgeführt. Nach der Heiligen
Schrift ist Gott sowohl im Glück als auch im Leid
erfahrbar, wenn auch unter verschiedenem
Aspekt: das eine Mal als der Lebensspender, das

andere Mal als... Hier nun bleibt die Aussage
offen, weil das Problem des Bösen im Verlauf der
biblischen Schriften nicht immer gleich beurteilt
wird. Bevor wir ausführlicher auf diese Frage
eingehen, soll doch noch die Frage der Urheberschaft
des Leides differenziert beantwortet werden; wie
wir das heute sehen: «In der Summe der Leiden
gibt es einen sehr hohen Anteil (Krieg,
Unterdrückung, Verfolgung, Armut, Hunger), den die
Menschen selbst abschaffen könnten mit ihren
Kräften, mit ihrer Liebe, mit ihrem Widerstand.
Gewiss, es bleibt das nicht abschaffbare Leid:
Krankheit, Alter und nicht zuletzt und vor allem:
der Tod» (H. Fries).
Wie sieht nun die Heilige Schrift den Zusammenhang

zwischen Leid und Gotteserfahrung? Eine
erste Form der Gotteserfahrung im Leid besteht in
der Erfahrung der Abwesenheit Gottes: Wenn es

gut geht, ist das ein Zeichen, dass Gott da ist;
wenn es schlecht geht, Zeichen, dass Gott sich
entfernt hat. So klagt der Psalmist: «Unser Herz
ist von dir nicht gewichen, noch abgeglitten unser
Schritt von deinem Pfad. Doch du hast uns
Verstössen an den Ort der Schakale und uns bedeckt
mit Finsternis Warum verbirgst du dein Angesicht,

vergisst unsere Not und Bedrängnis» (Ps
44,19 f., 23). In einem weiteren Schritt wird Gott
im Leid erfahren als der gerecht Strafende. So
bekennt es Asarja im Feuerofen: «Du hast gerechte
Strafen verhängt, in allem, was du über uns
gebracht hast und über Jerusalem, die heilige Stadt
unserer Väter. Ja, nach Wahrheit und Recht hast
du all dies wegen unserer Sünden herbeigeführt.
Denn wir haben gesündigt und durch Treubruch
gefrevelt und haben in allem gefehlt» (Dan
3, 28f.).
Aber diese Antwort gilt nicht für alle Leiden,
denn auch Unschuldige leiden, auch sie treffen
Schicksalsschläge. Das ganze Buch Ijob ist ein
Versuch, wie Gott in solchen Leiden erfahren werden
kann. Hier findet sich zum ersten Mal eine
Antwort, die andeutet, dass Gott im Leiden als der
Gegenwärtige, ja Befreiende, Erlösende erfahren
werden kann: «Da antwortete Ijob dem Herrn
und sprach: Ich hab erkannt, dass du alles ver-



8

magst Vom Hörensagen nur hatte ich von dir
vernommen; jetzt aber hat mein Auge dich
geschaut. Darum widerrufe ich und atme auf, in
Staub und Asche» (42, lf.,6). Diese Aussage ist
höchst illustrativ. Zuerst einmal wird der Unterschied

gemacht zwischen «Hörensagen von Gott»
und «Gott direkt erfahren». Wer Gott nur vom
Hörensagen kennt, der rebelliert gegen Gott im
Leiden, wie es Ijob getan hatte. Wer aber Gott selber

schaut, der atmet auf in Staub und Asche. In
Staub und Asche aufatmen besagt: Ijob bleibt mit
seiner Krankheit behaftet, wird nicht befreit.
Aber jetzt kann er aufatmen, weil er Gott erfahren

hat und in dieser Gotteserfahrung erleben
durfte, dass Gott ein Glück verleiht, im Vergleich
zu dem das Leid zwar Leid bleibt, aber seine
bedrückende Last verliert. Er kann jetzt im Leid
aufatmen. Die Gotteserfahrung im Leid gibt Kraft,
dass Leid nicht niederdrückt, so dass der Mensch
kaum mehr atmen kann, sondern dank der Kraft
kann der Mensch sich aufrichten und wieder frei
atmen im Leid.
Damit sind wir eigentlich schon an der Schwelle
jener Aussagen angekommen, die Jesus über das

Leid und die Gotteserfahrung macht.
Zentral ist hier Jesu Verheissungswort: «Kommt
alle zu mir, die ihr mühselig und beladen seid, ich
will euch erquicken» (Mt 11, 28). Worin diese
«Erquickung» besteht, zeigt an anderer Stelle der
Zusammenhang, in den ein anderes Wort Jesu, das

auf Leiden Bezug nimmt, gestellt ist: Das Wort
vom Kreuz-Tragen: «Wer nicht sein Kreuz trägt
und mit mir geht, kann nicht mein Jünger sein»

(Lk 14, 27). Bei allen Synoptikern folgt auf die
Aufforderung zum Kreuz-Tragen und zur Nachfolge

der Bericht von der Verklärung. Damit ist
gezeigt, dass das Kreuztragen verbunden ist mit
einer besonderen Gotteserfahrung. Der Bericht
von der Verklärung beginnt mit der Zeitangabe:
«Nach sechs Tagen» (vgl. etwa Mt 17, 1). «Dieser
siebte Tag hat symbolische Bedeutung. Es ist der
Tag der Ruhe Gottes, kein Tag wie alle andern.
Der siebte Tag verweist auch nicht nur auf die
Unterbrechung des Üblichen, er verweist innerhalb
des Üblichen auf die wunderbare Möglichkeit ei¬

ner Gegenwart Gottes. Am siebten Tage steht die
Zeit nicht still. Aber die Zeit wird da in besonderer

Weise aufgeschlossen für die Ewigkeit. Der
siebte Tag ist das eschatoligische Hoffnungszeichen

Gottes in der Ordnung der Zeit» (R. Strunk).
Mit dieser Zusammenstellung von Kreuz-Tragen,
Leiden und Verklärung ist eine wichtige theologische

Aussage gemacht: Leiden kann Ort der
Erfahrung des lebensrettenden Gottes sein. Wenn
Nachfolge Jesu nur reines Kreuz-Tragen, reines
Leiden wäre, müsste sich daraus eine düstere,
letztlich lebensverächtliche religiöse Todessehnsucht

entwickeln, die keine Hoffnung kennt,
genauso wie Nachfolge Christi, die nur Glückserfahrung

kennt, enthusiastische Formen annehmen
würde, die über die Leiden der Gegenwart
hinauszustreben versuchte. Die wirkliche Nachfolge jesu
vereinigt beides: Kreuz und Verklärung. Im
Kreuz-Tragen darf und kann der Christ immer
wieder Stunden der Verklärung erfahren, in
denen Gott ihm mit beglückender Gegenwart
erfahrbar wird.

2. Gotteserfahrung im Leiden konkret
Was die biblischen Schriftsteller aufgrund ihrer
Erfahrung in den Texten der Heiligen Schrift
bezeugen, das wird heute konkret von Christen
erfahren, die um Christi willen schwere Leiden
erdulden müssen. Eindrücklich zeigt sich das bei
Christen in Südamerika, die wegen ihres christlichen

Einsatzes für die Unterdrückten verfolgt, in
Gefängnisse geworfen, gefoltert werden. Hier
eines der vielen Ereignisse: Die Indianer von Meruri
wurden durch einen Missionspater dazu gebracht,
dass sie vor der Gewalt nicht mehr resignierten,
sondern ihr Recht auf Boden und Eigentum
wahrnahmen. Mit Hilfe der Bibel erkannten sie ihr
menschliches Lebensrecht und lernten es verteidigen

gegen die, die es ihnen rücksichtslos aberkennen

wollten. Die Antwort der Mächtigen war
Gewalt. Am 15. Juli 1976 überfielen sie die Missionsstation,

um Vergeltung zu üben. Ein Missionar,
der ihnen entgegentrat, wurde misshandelt. Die
Eindringlinge schössen dem Häuptling der Indianer

in den Rücken. Als andere Indianer herbeilie-





10

fen, wurde noch einmal von den mächtigen
Landbesitzern das Feuer eröffnet, es gab eine Reihe
Verletzter, ein Indianer starb auf dem Weg ins
Krankenhaus. Aber die Indianer von Meruri
haben nicht resigniert. Ihnen wurde bewusst, dass
sie eine Gemeinschaft von Märtyrern geworden
waren. Und wo erst Opfer zu Märtyrern werden,
da kann Kraft zum Widerstand wachsen, weil
eine Kraft der Hoffnung vorhanden ist.
Überall auf dem ganzen südamerikanischen
Kontinent werden ähnliche Erfahrungen gemacht. In
Basisgemeinden wird die Bibel gemeinsam gelesen,

wird die Geschichte Jesu mit der eigenen
Geschichte in Verbindung gebracht, entdeckt man
eine Fülle von Beziehungen und Übereinstimmungen.

DerJesus der Evangelien ist nicht länger
Herr-Gott im Himmel, er ist einer der ihren, Jesus
der Armen. Die Ohnmacht, die gegenüber
Latifundienbesitzern erlitten wurde, muss nicht mehr
in lauter Passivität enden. Sie kann als bewusst
gewordene Ohnmacht, entsprechend der
Ohnmachtserfahrung Jesu, auch neue Befreiungskräfte

entwickeln. Ein brasilianischer Landarbeiter,
der grundlos verhaftet wurde, weil er Mitglied
einer christlichen Basisgruppe war und allein deswegen

für subversiv galt, formuliert sein Hafterlebnis

so: «Man hat uns in eine Zelle gesperrt. In der
Zelle ist man geneigt, schwach zu werden, aber Jesus

Christus und der Heilige Geist haben uns
nicht verlassen Ich war recht froh. Weil ich
Jesus Christus viel näher erfahren habe. Ich habe
verstanden, auf welchem Weg er gekommen ist;
ich habe gesehen, dass es ein sehr schmaler Weg
ist, und ich habe gemerkt, dass die Menschen von
Gott weit entfernt sind Gott hat uns aufgetragen,

dass das Volk frei und christlich sei. Gott ist
der, der alles erschaffen hat. Darum ist das Volk
Gottes die Gerechtigkeit auf Erden. Und wegen
der Gerechtigkeit sind wir verhaftet worden, aber
Jesus hat uns schon gewarnt und gesagt, dass man
die verfolgen wird, die ihm nachfolgen».
Diese Aussage bezeugt, dass im Leiden Gott
erfahren werden kann als jener, der mitten im Leiden

froh macht. Und das ist eine Grunderfahrung
bei den verschiedenen christlichen Basisgruppen

in Lateinamerika. Die Entdeckung der Nachfolge
Jesu ist die Entdeckung der eigenen Lebenssituation

und in einem damit die Entdeckung ihres
möglichen Wandels. Ein wichtiger Gesichtspunkt
ist dabei, dass erfahrenes Leiden nicht mehr
selbstverständlich das Stigma der Sinnlosigkeit
trägt und deswegen in Verzweiflung führen muss,
sondern dass Leidenserfahrung, die in der Nachfolge

des leidenden Christus gesehen wird, einen
Sinn gewinnen kann, weil sie in eine spirituelle
Gemeinschaft und auf einen verheissungsvollen
Weg bringt.
Was hier an einem Beispiel gezeigt wurde, ist
Verwirklichung der grundsätzlichen christlichen
Erfahrung von der Gegenwart Gottes im Leiden.
Leiden und Sterben sind nie Orte und Zeiten der
Abwesenheit oder des Zornes Gottes, sie sind
Orte und Zeiten, da Gott dem Menschen aufgehen

und begegnen kann - und begegnet. Eben-
dies ist die Offenbarung Gottes im Kreuz Jesu
Christi, ebendies ist Kreuzestheologie: Der
scheinbare Ort und die scheinbare Stunde der
Abwesenheit Gottes und seiner Ohnmacht ist die
Stunde seiner intensivsten Nähe. Das wird im Leiden

und Sterben Jesu offenbar, das wird bestätigt
durch Jesu Auferweckung von den Toten. Wenn
Gott wirklich Gott ist, die alles bestimmende
Wirklichkeit, dann kann Leiden und Tod für ihn
kein Hindernis sein, dann ist das Leiden keine
Schranke für seine Gegenwart. Auch im Leiden
verwirklicht sich die Wahrheit, dass Gott mit uns
geht, dass er ein Gott mit uns ist, dass er mit uns
leidet.




	"Unruhig ist unser Herz...". XII

