
Zeitschrift: Mariastein : Monatsblätter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 58 (1981)

Heft: 10

Artikel: "In der Schrift steht geschrieben...". IV

Autor: Bütler, Anselm

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1030892

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1030892
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


304

Gotteserfahrung im Mitmenschen normalerweise
nichts «Dramatisches» ist. Es sind einfach
Erfahrungen, in denen Menschen, vielleicht nicht einmal

bewusst, auf den Hintergrund des Alltagsereignisses

vorstossen und dann merken, dass da
noch etwas Schöneres, Grösseres sich ankündigt.
Vielleicht müssten wir bescheidenere Formulierungen

verwenden, um dem gerecht zu werden,
was sich in diesen Beispielen ganz zart als
Gotteserfahrung ankündigt. Vielleicht so: «Gott fühlen,
wenn andere durch mich gerettet und getröstet
werden.» - «Gott spüren, wenn andere durch
mich glücklich werden.» - «Gott ertasten, wenn
ich ganz Hingabe für eine andere Sache bin.» -
«Gott <entdecken>, wenn mich der andere bezaubert.»

Zugleich zeigen diese Beispiele, welche Haltung
in mir gelebt werden muss, um auf diese Weise
Gott zu «fühlen», zu «ertasten». In diesen Beispielen

wird sichtbar, dass Gott dann erfahren werden
kann, wenn ich mich vorbehaltlos in eine Situation

hineinbegebe. In allen Beispielen kommen
mehr oder weniger deutlich die «Schritte» zur
richtigen Haltung zur Sprache: Der Mensch ist in
einer Situation, in der er Glück oder Leid erfährt.
- Der Mensch will dieser Situation ausweichen. -
Der Mensch öffnet sich vorbehaltlos der Situation,
lebt aus vollem Vertrauen. - Der Mensch spürt,
dass Gott auf ihn zukommt.
Diese Analyse zeigt den kritischen Punkt für die
Möglichkeit der Gotteserfahrung: der Situation
ausweichen oder sich ihr vorbehaltlos öffnen. Hier
spüren wir, dass von uns etwas gefordert wird, das
bis an die Wurzel unseres Lebens reicht: sich
vorbehaltlos öffnen. Da entsteht zuerst einmal Angst;
Angst, sich loszulassen, weil wir dann zu stürzen
fürchten. Wer aber den Mut hat, sich loszulassen,
der kann erfahren, dass es zwar ein Stürzen ist,
aber nicht ein Stürzen ins Nichts, in den dunklen
Abgrund, sondern ein Stürzen in ein liebendes,
beglückendes Du, das mich ganz selig macht.
Doch noch eines darfnicht ungesagt bleiben : Nicht
wir «schaffen» die Gotteserfahrung. Gott ist es, der
uns dazu bereitet und der uns seine beglückende
Gegenwart erfahren lässt, wann und wo er will.

«In der Schrift
steht geschrieben...» IV
P. Anselm Bütler

Die Wahrheit der Heiligen Schrift

In den beiden letzten Folgen dieser Artikelreihe
war von der Geschichtlichkeit der Evangelien und
anderer Teile der Heiligen Schrift die Rede. Dabei

zeigte sich, dass die Evangelien keine
Geschichtsprotokolle sind, sondern dass die Verfasser
z.B. die geschichtlichen Ereignisse den Befürfnis-
sen und Zeitumständen der späteren Hörer und



305

Leser angepasst haben. Damit sind wir auf die Frage

gestossen, wieweit dann die Heilige Schrift
überhaupt noch «wahr» sei. Dieser Frage wollen
wir in dieser Folge nachgehen. Um dabei
Missverständnisse möglichst zu vermeiden, wird es gut
sein, nochmals daraufhinzuweisen, dass wir nicht
die heutigen Massstäbe, mit denen wir die Wahrheit

von Berichten prüfen, an die Texte der Heiligen

Schrift anlegen dürfen. Wenn wir heute
erzählte Geschichte lesen, stellen wir als erstes die
Frage: Ist das Erzählte tatsächlich geschehen? Diese

Fragestellung ist eine «neuzeitliche» Fragestellung,

welche die Verfasser der Evangelien und
anderer geschichtlicher Texte der Heiligen Schrift
und welche die ersten Leser dieser Texte nicht
kannten. Die biblischen Autoren zeigten sich bei
ihrem Erzählen kaum oder überhaupt nicht
beunruhigt durch die Frage, ob das als Geschehnisse
Berichtete auch tatsächlich geschehen ist. Die
Erzähler heiliger Geschichten erzählen vielmehr
wunderbare Begebenheiten, wie wenn sie sich
wirklich zugetragen hätten, obwohl sie sich nicht
tatsächlich zugetragen haben. Für die neutesta-
mentlichen Wundererzählungen z.B. bedeutet
das: Die Evangelisten bedienen sich der Form der
Geschichte, um mittels dieser Erzählweise zum
Glauben aufzurufen. Dabei mischen sie in ihren
Geschichten Unwirklich-Wunderbares mit
Historisch-Feststellbarem. Das tun sie aufgrund der
Absicht, im Blick auf das Ziel, das sie erreichen
wollen: sie wollen dem Hörer und Leser nicht
historische Erkenntnis vermitteln, sondern ihn zum
Glauben aufrufen, ihn dazu motivieren, die
Möglichkeit neuen Lebens, die Gott uns in Christus
eröffnet hat, zu ergreifen. Wenn wir daher
«genau» über das von den Evangelien Berichtete
reden wollen, dürfen wir z.B. nicht sagen: «Jesus
hat gesagt»; oder: «Jesus hat Wasser in Wein
verwandelt». Vielmehr müsste die genaue Formulierung

lauten: Im Matthäusevangelium lässt der
Verfasser Jesus sagen; oder: Das Johannesevangelium

enthält die Erzählung, in der Jesus auf einer
Hochzeit Wasser in Wein verwandelt hat. Erst
wenn wir diese verschiedene Auffassung von der
«Geschichtlichkeit» der biblischen Berichte beach¬

ten, kann auch die Frage nach der Wahrheit der
biblischen Berichte richtiggestellt werden. Weil
die Verfasser biblischer Berichte nicht geschichtliche

Erkenntnisse vermitteln wollen, sondern Hörer

und Leser aufrufen, an Jesus und den von ihm
verkündeten Gott zu glauben, die neue Möglichkeit

zu wahrem Leben zu ergreifen, bezieht sich
die Wahrheitsfrage der Heiligen Schrift genau auf
diesen Gesichtspunkt.

1. Das richtige Verständnis von Offenbarung
Die Wahrheitsfrage der Evangelien enthält unter
anderem deshalb eine «gefährliche Sprengladung»,

weil nach der Lehre der Kirche die Verfasser

der Texte unter einem besonderen Antrieb
Gottes standen, dass also letztlich Gott der Urheber

der Schrift ist. Die Verfasser der Schriften der
Bibel haben also letztlich das aufgeschrieben, was
Gott geoffenbart hat. Wenn dem so ist, dann ist
es zur Klärung der Wahrheitsfrage der Bibel
entscheidend, ein richtiges Verständnis der Offenbarung

zu besitzen. In der dogmatischen Konstitution

über die göttliche Offenbarung lehrt das

Konzil: «Es hat Gott in seiner Güte und Weisheit
gefallen, sich selbst zu offenbaren und das
Geheimnis seines Willens kund zu tun. Damit haben
die Menschen durch Christus, das fleischgewordene

Wort, im Heiligen Geist Zugang zum Vater
und werden der göttlichen Natur teilhaftig.
Durch diese Offenbarung also redet der unsichtbare

Gott aus der Fülle seiner Liebe die Menschen
als seine Freunde an und tritt mit ihnen in
Austausch, um sie zur Gemeinschaft mit sich einzuladen

und sie darin aufzunehmen. Diese Offenbarung

nun verwirklicht sich planvoll in Taten und
Worten, die beide innerlich miteinander
verknüpft sind. Die Werke nämlich, die in der
Heilsgeschichte von Gott vollbracht werden, machen
die Lehre und die durch die Worte bezeichneten
Wirklichkeiten offenbar und bekräftigen sie; die
Worte aber verkünden die Werke und lassen das

darin verborgene Geheimnis ans Licht treten. Die
innere Wahrheit aber, die sich durch diese
Offenbarung sowohl in bezug auf Gott wie auf das Heil
der Menschen auftut, leuchtet uns in Christus, der



309

da zugleich Mittler und Fülle der ganzen
Offenbarung ist» (Nr. 2). Ebenso sagt das Konzil in Nr.
6 der gleichen Konstitution: «Durch die göttliche
Offenbarung hat Gott sich selbst und seine ewigen

Ratschlüsse für das Heil der Menschen kund
tun und mitteilen wollen, um sie nämlich teilnehmen

zu lassen an den göttlichen Reichtümern,
welche die Fassungskraft des menschlichen Geistes
schlechthin übersteigen.» In beiden Texten
springt schon auf den ersten Blick in die Augen,
welches nach der Lehre des Konzils der eigentliche
Zweck der Offenbarung ist: nicht einfach Wahrheiten

vermitteln und schon gar nicht rein weltliche

Wahrheiten. Vielmehr geht es bei der
Offenbarung Gott darum, die Menschen zur Gemeinschaft

mit ihm zu führen. Damit bestätigt sich,
was in der Einleitung zu diesem Artikel oben
gesagt wurde: es geht in den Schriften der Bibel
nicht um Vermittlung von geschichtlichen Kenntnissen,

sondern Einladung und Aufruf an den
Menschen, die von Gott angebotene Einladung zu
Gemeinschaft mit ihm und damit zum vollen
Leben anzunehmen.
Ein Zweites ist auch zu beachten, wenn es auch im
Text selber scheinbar nur so «nebenhin» gesagt
wird: die Art und Weise, wie Offenbarung
geschieht. Früher, das heisst noch vor dreissig, vierzig

Jahren, verstand man die göttliche Offenbarung

so, als ob Gott den Vermittlern der Offenbarung

gleichsam Wort für Wort diktiert hätte. Das
Konzil lehrt nun, dass sich diese Offenbarung
planvoll verwirklicht in Taten und Worten, die
beide innerlich miteinander verknüpft sind. Gott
hat also nicht gleichsam von «aussen» jeweils
Eingriffe getan und bestimmten Menschen Sätze

gesagt. Die Offenbarung geschieht vielmehr in, mitten

und mittels Geschichte und geschichtlicher
Ereignisse. Offenbarung Gottes ist vor allem Handeln

Gottes in der Geschichte, so dass Geschichte
zu Heilsgeschichte wird. Offenbarung Gottes ist
Ereignis und Deutung der Ereignisse. Die Ereignisse

werden zur Offenbarung Gottes durch das

deutende Wort - durch das menschliche Wort des

irdischenJesus, vor allem aber durch das deutende
menschliche Wort der gläubigen apostolischen

Zeugen. Erst Ereignis und Wort, geschichtliches
Geschehen und Deutung zusammen sind das Wort
der göttlichen Zuneigung zu uns. In diesem
umfassenden Sinn von «Wort», von «Kundgabe»
geschieht Anruf und Anspruch, Zusage Gottes an
uns. Wort Gottes ist nicht göttliches Reden als

Kommentar zu geschichtlichen Ereignissen,
sondern Wort Gottes als Offenbarung ist das vom
glaubenden Menschen wahrgenommene und als

solches in deutendes menschliches Wort gebrachte
ereignishafte Handeln Gottes an uns.
Von daher zeigt sich wieder, dass es in den Berichten

der Schrift nicht um geschichtliche Ereignisse
als solche geht, die zur Wissensvermehrung
berichtet werden, sondern geschichtliche Berichte
sind immer schon heilsgeschichtlich gedeutete
Berichte, stehen im Dienste der Glaubensweckung.

2. Die Wahrheit der Schrift
Von diesem Verständnis der Offenbarung her lässt
sich jetzt auch bestimmen, was «Wahrheit der
Schrift» besagt. Das Konzil lehrt in der Konstitution

über die Offenbarung: «Die göttliche
Offenbarung, die in der Heiligen Schrift geschrieben
steht und vorliegt, ist unter dem Anhauch des

Heiligen Geistes aufgezeichnet worden. Denn
aufgrund apostolischen Glaubens gelten unserer
heiligen Mutter, der Kirche, die Bücher des Alten
wie des Neuen Testamentes in ihrer Ganzheit mit
allen ihren Teilen als heilig und kanonisch, weil
sie unter der Einwirkung des Heiligen Geistes
geschrieben, Gott zum Urheber haben und als solche

der Kirche anvertraut sind. Zur Abfassung der
Heiligen Bücher hat Gott Menschen erwählt, die
er, indem sie ihre eigenen Fähigkeiten und Kräfte
anwandten, dazu gebrauchte, alles das und nur
das als echte Verfasser schriftlich weiterzugeben,
was er - in ihnen und durch sie wirksam -
geschrieben haben wollte. Da also alles, was die
inspirierten Verfasser oder Hagiographen aussagen,
als vom Heiligen Geist ausgesagt zu gelten hat, ist
von den Büchern der Schrift zu bekennen, dass sie

sicher, getreu und ohne Irrtum die Wahrheit
lehren, die Gott um unseres Heiles Willen in heiligen

Schriften niedergelegt haben wollte. Daher ist



310

jede Schrift von Gott eingegeben, auch nützlich
zur Belehrung, zur Beweisführung, zur
Zurechtweisung, zur Erziehung in der Gerechtigkeit,
damit der Gott gehörige Mensch bereit sei, wohlausgerüstet

zu jedem guten Werk» (Nr. 11).
Auf den ersten Blick scheint dieser Text eine
Selbstverständlichkeit auszusagen, die uns allen
bekannt ist. Und doch, bei genauerem Zusehen
fällt uns im Kernsatz über die Wahrheit der Hl.
Schrift eine sehr differenzierte Sprechweise auf.
Der entscheidende Satz lautet: «Da also alles, was
die inspirierten Verfasser oder Hagiographen
aussagen, als vom Heiligen Geist ausgesagt zu gelten

hat, ist von den Büchern der Schrift zu
bekennen, dass sie sicher, getreu und ohne Irrtum
die Wahrheit lehren, die Gott um unseres Heiles
willen in heiligen Schriften niedergelegt haben
wollte.»
Als erstes ist zu beachten, dass nicht mehr, wie wir
es bisher gewohnt waren, von der Irrtumslosigkeit
der Heiligen Schrift die Rede ist, sondern von der
Wahrheit, die die Schrift ohne Irrtum lehrt. Damit

ist schon ein wichtiger neuer Akzent gesetzt.
Es geht nicht mehr um die mehr negative Sicht,
dass die Schrift keinen Irrtum enthalte, sondern
um die positive Sicht, dass die Schrift die Wahrheit

lehre. Diese scheinbar unwichtige neue Sicht
hat grosse Bedeutung für das richtige Verständnis
dessen, was das Konzil über die «Wahrheit ohne
Irrtum» dann lehrt. Um das klarer zu machen, ist
es hilfreich, die vorkonziliare Lehre von der
Irrtumslosigkeit der Schrift kurz darzulegen.
Aufgrund der Lehre von der Inspiration, dass die
Heiligen Schriften «unter der Einwirkung des Heiligen

Geistes geschrieben wurden», hatte man die
Folgerung gezogen: da Gott nicht irren kann,
kann er auch nicht Urheber eines Irrtums in der
Schrift sein. Das führte zur Lehre, der sogenannten

«absoluten Irrtumslosigkeit», die sich
allerdings erst im Verlauf des 19- Jahrhunderts in der

strengen Form herausgebildet hat: die Heilige
Schrift besitzt absolute Irrtumslosigkeit, die sich
auf alle, auch die kleinsten Teile erstreckt und für
alle Aussagen, nicht nur die religiösen, sondern
auch die profanen gilt.

Dieser Lehre standen nun allerdings offensichtliche

irrige Aussagen in der Heiligen Schrift entgegen.

Besondere Bedeutung kam hier der Rede von
Kardinal König auf dem Konzil zu. In dieser Rede,
die er am 2. Oktober 1964 vor den Konzilsvätern
hielt, führte der Kardinal unter anderem aus: Die
Orientalistik hat bewiesen, dass in der Heiligen
Schrift geschichtliche und naturwissenschaftliche
Angaben enthalten sind, die von der Wahrheit
abweichen. Der Kardinal führt dann einige
Beispiele an: Nach Mk 2,26 hat David unter dem
Hohenpriester Abiathar das Haus Gottes betreten
und die Schaubrote gegessen. In Wirklichkeit
handelt es sich aber nach 1 Sam 21,1 ff. nicht um
Abiatahar, sondern um dessen Vater Abimelech.
- Dn 1,1 liest man, dass der König Nabuchodo-
nosor im dritten Jahr des Königs Jojaqim (Frühling

606 bis Frühling 605) Jerusalem belagert hatte.

Aus der aufgefundenen authentischen Chronik

des Königs Nabuchodonosor steht aber fest,
dass die Belagerung erst drei Jahre später stattgefunden

haben kann. Generell fügt der Kardinal
hinzu, es könnten andere geographische und
chronologische Angaben im selben Zusammenhang

zitiert werden. Zahlreiche Konzilsväter
schlössen sich in ihren Voten den Ausführungen
des Kardinals König an. Die überwiegende Mehrzahl

der Konzilsväter, die zur Frage der Wahrheit
in der Schrift und ihrer Irrtumslosigkeit Stellung
nahmen, war dafür, dass das Konzil eine offenere
Behandlung der Frage erlaube oder schon selber
in seinen Formulierungen eine Neufassung der
Lehre von der Wahrheit und Irrtumslosigkeit der
Schrift vorlege, die dem Stand der Forschung
bezüglich der profanen Wahrheiten und einer
vertieften Theologie der Offenbarung und der
Inspiration entspreche.
Es begann nun sowohl in der Konzilsaula wie auch
in den zuständigen Kommissionen ein Suchen
und Ringen, diesem Wunsch gerecht zu werden.
Frucht dieses langen Ringens und Suchens war
dann die Formulierung, wie sie sich im endgültigen

Text findet: «Da alles, was die inspirierten
Verfasser aussagen, als vom Heiligen Geist ausge-



311

sagt zu gelten hat, ist von den Büchern der Schrift
zu bekennen, dass sie sicher, getreu und ohne
Irrtum die Wahrheit lehren, die Gott um unseres
Heiles willen in den heiligen Schriften niedergelegt

haben wollte.» Damit ist ein eigentlicher
Durchbruch gelungen gegenüber dem Verständnis

der Irrtumslosigkeit der Schrift, wie es sich im
19. Jahrhundert entwickelte. Es geht bei der Lehre
der Schrift nicht einfach um Wahrheiten, sondern
um die Heilswahrheiten, um die Wahrheiten, die
entscheidende Bedeutung haben für das Heil, die
Rettung der Menschen. Kern dieser Heilswahrheiten

ist die Tatsache, das Gott seinen Bund mit
den Menschen trotz allen Versagens der Menschen
aufrecht erhält. Im ersten Kapitel der Konstitution

über die göttliche Offenbarung hat das Konzil

die entscheidenden Heilswahrheiten in grossen
Zügen zusammengefasst: «Gott hat in seiner Güte
und Weisheit beschlossen, sich selbst zu offenbaren

und das Geheimnis seines Willens kundzutun:

dass die Menschen durch Christus, das

fleischgewordene Wort, im Heiligen Geist
Zugang zum Vater haben und teilhaftig werden der
göttlichen Natur. In dieser Offenbarung redet der
unsichtbare Gott aus überströmender Liebe die
Menschen wie Freunde an und verkehrt mit
ihnen, um sie in seine Gemeinschaft einzuladen
und aufzunehmen Ohne Unterlass hat Gott
für das Menschengeschlecht gesorgt, um allen das

ewige Leben zu geben, die das Heil suchen durch
Ausdauer im guten Handeln Jesus Christus
vollendet das Heilswerk, dessen Durchführung
der Vater ihm aufgetragen hat. Er ist es, der durch
sein ganzes Dasein und seine Erscheinung, durch
Worte und Werke, durch Zeichen und Wunder,
vor allem aber durch seinen Tod und seine herrliche

Auferstehung von den Toten, schliesslich
durch die Sendung des Geistes der Wahrheit die
Offenbarung erfüllt und abschliesst und durch
göttliches Zeugnis bekräftigt, dass Gott mit uns
ist, um uns aus der Finsternis von Sünde und Tod
zu befreien und zu ewigem Leben zu erwecken.»
Was ergibt sich aus all dem Gesagten für die Frage
nach der Wahrheit der Heiligen Schrift? Ein
erstes, wichtiges Resultat ergibt sich aus der präzisen

Formulierung des Konzils. Die Wahrheit erstreckt
sich auf jene Aussagen, die Gott um unseres Heiles

willen in den Heiligen Schriften niedergelegt
haben wollte. Also fallen rein geschichtliche und
naturwissenschaftliche Aussagen als solche nicht
unter die «garantierte» Wahrheit. Die Wahrheit,
welche die Heilige Schrift ohne jeden Irrtum
lehrt, erstreckt sich nur auf die sogenannten
Offenbarungswahrheiten. Was unter Offenbarung
zu verstehen ist, muss in einem folgenden Artikel
geklärt werden. - Ein Zweites ist ebenso wichtig
zum Verständnis dessen, was die Schrift als
geoffenbarte Wahrheit lehrt. Die Offenbarungswahrheit

ist nicht in einem einzelnen Satz festgehalten,

sondern die ganze Offenbarungswahrheit
ergibt sich aus dem Gesamttext der Schrift. Es gibt
in der Schrift eine Entwicklung, ein Fortschreiten
der Offenbarung. Ganz klar zeigt sich das z. B.
bei der Frage nach dem Weiterleben des
Menschen nach dem Tode. Die ältesten Texte des

Alten Testamentes kennen noch kein Weiterleben
des Menschen nach dem Tode. Erst nach und nach
entwickelt sich Erkenntnis. Eine ähnliche
Entwicklung liegt im Neuen Testament vor bei der
Frage nach der Wiederkunft des Herrn. In den
frühesten Briefen rechnet Paulus damit, dass sich
diese Wiederkunft des Herrn ereignet noch zu
Lebzeiten des Paulus. Und erst mit dem Ausbleiben

dieser Wiederkunft kommt es zu neuen Uber-
legungen zu dieser Frage.
Zusammenfassend kann als Ergebnis aus all dem
festgehalten werden: Für den glaubenden Christen

wird in der Schrift als ganzer die
Offenbarungswahrheit ohne wesentlichen Irrtum vermittelt;

wird das richtige Gottesbild dargestellt, das

in Jesus Christus seinen Höhepunkt gefunden hat;
wirkt aber auch beim Lesen und Hören der Schrift
der selbe Geist Gottes inspirierend und macht mir
klar, dass seine Führung von damals als Modell
genommen werden kann für seine Führung heute. -
Damit ist ein weiteres Thema angetönt, die Frage
der Inspiration. Auch diese Frage muss in einem
folgenden Artikel noch ausführlich behandelt
werden.


	"In der Schrift steht geschrieben...". IV

