Zeitschrift: Mariastein : Monatsblatter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 58 (1981)

Heft: 10

Artikel: "In der Schrift steht geschrieben...". IV
Autor: Batler, Anselm

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1030892

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1030892
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

304

Gotteserfahrung im Mitmenschen normalerweise
nichts «Dramatisches» ist. Es sind einfach Erfah-
rungen, in denen Menschen, vielleicht nicht ein-
mal bewusst, auf den Hintergrund des Alltagser-
eignisses vorstossen und dann merken, dass da
noch etwas Schoneres, Grosseres sich ankiindigt.
Vielleicht miussten wir bescheidenere Formulie-
rungen verwenden, um dem gerecht zu werden,
was sich in diesen Beispielen ganz zart als Gottes-
erfahrung ankiindigt. Vielleicht so: «Gott fithlen,
wenn andere durch mich gerettet und getrostet
werden.» — «Gott spiren, wenn andere durch
mich gliicklich werden.» — «Gott ertasten, wenn
ich ganz Hingabe fiir eine andere Sache bin.» —
«Gott <entdecken>, wenn mich der andere bezau-
bCI‘t.»

Zugleich zeigen diese Beispiele, welche Haltung
in mir gelebt werden muss, um auf diese Weise
Gott zu «fithlen», zu «ertasten». In diesen Beispie-
len wird sichtbar, dass Gott dann erfahren werden
kann, wenn ich mich vorbehaltlos in eine Situa-
tion hineinbegebe. In allen Beispielen kommen
mehr oder weniger deutlich die «Schritte» zur
richtigen Haltung zur Sprache: Der Mensch ist in
einer Situation, in der er Gliick oder Leid erfihrt.
— Der Mensch will dieser Situation ausweichen. —
Der Mensch 6ffnet sich vorbehaltlos der Situation,
lebt aus vollem Vertrauen. - Der Mensch spiirt,
dass Gott auf thn zukommt.

Diese Analyse zeigt den kritischen Punkt fiir die
Moglichkeit der Gotteserfahrung: der Situation
ausweichen oder sich ihr vorbehaltlos 6ffnen. Hier
spuren wir, dass von uns etwas gefordert wird, das
bis an die Wurzel unseres Lebens reicht: sich vor-
behaltlos 6ffnen. Da entsteht zuerst einmal Angst;
Angst, sich loszulassen, weil wir dann zu stiirzen
fiirchten. Wer aber den Mut hat, sich loszulassen,
der kann erfahren, dass es zwar ein Stiirzen ist,
aber nicht ein Stiirzen ins Nichts, in den dunklen
Abgrund, sondern ein Stiirzen in ein liebendes,
begliickendes Du, das mich ganz selig macht.
Doch noch eines darf nicht ungesagt bleiben: Nicht
wir «schaffen» die Gotteserfahrung. Gott ist es, der
uns dazu bereitet und der uns seine begliickende
Gegenwart erfahren lisst, wann und wo er will.

«In der Schrift
steht geschrieben...» IV

P. Anselm Biitler

Die Wahrheit der Heiligen Schrift

In den beiden letzten Folgen dieser Artikelreihe
war von der Geschichtlichkeit der Evangelien und
anderer Teile der Heiligen Schrift die Rede. Da-
bei zeigte sich, dass die Evangelien keine Ge-
schichtsprotokolle sind, sondern dass die Verfasser
z. B. die geschichtlichen Ereignisse den Befiirfnis-
sen und Zeitumstinden der spiteren Horer und



Leser angepasst haben. Damit sind wir auf die Fra-
ge gestossen, wieweit dann die Heilige Schrift
tberhaupt noch «wahr» sei. Dieser Frage wollen
wir in dieser Folge nachgehen. Um dabei Missver-
stindnisse moglichst zu vermeiden, wird es gut
sein, nochmals darauf hinzuweisen, dass wir nicht
die heutigen Massstibe, mit denen wir die Wahr-
heit von Berichten priifen, an die Texte der Heili-
gen Schrift anlegen diirfen. Wenn wir heute et-
zihlte Geschichte lesen, stellen wir als erstes die
Frage: Ist das Erzihlte tatsichlich geschehen? Die-
se Fragestellung ist eine «neuzeitliche» Fragestel-
lung, welche die Verfasser der Evangelien und an-
derer geschichtlicher Texte der Heiligen Schrift
und welche die ersten Leser dieser Texte nicht
kannten. Die biblischen Autoren zeigten sich bei
threm Erzihlen kaum oder iiberhaupt nicht beun-
ruhigt durch die Frage, ob das als Geschehnisse
Berichtete auch tatsichlich geschehen ist. Die Er-
zdhler heiliger Geschichten erzihlen vielmehr
wunderbare Begebenheiten, wie wenn sie sich
wirklich zugetragen hitten, obwohl sie sich nicht
tatsichlich zugetragen haben. Fiir die neutesta-
mentlichen Wundererzihlungen z.B. bedeutet
das: Die Evangelisten bedienen sich der Form der
Geschichte, um mittels dieser Erzihlweise zum
Glauben aufzurufen. Dabei mischen sie in ihren
Geschichten Unwirklich-Wunderbares mit Histo-
risch-Feststellbarem. Das tun sie aufgrund der
Absicht, im Blick auf das Ziel, das sie erreichen
wollen: sie wollen dem Horer und Leser nicht hi-
storische Erkenntnis vermitteln, sondern thn zum
Glauben aufrufen, ihn dazu motivieren, die Mog-
lichkeit neuen Lebens, die Gott uns in Christus
eroffnet hat, zu ergreifen. Wenn wir daher «ge-
nau» iiber das von den Evangelien Berichtete re-
den wollen, diirfen wir z. B. nicht sagen: «Jesus
hat gesagt»; oder: «Jesus hat Wasser in Wein ver-
wandelt». Vielmehr miisste die genaue Formulie-
rung lauten: Im Matthiusevangelium lisst der
Vertasser Jesus sagen; oder: Das Johannesevange-
lium enthilt die Erzidhlung, in der Jesus auf einer
Hochzeit Wasser in Wein verwandelt hat. Erst
wenn wir diese verschiedene Auffassung von der
«Geschichtlichkeit» der biblischen Berichte beach-

305

ten, kann auch die Frage nach der Wahrheit der
biblischen Berichte richtiggestellt werden. Weil
die Verfasser biblischer Berichte nicht geschichtli-
che Erkenntnisse vermitteln wollen, sondern Ho-
rer und Leser aufrufen, an Jesus und den von ihm
verkiindeten Gott zu glauben, die neue Moglich-
keit zu wahrem Leben zu ergreifen, bezieht sich
die Wahrheitsfrage der Heiligen Schrift genau auf
diesen Gesichtspunkt.

1. Das richtige Verstindnis von Offenbarung

Die Wahrheitsfrage der Evangelien enthilt unter
anderem deshalb eine «gefihrliche Sprengla-
dung», weil nach der Lehre der Kirche die Verfas-
ser der Texte unter einem besonderen Antrieb
Gottes standen, dass also letztlich Gott der Urhe-
ber der Schrift ist. Die Verfasser der Schriften der
Bibel haben also letztlich das aufgeschrieben, was
Gott geoffenbart hat. Wenn dem so ist, dann ist
es zur Klirung der Wahrheitsfrage der Bibel ent-
scheidend, ein richtiges Verstindnis der Offenba-
rung zu besitzen. In der dogmatischen Konstitu-
tion iiber die goéttliche Offenbarung lehrt das
Konzil: «<Es hat Gott in seiner Giite und Weisheit
gefallen, sich selbst zu offenbaren und das Ge-
heimnis seines Willens kund zu tun. Damit haben
die Menschen durch Christus, das fleischgeworde-
ne Wort, im Heiligen Geist Zugang zum Vater
und werden der géttlichen Natur teilhaftig.
Durch diese Offenbarung also redet der unsicht-
bare Gott aus der Fiille seiner Liebe die Menschen
als seine Freunde an und tritt mit thnen in Aus-
tausch, um sie zur Gemeinschaft mit sich einzula-
den und sie darin aufzunehmen. Diese Offenba-
rung nun verwirklicht sich planvoll in Taten und
Worten, die beide innerlich miteinander ver-
kniipft sind. Die Werke nimlich, die in der Heils-
geschichte von Gott vollbracht werden, machen
die Lehre und die durch die Worte bezeichneten
Wirklichkeiten offenbar und bekriftigen sie; die

. Worte aber verkiinden die Werke und lassen das

darin verborgene Geheimnis ans Licht treten. Die
innere Wahrheit aber, die sich durch diese Offen-
barung sowohl in bezug auf Gott wie auf das Heil
der Menschen auftut, leuchtet uns in Christus, der



da zugleich Mittler und Fiille der ganzen Offen-
barung ist» (Nr. 2). Ebenso sagt das Konzil in Nr.
6 der gleichen Konstitution: «Durch die géttliche
Offenbarung hat Gott sich selbst und seine ewi-
gen Ratschliisse fiir das Heil der Menschen kund
tun und mitteilen wollen, um sie nimlich teilneh-
men zu lassen an den gottlichen Reichtiimern,
welche die Fassungskraft des menschlichen Geistes
schlechthin iibersteigen.» In beiden Texten
springt schon auf den ersten Blick in die Augen,
welches nach der Lehre des Konzils der eigentliche
Zweck der Offenbarung ist: nicht einfach Wahr-
heiten vermitteln und schon gar nicht rein weltli-
che Wahrheiten. Vielmehr geht es bei der Offen-
barung Gott darum, die Menschen zur Gemein-
schaft mit ihm zu fithren. Damit bestitigt sich,
was in der Einleitung zu diesem Artikel oben ge-
sagt wurde: es geht in den Schriften der Bibel
nicht um Vermittlung von geschichtlichen Kennt-
nissen, sondern Einladung und Aufruf an den
Menschen, die von Gott angebotene Einladung zu
Gemeinschaft mit ihm und damit zum vollen Le-
ben anzunehmen.

Ein Zweites ist auch zu beachten, wenn es auch im
Text selber scheinbar nur so «nebenhin» gesagt
wird: die Art und Weise, wie Offenbarung ge-
schieht. Friither, das heisst noch vor dreissig, vier-
zig Jahren, verstand man die géttliche Offenba-
rung so, als ob Gott den Vermittlern der Offenba-
rung gleichsam Wort fiir Wort diktiert hitte. Das
Konzil lehrt nun, dass sich diese Offenbarung
planvoll verwirklicht in Taten und Worten, die
beide innerlich miteinander verkniipft sind. Gott
hat also nicht gleichsam von «aussen» jeweils Ein-
griffe getan und bestimmten Menschen Sitze ge-
sagt. Die Offenbarung geschieht vielmehr in, mit-
ten und mittels Geschichte und geschichtlicher
Ereignisse. Offenbarung Gottes ist vor allem Han-
deln Gottes in der Geschichte, so dass Geschichte
zu Heilsgeschichte wird. Offenbarung Gottes ist
Ereignis und Deutung der Ereignisse. Die Ereig-
nisse werden zur Offenbarung Gottes durch das
deutende Wort — durch das menschliche Wort des
irdischen Jesus, vor allem aber durch das deutende
menschliche Wort der gliubigen apostolischen

309

Zeugen. Erst Ereignis und Wort, geschichtliches
Geschehen und Deutung zusammen sind das Wort
der gottlichen Zuneigung zu uns. In diesem um-
fassenden Sinn von «Wort», von «Kundgabe» ge-
schieht Anruf und Anspruch, Zusage Gottes an
uns. Wort Gottes ist nicht gottliches Reden als
Kommentar zu geschichtlichen Ereignissen, son-
dern Wort Gottes als Offenbarung ist das vom
glaubenden Menschen wahrgenommene und als
solches in deutendes menschliches Wort gebrachte
ereignishafte Handeln Gottes an uns.

Von daher zeigt sich wieder, dass es in den Berich-
ten der Schrift nicht um geschichtliche Ereignisse
als solche geht, die zur Wissensvermehrung be-
richtet werden, sondern geschichtliche Berichte
sind immer schon heilsgeschichtlich gedeutete Be-
richte, stehen im Dienste der Glaubensweckung.

2. Die Wabrhett der Schrift

Von diesem Verstindnis der Offenbarung her lisst
sich jetzt auch bestimmen, was «Wahrheit der
Schrift» besagt. Das Konzil lehrt in der Konstitu-
tion tiber die Offenbarung: «Die géttliche Offen-
barung, die in der Heiligen Schrift geschrieben
steht und vorliegt, ist unter dem Anhauch des
Heiligen Geistes aufgezeichnet worden. Denn
aufgrund apostolischen Glaubens gelten unserer
heiligen Mutter, der Kirche, die Biicher des Alten
wie des Neuen Testamentes in ithrer Ganzheit mit
allen ihren Teilen als heilig und kanonisch, weil
sie unter der Einwirkung des Heiligen Geistes ge-
schrieben, Gott zum Urheber haben und als sol-
che der Kirche anvertraut sind. Zur Abfassung der
Heiligen Biicher hat Gott Menschen erwihlt, die
er, indem sie ihre eigenen Fihigkeiten und Krifte
anwandten, dazu gebrauchte, alles das und nur
das als echte Verfasser schriftlich weiterzugeben,
was er — in ihnen und durch sie wirksam - ge-
schrieben haben wollte. Da also alles, was die in-
spirierten Verfasser oder Hagiographen aussagen,
als vom Heiligen Geist ausgesagt zu gelten hat, ist
von den Biichern der Schrift zu bekennen, dass sie
sicher, getreu und ohne Irrtum die Wahrheit leh-
ren, die Gott um unseres Heiles Willen in heili-
gen Schriften niedergelegt haben wollte. Daher ist



310

jede Schrift von Gott eingegeben, auch niitzlich
zur Belehrung, zur Beweisfithrung, zur Zurecht-
weisung, zur Erziehung in der Gerechtigkeit, da-
mit der Gott gehorige Mensch bereit sei, wohlaus-
geriistet zu jedem guten Werk» (Nr. 11).

Auf den ersten Blick scheint dieser Text eine
Selbstverstindlichkeit auszusagen, die uns allen
bekannt ist. Und doch, bei genauerem Zusehen
tillt uns im Kernsatz iiber die Wahrheit der HI.
Schrift eine sehr differenzierte Sprechweise auf.
Der entscheidende Satz lautet: «Da also alles, was
die inspirierten Verfasser oder Hagiographen aus-
sagen, als vom Heiligen Geist ausgesagt zu gel-
ten hat, ist von den Biichern der Schrift zu be-
kennen, dass sie sicher, getreu und ohne Irrtum
die Wahrheit lehren, die Gott um unseres Heiles
willen in heiligen Schriften niedergelegt haben
wollte.»

Als erstes ist zu beachten, dass nicht mehr, wie wir
es bisher gewohnt waren, von der Irrtumslosigkeit
der Heiligen Schrift die Rede ist, sondern von der
Wahrheit, die die Schrift ohne Irrtum lehrt. Da-
mit ist schon ein wichtiger neuer Akzent gesetzt.
Es geht nicht mehr um die mehr negative Sicht,
dass die Schrift keinen Irrtum enthalte, sondern
um die positive Sicht, dass die Schrift die Waht-
heit lehre. Diese scheinbar unwichtige neue Sicht
hat grosse Bedeutung fiir das richtige Verstindnis
dessen, was das Konzil iiber die «Wahrheit ohne
Irrtum» dann lehrt. Um das klarer zu machen, ist
es hilfreich, die vorkonziliare Lehre von der Irt-
tumslosigkeit der Schrift kurz darzulegen. Auf-
grund der Lehre von der Inspiration, dass die Hei-
ligen Schriften «unter der Einwirkung des Heili-
gen Geistes geschrieben wurden», hatte man die
Folgerung gezogen: da Gott nicht irren kann,
kann er auch nicht Utheber eines Irrtums in der
Schrift sein. Das fiihrte zur Lehre, der sogenann-
ten «absoluten Irrtumslosigkeit», die sich aller-
dings erst im Verlauf des 19. Jahrhunderts in der
strengen Form herausgebildet hat: die Heilige
Schrift besitzt absolute Irrtumslosigkeit, die sich
auf alle, auch die kleinsten Teile erstreckt und fiir
alle Aussagen, nicht nur die religiésen, sondern
auch die profanen gilt.

Dieser Lehre standen nun allerdings offensichtli-
che irrige Aussagen in der Heiligen Schrift entge-
gen.

Besondere Bedeutung kam hier der Rede von Kar-
dinal K6nig auf dem Konzil zu. In dieser Rede,
die er am 2. Oktober 1964 vor den Konzilsvitern
hielt, fithrte der Kardinal unter anderem aus: Die
Orientalistik hat bewiesen, dass in der Heiligen
Schrift geschichtliche und naturwissenschaftliche
Angaben enthalten sind, die von der Wahrheit
abweichen. Der Kardinal fithrt dann einige Bei-
spiele an: Nach Mk 2,26 hat David unter dem
Hohenpriester Abiathar das Haus Gottes betreten
und die Schaubrote gegessen. In Wirklichkeit
handelt es sich aber nach 1 Sam 21, 1 ff. nicht um
Abiatahar, sondern um dessen Vater Abimelech.
- Dn 1,1 liest man, dass der Konig Nabuchodo-
nosor im dritten Jahr des Konigs Jojaqim (Friih-
ling 606 bis Frithling 605) Jerusalem belagert hat-
te. Aus der aufgefundenen authentischen Chro-
nik des Konigs Nabuchodonosor steht aber fest,
dass die Belagerung erst drei Jahre spiter stattge-
funden haben kann. Generell fiigt der Kardinal
hinzu, es konnten andere geographische und
chronologische Angaben im selben Zusammen-
hang zitiert werden. Zahlreiche Konzilsviter
schlossen sich in ihren Voten den Ausfithrungen
des Kardinals Kénig an. Die iiberwiegende Mehr-
zahl der Konzilsviter, die zur Frage der Wahrheit
in der Schrift und ihrer Irrtumslosigkeit Stellung
nahmen, war dafiir, dass das Konzil eine offenere
Behandlung der Frage erlaube oder schon selber
in seinen Formulierungen eine Neufassung der
Lehre von der Wahrheit und Irrtumslosigkeit der
Schrift vorlege, die dem Stand der Forschung be-
ziiglich der profanen Wahrheiten und einer ver-
tieften Theologie der Offenbarung und der Inspi-
ration entspreche.

Es begann nun sowohl in der Konzilsaula wie auch
in den zustindigen Kommissionen ein Suchen
und Ringen, diesem Wunsch gerecht zu werden.
Frucht dieses langen Ringens und Suchens war
dann die Formulierung, wie sie sich im endgilti-
gen Text findet: «Da alles, was die inspitierten
Verfasser aussagen, als vom Heiligen Geist ausge-



sagt zu gelten hat, ist von den Biichern der Schrift
zu bekennen, dass sie sicher, getreu und ohne Irr-
tum die Wahrheit lehren, die Gott um unseres
Hetles willen in den heiligen Schriften niederge-
legt haben wollte.» Damit ist ein eigentlicher
Durchbruch gelungen gegeniiber dem Verstind-
nis der Irrtumslosigkeit der Schrift, wie es sich im
19. Jahrhundert entwickelte. Es geht bei der Lehre
der Schrift nicht einfach um Wahrheiten, sondern
um die Heilswahrheiten, um die Wahrheiten, die
entscheidende Bedeutung haben fiir das Heil, die
Rettung der Menschen. Kern dieser Heilswahrhei-
ten ist die Tatsache, das Gott seinen Bund mit
den Menschen trotz allen Versagens der Menschen
aufrecht erhilt. Im ersten Kapitel der Konstitu-
tion uiber die gottliche Offenbarung hat das Kon-
zil die entscheidenden Heilswahrheiten in grossen
Ziigen zusammengefasst: «Gott hat in seiner Giite
und Weisheit beschlossen, sich selbst zu offenba-
ren und das Geheimnis seines Willens kundzu-
tun: dass die Menschen durch Christus, das
fleischgewordene Wort, im Heiligen Geist Zu-
gang zum Vater haben und teilhaftig werden der
gottlichen Natur. In dieser Offenbarung redet der
unsichtbare Gott aus iiberstrtomender Liebe die
Menschen wie Freunde an und verkehrt mit ih-
nen, um sie in seine Gemeinschaft einzuladen
und aufzunehmen ... Ohne Unterlass hat Gott
fiir das Menschengeschlecht gesorgt, um allen das
ewige Leben zu geben, die das Heil suchen durch
Ausdauer im guten Handeln ... Jesus Christus
vollendet das Heilswerk, dessen Durchfithrung
der Vater ihm aufgetragen hat. Er ist es, der durch
sein ganzes Dasein und seine Erscheinung, durch
Worte und Werke, durch Zeichen und Wunder,
vor allem aber durch seinen Tod und seine herrli-
che Auferstehung von den Toten, schliesslich
durch die Sendung des Geistes der Wahrheit die
Offenbarung erfiillt und abschliesst und durch
gottliches Zeugnis bekriftigt, dass Gott mit uns
ist, um uns aus der Finsternis von Siinde und Tod
zu befreien und zu ewigem Leben zu erwecken.»

Was ergibt sich aus all dem Gesagten fiir die Frage
nach der Wahrheit der Heiligen Schrift? Ein er-
stes, wichtiges Resultat ergibt sich aus der prizisen

311

Formulierung des Konzils. Die Wahrheit erstreckt
sich auf jene Aussagen, die Gott um unseres Hei-
les willen in den Heiligen Schriften niedergelegt
haben wollte. Also fallen rein geschichtliche und
naturwissenschaftliche Aussagen als solche nicht
unter die «garantierte» Wahrheit. Die Wahrheit,
welche die Heilige Schrift ohne jeden Irrtum
lehrt, erstreckt sich nur auf die sogenannten Of-
fenbarungswahrheiten. Was unter Offenbarung
zu verstehen ist, muss in einem folgenden Artikel
geklirt werden. — Ein Zweites ist ebenso wichtig
zum Verstindnis dessen, was die Schrift als geof-
fenbarte Wahrheit lehrt. Die Offenbarungswahr-
heit ist nicht in einem einzelnen Satz festgehal-
ten, sondern die ganze Offenbarungswahrheit er-
gibt sich aus dem Gesamttext der Schrift. Es gibt
in der Schrift eine Entwicklung, ein Fortschreiten
der Offenbarung. Ganz klar zeigt sich das z. B.
bei der Frage nach dem Weiterleben des Men-
schen nach dem Tode. Die idltesten Texte des Al-
ten Testamentes kennen noch kein Weiterleben
des Menschen nach dem Tode. Erst nach und nach
entwickelt sich Erkenntnis. Eine dhnliche Ent-
wicklung liegt im Neuen Testament vor bei der
Frage nach der Wiederkunft des Herrn. In den
frithesten Briefen rechnet Paulus damit, dass sich
diese Wiederkunft des Herrn ereignet noch zu
Lebzeiten des Paulus. Und erst mit dem Ausblei-
ben dieser Wiederkunft kommt es zu neuen Uber-
legungen zu dieser Frage.

Zusammenfassend kann als Ergebnis aus all dem
festgehalten werden: Fiir den glaubenden Chri-
sten wird in der Schrift als ganzer die Offenba-
rungswahrheit ohne wesentlichen Irrtum vermit-
telt; wird das richtige Gottesbild dargestellt, das
in Jesus Christus seinen Hohepunkt gefunden hat;
wirkt aber auch beim Lesen und Héren der Schrift
der selbe Geist Gottes inspirierend und macht mir
klar, dass seine Fithrung von damals als Modell ge-
nommen werden kann fiir seine Fihrung heute. -
Damit ist ein weiteres Thema angetont, die Frage
der Inspiration. Auch diese Frage muss in einem
folgenden Artikel noch ausfiithrlich behandelt
werden.



	"In der Schrift steht geschrieben...". IV

