Zeitschrift: Mariastein : Monatsblatter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 58 (1981)

Heft: 10

Artikel: Unruhig ist unser Herz.... XI

Autor: Batler, Anselm

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1030891

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1030891
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

chen Aussagen nur auf die erschreckende Mog-
lichkeit hinweist, ohne direkt zu sagen, dass es
tatsidchlich Menschen gibt, die sich endgiiltig dem
Liebesruf Gottes verschliessen.

Wir haben darauf hingewiesen, dass Jesus zu sei-
nem Gottesbild kam aufgrund seiner Gotteserfah-
rung. In dieser Erfahrung hat er Gott erkannt als
den nur-liebenden und all-liebenden Gott. Er hat
an diesem Gott, an dieser neuen Botschaft von
Gott festgehalten, obwohl dieser Gott ihn den
«Menschenhinden iiberlassen hat». Darum konn-
te er am Kreuz in der grossten Verlassenheit 6f-
fentlich seinen Glauben an den nur-liebenden
Gott bekennen: «Vater, in Deine Hinde tiberge-
be ich mich». Gott hat dieses vertrauende Be-
kenntnis bestitigt in der Tat der Auferweckung
und Erhohung Jesu. Ist das fiir uns nicht hin-
reichender Grund, dass wir dieser Botschaft Jesu
restlos vertrauen kénnen? Was diirfen wir hoffen?
Dass auch bei unserm Tod nicht ein strafender, ri-
chender,vergeltender Gott auf uns warten wird,
sondern der nur-liebende, all-liebende Gott! Dar-
um aber muss ich vor dem Tod keine Angst ha-
ben. Ich muss keine Angst haben, dass mein Le-
ben an einem diinnen Faden hingt, der jederzeit
reissen kann. Denn ich weiss: wenn der Faden
reisst, dann falle ich in die Hinde eines Gottes,
der mich umfingt mit der goéttlichen Liebe, die
unendlich grosser ist als die Liebe der besten Mut-
ter und des besten Vaters, in Hinde, die auf Er-
den sichtbar wurden in Jesus, der mit seinen Hin-
den Menschen von Not, Angst und Elend befreit
hat, der mit seinen Hinden Menschen getrdstet
und ermutigt hat, der mit seinen Hinden den
Menschen die Liebe Gottes bezeugt und ge-
schenkt hat. Auf solch liebende, heilende, umfas-
sende und umarmende Hinde diitffen wir hoffen,
hoffen auf jenen Gott, der nur Liebe, Giite, Et-
barmen und Verzeihen ist.

297

Unruhig
ist unser Herz ... XI

P. Anselm Biitler

Im Mitmenschen Gott erfahren

Die letzten Folgen dieser Artikelreihe haben sich
mit der Frage nach dem «Ort» der Gotteserfah-
rung auseinandergesetzt. Dabei wurden zwei ent-
scheidende Wahrheiten betont. Auf der einen
Seite ist daran festzuhalten, dass, vor allem seit Je-
sus, jede Wirklichkeit zum «Ort» der Gotteserfah-
rung werden kann. Auf der andern Seite ist nicht
zu Ubersehen, dass es, bedingt durch kulturelle
Situation, bestimmte «Orte» gibt, die jeweils be-
sonders geeignet sind fiir eine Gotteserfahrung.
Das ist nun ein ganz wichtiger Aspekt, der bis
jetzt vielleicht zu sehr ibersehen wurde. In einer
bestimmten Kultur spielen nicht alle Wirklich-
keitsbereiche immer die gleiche Bedeutung fir
die Verwirklichung des Menschen. So nahm z. B.
in der Jigerkultur das Tier eine viel entscheiden-
dere Stellung ein im Leben der Menschen als in



298

der heutigen iibertechnisierten Kultur. Fiir die
Moglichkeit der Gotteserfahrung besagt das: der
Mensch ist, abhingig von seiner Kultur, nicht
gleich offen fiir die Erfahrung aller Wirklichkeits-
bereiche. Bestimmte Bereiche liegen thm niher,
umgekehrt: er ist aufgrund seiner Einstellung fiir
bestimmte Bereiche besser ansprechbar. Da nun
Gotteserfahrung darin besteht, dass wir in be-
stimmten Wirklichkeitsbereichen die géttliche
Tiefendimension erfahren, dazu aber zuerst diese
bestimmten Bereiche in ihrer unmittelbaren
Wirklichkeit erfassen miissen, ergibt sich, dass der
Mensch durch seine Kultursituation disponiert ist,
in ganz bestimmten Bereichen, «Orten» Gott er-
fahren zu kénnen. Wenn Gott auch in allen Be-
reichen gegenwiirtig ist, so zeigt et sich doch ganz
besonders in den vorherrschenden Elementen der
jeweiligen Lebenswelt. Um nochmals das Beispiel
der Jigerkultur aufzugreifen: diese Menschen ha-
ben Gott mit Vorzug im Tier erfahren.

1. Der Mitmensch: heutiger « Orty der
Gotteserfahrung

«Wo sich das In-der-Welt-Sein entscheidend ver-
indert, dndert sich auch die Religion. Das ist ver-
stindlich, wenn man bedenkt, dass die Gestalten
der Welt auch die Gestalten und Orte der Got-
teserscheinungen und Gotteserfahrungen sind»
(B. Welte). In unseren Tagen, besonders seit der
industriellen Revolution, erleben wir eine Verin-
derung von sehr grossem Ausmass. Diese Verin-
derung bringt notgedrungen auch eine Krise der
bisherigen Gestalt der Religion mit sich. Aber wir
diirfen zuversichtlich annehmen, dass aus dieser
Krise eine neue Gestalt der Religion hervorgehen
wird. Heute werden zwer zentrale Werte des
menschlichen Lebens in besonderer Weise betont
und in den Vordergrund gestellt: die personliche
Freiheit und die Geborgenheit. Es leuchtet un-
mittelbar ein, dass Geborgenheit nur im Zusam-
mensein mit andern Menschen erfahren werden
kann. Aber auch die Freiheit bedarf fiir ihre Ver-
wirklichung der Mitmenschen. Fretheit ist Fihig-
keit zur Wahl, zur Entscheidung in bezug auf
Werte. Nun ist der eigentlich menschliche Wert

der Mensch, daher auch der Mitmensch. So weisen
beide Werte darauf hin, dass heute der Bezug
zum Mitmenschen der zentrale Ort menschlicher
Erfahrung ist. Dementsprechend ist der «eigentli-
che» Ort der Gotteserfahrung heute der Mit-
mensch.

Anstatt langer theoretischer Uberlegungen méch-
te ich hier Beispiele praktischer Gotteserfahrung
im Mitmenschen anfithren. So schrieb ein sieb-
zehnjihriges Midchen in sein Tagebuch: «Ich hab
grad ganz schrecklich mit Mama gestritten. Sie
kann einfach nicht verstehen, dass ich andere Vor-
stellungen von Gott habe als sie. Eigentlich
schiebt sie mich immer von sich weg, wenn ich
mit ihr iber Gott reden will. Dann sagt sie, ich
soll beten. Beten — als ob man nur vom Beten le-
ben kénnte. Oder wenn ich sie frage, wer Gott ist,
und wo Gott ist, kann sie nichts anderes sagen als:
<Geh doch in die Kirche, beichte!> Das gibt mir
doch auch keine Antwort. O Thommy, ich wiirde
mich so einsam fithlen, wenn es dich nicht gibe!
Du bist der einzige, bei dem ich Antwort weiss.
Du brauchst nichts zu sagen. Mir gentigt der Blick
deiner Augen, der mir mehr sagt als alle klugen
Worte. Frither konnte ich die Menschen oft tiber-
haupt nicht ausstehen. Auch heute gerate ich
manchmal zu schnell in Wut, besonders bei
Mama. Nachher tut mir das immer leid. Bei dir,
Thommy, weiss ich, dass die Menschen doch bes-
ser sind, dass man sie gern haben kann. Urd dann
geht mir auf, was das heisst: Gott liebt die Men-
schen».

«Bei dir geht mir auf, was das heisst: Gott liebt die
Menschen.» Das siebzehnjihrige Midchen schil-
dert in diesem Text des Tagebuches, dass sie
durch die Liebe zu einem Jungen einen neuen Zu-
gang zu Gott gefunden hat. Solches geschieht
nicht selten. Wer sich in sich selbst und seinen
Egoismus einriegelt, versperrt sich nimlich auch
gegen Gott. Und die Liebe, gerade auch die zwi-
schen Mann und Frau, vermag diese Kapsel aufzu-
brechen und uns so auch fiir Gott wieder aufge-
schlossen zu machen.

Aber es ist nicht allein diese grossere Aufgeschlos-
senheit, die den Liebenden besser auf Gott hin



299




300

ausrichten kann, sondern es ist vor allem der neue
Blick fiir die Menschen, die der Geliebte verkér-
pert, der fast zwangsldufig auch eine neue Sicht
auf Gott vermittelt. «Der andere Mensch, den
man liebt, erweist sich als so kostbar, dass einem
an ihm aufgehen kann, dass der Mensch unmég-
lich nur ein zufilliges Produkt einer Entwick-
lungskette ist, die nach blinden Naturgesetzen
abliuft. Ich kann nicht jemanden, den ich liebe,
ehrlich ansehen und dann ernsthaft annehmen,
dass von ihm in fiinfzig Jahren nichts mehr iibrig
sein sollte als ein Haufen verwesender Materie
oder etliche Gramm Asche. Der Mensch zeigt sich
dem, der liebt, als ein endgultiger Wert. Weil
dieser Wert aber nicht in einer Welt begriindet
sein kann, in der alles beliebig und verginglich
ist, bildet er den uniibersehbaren Verweis auf
Gott, in dem allein die unbedingte, also nicht aus
der Welt ableitbare Wiirde des Menschen veran-
kert ist» (A. Keller).

Die achtzehnjihrige Gabi dussert sich so: «Die Be-
gegnung mit Menschen, mit ihren verschiedenen
Ausdrucksformen, wie zum Beispiel gemeinsames
Handeln oder Miteinanderreden, ist fiir mich et-
was, worin ich die Kraft und die Michtigkeit Got-
tes sehe. Gott steckt also fiir mich hinter jedem
Menschen und hinter jeder menschlichen Bezie-
hung. Die Beziehung ist fiir mich Sicherheit, Ge-
borgenheit und Vertrauen. Beziehung zum Mit-
menschen gibt mir das Gefiihl, ich kann mich voll
auf jemanden verlassen und ich werde von demje-
nigen nicht enttiduscht. Ein Bild hat mich sehr be-
eindruckt: ein Kind sitzt am Strassenrand und be-
obachtet irgend etwas, ist aber trotzdem ruhig
und unbesorgt, auch wenn die Mutter nicht da ist.
Diese Sicherheit, die das Kind umgibt, und das
Vertrauen, das ihm von vornherein gegeben ist,
ist fiir mich ein volles Angenommensein. Diese
Beziehung und dieses Urvertrauen finde ich auch
in andern Beziehungen, und so stelle ich mir Gott
vor, und so empfinde ich es auch.» Ahnlich ius-
sert sich der achtzehnjihrige Thomas: «Wenn
mich jemand fragt, was ich fiir Gottesvorstellun-
gen habe, dann kommen mir immer zwei Bilder.
Das erste ist, dass Gott fiir mich ein Ansprechpart-

ner ist, an den ich mich mit meinen Problemen
wende. Und er hat eine besondere Eigenschaft. Er
ist immer da, und er sagt nicht: <Heute habe ich
keine Zeit fiir dich> . . .» Ein anderer jugendlicher
Mensch formuliert seine Gotteserfahrung in der
Beziehung zum Mitmenschen so: «Ich kann euch
mal erzihlen, was mir da letztens so in einem Ju-
gendlager aufgefallen ist. Man war da unheimlich
schnell vertraut untereinander, weil die Leute ein-
fach offen waren, und weil sie schon mit der Ein-
stellung dorthin gefahren sind, dass sie zu jedem
lieb sein wollen. Also fiir mich ist Gott erst richtig
lebendig, wenn ich irgendwo in Gemeinschaft
bin.»

Es sind hier ausfiihrlich Jugendliche zum Wort ge-
kommen. Das konnte als Einseitigkeit beurteilt
werden. Man kann es aber auch anders sehen: Ha-
ben nicht gerade die Jugendlichen ein besonders
entwickeltes Empfinden fiir die neue Lebenssitua-
tion, kommt nicht gerade bei ihnen das zum
Durchbruch, was an Neuem allgemein im Leben
der Menschen sich bemerkbar macht? Und konn-
ten nicht Erwachsene von den Jugendlichen ler-
nen, ihre eigene Glaubensnot durch neue Gottes-
erfahrungen zu lindern und zu iiberwinden?

2. Die Tiefendimension der Gotteserfabrung im
Mitmenschen

Wenn wir die eben angefithrten Aussagen iiber
die Gotteserfahrung im Mitmenschen genauer
nachzuempfinden versuchen, stossen wir auf eine
Tiefendimension, die erst klar erfassen lisst, als
was Gott da eigentlich erfahren wird.

Uber jede Aussage konnten wir als Stichwort
schreiben: «Erfahrung des Ungeschuldeten». Das
gilt schon fiir die Gotteserfahrungen in der Natur.
Es gilt noch viel mehr fiir den zwischenmenschli-
chen Bereich. Wer echte zwischenmenschliche Be-
ziehung erfahren durfte, wird vor allem eines be-
zeugen: So etwas kann nicht erzwungen werden.
Was hier besonders intensiv etlebt witd, das Be-
schenktwerden mit einem Ungeschuldeten, das
gilt fiir die ganze Wirklichkeit, gilt fiir alle Berei-
che. «Tief in unserem Bewusstsein wissen wir, dass
sich das Wesentliche schenkt . . . Die Grunderfah-



rung ist, dass wir nichts Wesentliches erzwingen
kénnen. Wir werden uns in dem, was wir vermo-
gen, geschenkt, und wir wissen uns zugleich er-
griffen von dem Wunder. Der Kreis des Sichge-
schenktwerdens und des Selbsttuns ist wider-
spruchslos nicht auflgsbar. Er ist umgriffen von
der Transzendenz (vom jenseitig Ubersteigen-
den)» (D. Solle). '
Das Sichgeschenkt-Wissen, wir konnen es auch
Gnade, Ungeschuldetes nennen, zeigt sich in be-
sonders intensiver Weise eben im mitmenschli-
chen Bezug, in der Begegnung. «In der Begeg-
nung geht es keineswegs darum, einfach beisam-
men zu sein, sondern dass zwei Menschen fiirein-
ander einzigartig geworden sind. Dann kann es
zum Austausch von Vertrauen, Gedanken und
Gefiihlen kommen. Jetzt kann ich mich mit mei-
nen Geheimnissen dem andern iiberantworten
und sicher sein, dass er mich versteht . .. Zur vol-
len Begegnung kommt es, wenn die Menschen
ihre Begegnung als wechselseitiges Geschenk und
Engagement erleben. Die Atmosphire, die dann
entsteht, ist die der Freiheit, die den andern an-
ders sein lisst. Da die gegenseitige Offenheit we-
der gefordert noch erzwungen werden kann, wird
sie als ungeschuldet erfahren» (L. Boff).

Zur Begegnung kann es auf vielen Ebenen kom-
men: im persdnlichen Bereich, in der Familie, im
Beruf. Selbst im alltidglichen Leben kann man
eine erfiillte Stunde, die wirkliche Bejahung eines
andern, ehrliche Verzeithung oder eine andere
edle Geste der Hilfe erleben. In solchen Situatio-
nen konnen wir die begnadende Erfahrung geisti-
gen Entziickens, der Gewissheit einer anderen le-
bendigen und personlichen Welt, einer tiefen Zu-
neigung und selbstlosen Dankens machen.
Begegnung als Gnade findet ihre iiberzeugendste
Ausprigung in der Liebe, in der die eigentliche
Freude im gegenseitigen Schenken und in der
freien Bindung beider an ein und dasselbe Ge-
schick besteht. In der Liebe leuchtet die Gnade
nicht nur wie in der Begegnung auf, sondern tritt
witklich zutage, denn Gnade identifiziert sich ja
mit Liebe. Entweder ist die Liebe ungeschuldet
oder sie ist keine Liebe. Deshalb wird die Gnade

501

auch als Mitteilung der Liebe Gottes an die Men-
schen definiert. Die menschliche Liebe ist Folge
der gottlichen. Sie ist Antwort, die die menschli-
che Natur der Liebe gibt, die sie geschaffen hat.
Sie liebt, weil sie zuvor geliebt worden ist. Da
Gott Liebe ist, ist alle Liebe gottlich.

Durch die Liebe zum Nichsten kann ich ja zu thm
sagen. Ich sage: «Grossartig, dass es dich gibt! Es
ist gut, dass es dich gibt!» Freilich darf dabei nicht
vergessen werden, dass diese Worte auch Feinden
und solchen Leuten gelten, die nicht liebenswiir-
dig sind. Das hat aber eine Voraussetzung: «Nur
wem es gelingt, die Existenz zu bejahen, die alles
Existieren schafft, nimlich Gott, nur der ist auch
imstande, aufrichtig und ohne viele Worte zu al-
len Existenzen ja zu sagen, und zwar auch zu je-
nen, die ihn verfolgen und hassen. Wer Gott
liebt, fir den ist alles moglich» (L. Boff).

Dieses ganze komplexe Phinomen der Liebe steht
im Horizont des Unverdienten, Ungeschuldeten.
«Wer Liebe und Gnade sagt, wiederholt sich. Der
Mensch bedarf der Liebe, aber einer freien und
ungeschuldeten Liebe. Nur diese erfiillt, reisst
hin, bringt unsagbares Gliick und unbeschreibli-
che Freude. Nur wer von wahrer Liebe weiss, kann
die heiligsten Worte des Christentums ermessen:
Gott ist Liebe (1 Jo 4, 8.16). Liebe kommt von
Gott (1 Jo 4, 7) und stirbt niemals (1 Kor 13, 8).
Liebe ist gottliche Gnade in menschlicher Frei-
heit» (L. Boff).

In all dem erfahren wir Gott. Diese Erfahrung be-
steht darin, dass ich vom andern Menschen Liebe
geschenkt bekomme, die mich ahnen lisst, dass
solche Liebe iiber das Du hinausweist auf das
unendliche Du. Ich erfahre auch Gott in der Lie-
be, die ich dem andern schenke, weil ich spiire,
dass meine Liebe tiefer wurzelt als mein Ich, wur-
zelt im unendlichen Urgrund, von dem ich getra-
gen bin. So fiithrt wahre Liebe in eine Tiefe, die
Gottes Gegenwart in dieser Welt aufscheinen
lisst. Im gegenseitigen Beschenktwerden durch
die Liebe teilt sich die géttliche Gnade, Gott, sel-
ber mit. Die gottliche Gnade erscheint in solcher
mitmenschlicher Liebe als ungeschuldete Giite,
Freude am Leben und Sinnfiille.



302

Das alles erreicht eine unermessliche Tiefe und
Fiille in Jesus. In seiner Liebe wird Gottes Liebe
offenbar und fassbar, erlebbar. «Wer mich sieht,
sicht den Vater», sagt Jesus. Die Junger haben in
ihrer Begegnung mit dem irdischen Jesus Heil er-
fahren, da dieser Jesus in restloser Liebe sich der
«Sache» der Menschen annahm. Gerade dieses er-
fahrene Heil haben die Junger zur Sprache ge-
bracht, wenn sie aufgrund der Ostererfahrung Je-
sus als die Offenbarung Gottes verkiindeten,
wenn Johannes im Prolog zu seinem Evangelium
schreibt, dass das Wort Fleisch geworden ist und
dass dieses Wort Gott ist. «<Und das Wort ist
Fleisch geworden und hat unter uns gewohnt, und
wir haben seine Herrlichkeit gesehen, die Herr-
lichkeit des einzigen Sohnes vom Vater, voll Gna-
de und Wahrheit. .. Aus seiner Fiille haben wir
alle empfangen, Gnade tiber Gnade . . . Niemand
hat Gott je gesehen. Der Einzige, der Gott ist und
am Herzen des Vaters ruht, er hat Kunde ge-
bracht» (Jo 1, 14-18).

Auch uns ist solche Gotteserfahrung in Jesus mog-
lich. Die folgenden Artikel dieser Rethe méchten
dafuir einzelne Hinweise geben.

3. Voraussetzungen fiir die mitmenschliche
Gotteserfahrung

Aus dem bisher Gesagten kénnten wir den Ein-
druck bekommen, dass Gotteserfahrung im Mit-
menschen etwas Alltdgliches sei. Das aber wider-
spricht unserer Erfahrung. Wer kénnte schon sa-
gen, dass fiir thn Begegnung mit Mitmenschen
«normalerweise» zur Gotteserfahrung fiithre? Hier
sind wohl zwei wichtige Punkte festzuhalten: die
Erlebnisform der Gotteserfahrung und die innere
Einstellung zum Mitmenschen. Versuchen wir,
anhand von Beispielen diese Punkte zu kliren.
Die Schiiler einer Klasse arbeiten pro Woche zwei
Stunden in einem Betrieb, in einem Kranken-
haus, wieder andere in einer Kinderkrippe, in ei-
ner Fabrik usw. Ein Midchen weigert sich, in der
Kinderkrippe zu arbeiten. Sie sagt: «Die kleinen
Kinder . . . schreien, machen alles nass.» Sie will
nichts mit diesem Dreck zu tun haben. Sie will
Mannequin werden, die «grosse Welt» kennenler-

nen. Die Klassenkameraden reden auf sie ein:
«Auch du musst dich einmal mit Kindern abge-
ben, du kannst spiter wieder wechseln.» Sie lisst
sich tiberreden. Sie geht in die Kinderkrippe at-
beiten. Sie wickelt die Kleinen. Sie wiegt sie, lacht
mit thnen. Am Abend schreibt sie in ithr Tage-
buch: «Zum ersten Mal in meinem Leben bin ich
gliicklich gewesen. Ich glaube, dass ich heute ge-
spiirt habe, dass Gott mit mir geht, wenn ich die-
se Kinder gliicklich mache.»

Ein weiteres Beispiel: Ganz dem wilden Rhyth-
mus der Trommelschlige hingegeben, ist der Mu-
siker in eine andere Welt entriickt. Oder: Um
22.45 Uhr lidutet das Telefon. «Bitte kommen Sie
sofort!» — «Wohin? Wer spricht?» - «Bitte zur
Strassenecke  Hauptstrasse/Lowengasse.  Bitte
schnell!» Dort wartet ein junger Mann. Wir gehen
in ein Haus. Im vierten Stock klopft er an eine
Tiir. Stille. Mein Begleiter sagt fragend: «Sie lebt
nicht mehr?» Die Tiire geht auf. Zwei Augen star-
ren uns an. Auf dem Tisch liegen eine Packung
Schlafmittel und der geschriebene Abschieds-
brief. Wir treten ein. Nach zweieinhalb Stunden
gehen wir wieder. Am niichsten Tag sehe ich die
Frau auf der Strasse. Mit einem Licheln. Drei Wo-
chen spiter erhalte ich einen Brief. Sie schreibt
mir: «Damals - in Threm Schweigen - hat mich
Gott angefasst.»

Ein letztes Beispiel: Bevor mein neuer Freund
Rudi mich zu sich nach Hause mitnahm, kannte
ich seine Schwester noch kaum. An diesem Abend
spielten wir zu dritt Tischtennis, sie und Rudi ge-
gen mich. Das wiederholte sich 6fter, beinahe je-
den Abend. Nach und nach ging ich nicht mehr
wegen Rudi - ich hatte mich in Rosmarie verliebt.
Ob sie es bemerkte? Lange Zeit war ich mir dar-
iber im unklaren. Einmal 6ffnete nicht wie tiblich
Rudi die Haustiir. Rosmarie stand da. «Komm
doch trotzdem, wir spielen eben allein.» Ohne
miteinander zu sprechen, spielten wir eine Weile.
Sie brach das Schweigen: «Ich bin froh, dass du
gekommen bist. So bin ich gliicklich.» «Mein
Gott, mein Gott», schoss es mir durch den Kopf,
«sie hat mich lieb!»

Diese Beispiele aus dem Alltagsleben zeigen, dass



303




304

Gotteserfahrung im Mitmenschen normalerweise
nichts «Dramatisches» ist. Es sind einfach Erfah-
rungen, in denen Menschen, vielleicht nicht ein-
mal bewusst, auf den Hintergrund des Alltagser-
eignisses vorstossen und dann merken, dass da
noch etwas Schoneres, Grosseres sich ankiindigt.
Vielleicht miussten wir bescheidenere Formulie-
rungen verwenden, um dem gerecht zu werden,
was sich in diesen Beispielen ganz zart als Gottes-
erfahrung ankiindigt. Vielleicht so: «Gott fithlen,
wenn andere durch mich gerettet und getrostet
werden.» — «Gott spiren, wenn andere durch
mich gliicklich werden.» — «Gott ertasten, wenn
ich ganz Hingabe fiir eine andere Sache bin.» —
«Gott <entdecken>, wenn mich der andere bezau-
bCI‘t.»

Zugleich zeigen diese Beispiele, welche Haltung
in mir gelebt werden muss, um auf diese Weise
Gott zu «fithlen», zu «ertasten». In diesen Beispie-
len wird sichtbar, dass Gott dann erfahren werden
kann, wenn ich mich vorbehaltlos in eine Situa-
tion hineinbegebe. In allen Beispielen kommen
mehr oder weniger deutlich die «Schritte» zur
richtigen Haltung zur Sprache: Der Mensch ist in
einer Situation, in der er Gliick oder Leid erfihrt.
— Der Mensch will dieser Situation ausweichen. —
Der Mensch 6ffnet sich vorbehaltlos der Situation,
lebt aus vollem Vertrauen. - Der Mensch spiirt,
dass Gott auf thn zukommt.

Diese Analyse zeigt den kritischen Punkt fiir die
Moglichkeit der Gotteserfahrung: der Situation
ausweichen oder sich ihr vorbehaltlos 6ffnen. Hier
spuren wir, dass von uns etwas gefordert wird, das
bis an die Wurzel unseres Lebens reicht: sich vor-
behaltlos 6ffnen. Da entsteht zuerst einmal Angst;
Angst, sich loszulassen, weil wir dann zu stiirzen
fiirchten. Wer aber den Mut hat, sich loszulassen,
der kann erfahren, dass es zwar ein Stiirzen ist,
aber nicht ein Stiirzen ins Nichts, in den dunklen
Abgrund, sondern ein Stiirzen in ein liebendes,
begliickendes Du, das mich ganz selig macht.
Doch noch eines darf nicht ungesagt bleiben: Nicht
wir «schaffen» die Gotteserfahrung. Gott ist es, der
uns dazu bereitet und der uns seine begliickende
Gegenwart erfahren lisst, wann und wo er will.

«In der Schrift
steht geschrieben...» IV

P. Anselm Biitler

Die Wahrheit der Heiligen Schrift

In den beiden letzten Folgen dieser Artikelreihe
war von der Geschichtlichkeit der Evangelien und
anderer Teile der Heiligen Schrift die Rede. Da-
bei zeigte sich, dass die Evangelien keine Ge-
schichtsprotokolle sind, sondern dass die Verfasser
z. B. die geschichtlichen Ereignisse den Befiirfnis-
sen und Zeitumstinden der spiteren Horer und



	Unruhig ist unser Herz.... XI

