
Zeitschrift: Mariastein : Monatsblätter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 58 (1981)

Heft: 10

Artikel: Unruhig ist unser Herz.... XI

Autor: Bütler, Anselm

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1030891

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1030891
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


297

chen Aussagen nur auf die erschreckende
Möglichkeit hinweist, ohne direkt zu sagen, dass es

tatsächlich Menschen gibt, die sich endgültig dem
Liebesruf Gottes verschliessen.
Wir haben daraufhingewiesen, dass Jesus zu
seinem Gottesbild kam aufgrund seiner Gotteserfahrung.

In dieser Erfahrung hat er Gott erkannt als
den nur-liebenden und all-liebenden Gott. Er hat
an diesem Gott, an dieser neuen Botschaft von
Gott festgehalten, obwohl dieser Gott ihn den
«Menschenhänden überlassen hat». Darum konnte

er am Kreuz in der grössten Verlassenheit
öffentlich seinen Glauben an den nur-liebenden
Gott bekennen: «Vater, in Deine Hände übergebe

ich mich». Gott hat dieses vertrauende
Bekenntnis bestätigt in der Tat der Auferweckung
und Erhöhung Jesu. Ist das für uns nicht
hinreichender Grund, dass wir dieser Botschaft Jesu
restlos vertrauen können? Was dürfen wir hoffen?
Dass auch bei unserm Tod nicht ein strafender,
rächender,vergeltender Gott auf uns warten wird,
sondern der nur-liebende, all-liebende Gott! Darum

aber muss ich vor dem Tod keine Angst
haben. Ich muss keine Angst haben, dass mein
Leben an einem dünnen Faden hängt, der jederzeit
reissen kann. Denn ich weiss: wenn der Faden
reisst, dann falle ich in die Hände eines Gottes,
der mich umfängt mit der göttlichen Liebe, die
unendlich grösser ist als die Liebe der besten Mutter

und des besten Vaters, in Hände, die auf
Erden sichtbar wurden in Jesus, der mit seinen Händen

Menschen von Not, Angst und Elend befreit
hat, der mit seinen Händen Menschen getröstet
und ermutigt hat, der mit seinen Händen den
Menschen die Liebe Gottes bezeugt und
geschenkt hat. Auf solch liebende, heilende, umfassende

und umarmende Hände dürfen wir hoffen,
hoffen auf jenen Gott, der nur Liebe, Güte,
Erbarmen und Verzeihen ist.

Unruhig
ist unser Herz XI
P. Anselm Bütler

Im Mitmenschen Gott erfahren

Die letzten Folgen dieser Artikelreihe haben sich
mit der Frage nach dem «Ort» der Gotteserfahrung

auseinandergesetzt. Dabei wurden zwei
entscheidende Wahrheiten betont. Auf der einen
Seite ist daran festzuhalten, dass, vor allem seit
Jesus, jede Wirklichkeit zum «Ort» der Gotteserfahrung

werden kann. Auf der andern Seite ist nicht
zu übersehen, dass es, bedingt durch kulturelle
Situation, bestimmte «Orte» gibt, die jeweils
besonders geeignet sind für eine Gotteserfahrung.
Das ist nun ein ganz wichtiger Aspekt, der bis
jetzt vielleicht zu sehr übersehen wurde. In einer
bestimmten Kultur spielen nicht alle
Wirklichkeitsbereiche immer die gleiche Bedeutung für
die Verwirklichung des Menschen. So nahm z. B.
in der Jägerkultur das Tier eine viel entscheidendere

Stellung ein im Leben der Menschen als in



298

der heutigen übertechnisierten Kultur. Für die
Möglichkeit der Gotteserfahrung besagt das: der
Mensch ist, abhängig von seiner Kultur, nicht
gleich offen für die Erfahrung aller Wirklichkeitsbereiche.

Bestimmte Bereiche liegen ihm näher,
umgekehrt: er ist aufgrund seiner Einstellung für
bestimmte Bereiche besser ansprechbar. Da nun
Gotteserfahrung darin besteht, dass wir in
bestimmten Wirklichkeitsbereichen die göttliche
Tiefendimension erfahren, dazu aber zuerst diese
bestimmten Bereiche in ihrer unmittelbaren
Wirklichkeit erfassen müssen, ergibt sich, dass der
Mensch durch seine Kultursituation disponiert ist,
in ganz bestimmten Bereichen, «Orten» Gott
erfahren zu können. Wenn Gott auch in allen
Bereichen gegenwärtig ist, so zeigt er sich doch ganz
besonders in den vorherrschenden Elementen der
jeweiligen Lebenswelt. Um nochmals das Beispiel
der Jägerkultur aufzugreifen: diese Menschen
haben Gott mit Vorzug im Tier erfahren.

1. Der Mitmensch: heutiger «Ort» der
Gotteserfahrung

«Wo sich das In-der-Welt-Sein entscheidend
verändert, ändert sich auch die Religion. Das ist
verständlich, wenn man bedenkt, dass die Gestalten
der Welt auch die Gestalten und Orte der
Gotteserscheinungen und Gotteserfahrungen sind»

(B.Welte). In unseren Tagen, besonders seit der
industriellen Revolution, erleben wir eine
Veränderung von sehr grossem Ausmass. Diese
Veränderung bringt notgedrungen auch eine Krise der
bisherigen Gestalt der Religion mit sich. Aber wir
dürfen zuversichtlich annehmen, dass aus dieser
Krise eine neue Gestalt der Religion hervorgehen
wird. Heute werden zwei zentrale Werte des
menschlichen Lebens in besonderer Weise betont
und in den Vordergrund gestellt: die persönliche
Freiheit und die Geborgenheit. Es leuchtet
unmittelbar ein, dass Geborgenheit nur im
Zusammensein mit andern Menschen erfahren werden
kann. Aber auch die Freiheit bedarf für ihre
Verwirklichung der Mitmenschen. Freiheit ist Fähigkeit

zur Wahl, zur Entscheidung in bezug auf
Werte. Nun ist der eigentlich menschliche Wert

der Mensch, daher auch der Mitmensch. So weisen
beide Werte darauf hin, dass heute der Bezug
zum Mitmenschen der zentrale Ort menschlicher
Erfahrung ist. Dementsprechend ist der «eigentliche»

Ort der Gotteserfahrung heute der
Mitmensch.

Anstatt langer theoretischer Überlegungen möchte
ich hier Beispiele praktischer Gotteserfahrung

im Mitmenschen anführen. So schrieb ein
siebzehnjähriges Mädchen in sein Tagebuch: «Ich hab
grad ganz schrecklich mit Mama gestritten. Sie
kann einfach nicht verstehen, dass ich andere
Vorstellungen von Gott habe als sie. Eigentlich
schiebt sie mich immer von sich weg, wenn ich
mit ihr über Gott reden will. Dann sagt sie, ich
soll beten. Beten - als ob man nur vom Beten
leben könnte. Oder wenn ich sie frage, wer Gott ist,
und wo Gott ist, kann sie nichts anderes sagen als:
<Geh doch in die Kirche, beichteb Das gibt mir
doch auch keine Antwort. O Thommy, ich würde
mich so einsam fühlen, wenn es dich nicht gäbe!
Du bist der einzige, bei dem ich Antwort weiss.
Du brauchst nichts zu sagen. Mir genügt der Blick
deiner Augen, der mir mehr sagt als alle klugen
Worte. Früher konnte ich die Menschen oft
überhaupt nicht ausstehen. Auch heute gerate ich
manchmal zu schnell in Wut, besonders bei
Mama. Nachher tut mir das immer leid. Bei dir,
Thommy, weiss ich, dass die Menschen doch besser

sind, dass man sie gern haben kann. Und dann
geht mir auf, was das heisst: Gott liebt die
Menschen».

«Bei dir geht mir auf, was das heisst: Gott liebt die
Menschen.» Das siebzehnjährige Mädchen schildert

in diesem Text des Tagebuches, dass sie
durch die Liebe zu einemjungen einen neuen
Zugang zu Gott gefunden hat. Solches geschieht
nicht selten. Wer sich in sich selbst und seinen
Egoismus einriegelt, versperrt sich nämlich auch

gegen Gott. Und die Liebe, gerade auch die
zwischen Mann und Frau, vermag diese Kapsel
aufzubrechen und uns so auch für Gott wieder
aufgeschlossen zu machen.
Aber es ist nicht allein diese grössere Aufgeschlossenheit,

die den Liebenden besser auf Gott hin





300

ausrichten kann, sondern es ist vor allem der neue
Blick für die Menschen, die der Geliebte verkörpert,

der fast zwangsläufig auch eine neue Sicht
auf Gott vermittelt. «Der andere Mensch, den
man liebt, erweist sich als so kostbar, dass einem
an ihm aufgehen kann, dass der Mensch unmöglich

nur ein zufälliges Produkt einer
Entwicklungskette ist, die nach blinden Naturgesetzen
abläuft. Ich kann nicht jemanden, den ich liebe,
ehrlich ansehen und dann ernsthaft annehmen,
dass von ihm in fünfzig Jahren nichts mehr übrig
sein sollte als ein Haufen verwesender Materie
oder etliche Gramm Asche. Der Mensch zeigt sich
dem, der liebt, als ein endgültiger Wert. Weil
dieser Wert aber nicht in einer Welt begründet
sein kann, in der alles beliebig und vergänglich
ist, bildet er den unübersehbaren Verweis auf
Gott, in dem allein die unbedingte, also nicht aus
der Welt ableitbare Würde des Menschen verankert

ist» (A. Keller).
Die achtzehnjährige Gabi äussert sich so: «Die
Begegnung mit Menschen, mit ihren verschiedenen
Ausdrucksformen, wie zum Beispiel gemeinsames
Handeln oder Miteinanderreden, ist für mich
etwas, worin ich die Kraft und die Mächtigkeit Gottes

sehe. Gott steckt also für mich hinter jedem
Menschen und hinter jeder menschlichen Beziehung.

Die Beziehung ist für mich Sicherheit,
Geborgenheit und Vertrauen. Beziehung zum
Mitmenschen gibt mir das Gefühl, ich kann mich voll
auf jemanden verlassen und ich werde von demjenigen

nicht enttäuscht. Ein Bild hat mich sehr
beeindruckt: ein Kind sitzt am Strassenrand und
beobachtet irgend etwas, ist aber trotzdem ruhig
und unbesorgt, auch wenn die Mutter nicht da ist.
Diese Sicherheit, die das Kind umgibt, und das

Vertrauen, das ihm von vornherein gegeben ist,
ist für mich ein volles Angenommensein. Diese
Beziehung und dieses Urvertrauen finde ich auch
in andern Beziehungen, und so stelle ich mir Gott
vor, und so empfinde ich es auch.» Ahnlich äussert

sich der achtzehnjährige Thomas: «Wenn
mich jemand fragt, was ich für Gottesvorstellungen

habe, dann kommen mir immer zwei Bilder.
Das erste ist, dass Gott für mich ein Ansprechpart¬

ner ist, an den ich mich mit meinen Problemen
wende. Und er hat eine besondere Eigenschaft. Er
ist immer da, und er sagt nicht: <Heute habe ich
keine Zeit für dich>...» Ein anderer jugendlicher
Mensch formuliert seine Gotteserfahrung in der
Beziehung zum Mitmenschen so: «Ich kann euch
mal erzählen, was mir da letztens so in einem
Jugendlager aufgefallen ist. Man war da unheimlich
schnell vertraut untereinander, weil die Leute
einfach offen waren, und weil sie schon mit der
Einstellung dorthin gefahren sind, dass sie zu jedem
lieb sein wollen. Also für mich ist Gott erst richtig
lebendig, wenn ich irgendwo in Gemeinschaft
bin.»
Es sind hier ausführlichJugendliche zum Wort
gekommen. Das könnte als Einseitigkeit beurteilt
werden. Man kann es aber auch anders sehen:
Haben nicht gerade die Jugendlichen ein besonders
entwickeltes Empfinden für die neue Lebenssituation,

kommt nicht gerade bei ihnen das zum
Durchbruch, was an Neuem allgemein im Leben
der Menschen sich bemerkbar macht? Und könnten

nicht Erwachsene von den Jugendlichen
lernen, ihre eigene Glaubensnot durch neue
Gotteserfahrungen zu lindern und zu überwinden?

2. Die Tiefendimension der Gotteserfahrung im
Mitmenschen

Wenn wir die eben angeführten Aussagen über
die Gotteserfahrung im Mitmenschen genauer
nachzuempfinden versuchen, stossen wir auf eine
Tiefendimension, die erst klar erfassen lässt, als

was Gott da eigentlich erfahren wird.
Über jede Aussage könnten wir als Stichwort
schreiben: «Erfahrung des Ungeschuldeten». Das
gilt schon für die Gotteserfahrungen in der Natur.
Es gilt noch viel mehr für den zwischenmenschlichen

Bereich. Wer echte zwischenmenschliche
Beziehung erfahren durfte, wird vor allem eines

bezeugen: So etwas kann nicht erzwungen werden.
Was hier besonders intensiv erlebt wird, das
Beschenktwerden mit einem Ungeschuldeten, das

gilt für die ganze Wirklichkeit, gilt für alle Bereiche.

«Tief in unserem Bewusstsein wissen wir, dass
sich das Wesentliche schenkt. Die Grunderfah-



301

rung ist, dass wir nichts Wesentliches erzwingen
können. Wir werden uns in dem, was wir vermögen,

geschenkt, und wir wissen uns zugleich
ergriffen von dem Wunder. Der Kreis des
Sichgeschenktwerdens und des Selbsttuns ist
widerspruchslos nicht auflösbar. Er ist umgriffen von
der Transzendenz (vom jenseitig Übersteigenden)»

(D. Solle).
Das Sichgeschenkt-Wissen, wir können es auch
Gnade, Ungeschuldetes nennen, zeigt sich in
besonders intensiver Weise eben im mitmenschlichen

Bezug, in der Begegnung. «In der Begegnung

geht es keineswegs dämm, einfach beisammen

zu sein, sondern dass zwei Menschen füreinander

einzigartig geworden sind. Dann kann es

zum Austausch von Vertrauen, Gedanken und
Gefühlen kommen. Jetzt kann ich mich mit meinen

Geheimnissen dem andern überantworten
und sicher sein, dass er mich versteht. Zur vollen

Begegnung kommt es, wenn die Menschen
ihre Begegnung als wechselseitiges Geschenk und
Engagement erleben. Die Atmosphäre, die dann
entsteht, ist die der Freiheit, die den andern
anders sein lässt. Da die gegenseitige Offenheit weder

gefordert noch erzwungen werden kann, wird
sie als ungeschuldet erfahren» (L. Boff).
Zur Begegnung kann es auf vielen Ebenen kommen:

im persönlichen Bereich, in der Familie, im
Beruf. Selbst im alltäglichen Leben kann man
eine erfüllte Stunde, die wirkliche Bejahung eines
andern, ehrliche Verzeihung oder eine andere
edle Geste der Hilfe erleben. In solchen Situationen

können wir die begnadende Erfahrung geistigen

Entzückens, der Gewissheit einer anderen
lebendigen und persönlichen Welt, einer tiefen
Zuneigung und selbstlosen Dankens machen.
Begegnung als Gnade findet ihre überzeugendste
Ausprägung in der Liebe, in der die eigentliche
Freude im gegenseitigen Schenken und in der
freien Bindung beider an ein und dasselbe
Geschick besteht. In der Liebe leuchtet die Gnade
nicht nur wie in der Begegnung auf, sondern tritt
wirklich zutage, denn Gnade identifiziert sich ja
mit Liebe. Entweder ist die Liebe ungeschuldet
oder sie ist keine Liebe. Deshalb wird die Gnade

auch als Mitteilung der Liebe Gottes an die
Menschen definiert. Die menschliche Liebe ist Folge
der göttlichen. Sie ist Antwort, die die menschliche

Natur der Liebe gibt, die sie geschaffen hat.
Sie liebt, weil sie zuvor geliebt worden ist. Da
Gott Liebe ist, ist alle Liebe göttlich.
Durch die Liebe zum Nächsten kann ich ja zu ihm
sagen. Ich sage: «Grossartig, dass es dich gibt! Es

ist gut, dass es dich gibt!» Freilich darf dabei nicht
vergessen werden, dass diese Worte auch Feinden
und solchen Leuten gelten, die nicht liebenswürdig

sind. Das hat aber eine Voraussetzung: «Nur
wem es gelingt, die Existenz zu bejahen, die alles
Existieren schafft, nämlich Gott, nur der ist auch
imstande, aufrichtig und ohne viele Worte zu
allen Existenzen ja zu sagen, und zwar auch zu
jenen, die ihn verfolgen und hassen. Wer Gott
liebt, für den ist alles möglich» (L. Boff).
Dieses ganze komplexe Phänomen der Liebe steht
im Horizont des Ünverdienten, Ungeschuldeten.
«Wer Liebe und Gnade sagt, wiederholt sich. Der
Mensch bedarf der Liebe, aber einer freien und
ungeschuldeten Liebe. Nur diese erfüllt, reisst
hin, bringt unsagbares Glück und unbeschreibliche

Freude. Nur wer von wahrer Liebe weiss, kann
die heiligsten Worte des Christentums ermessen:
Gott ist Liebe (1 Jo 4,8.16). Liebe kommt von
Gott (1 Jo 4, 7) und stirbt niemals (1 Kor 13, 8).
Liebe ist göttliche Gnade in menschlicher
Freiheit» (L. Boff).
In all dem erfahren wir Gott. Diese Erfahrung
besteht darin, dass ich vom andern Menschen Liebe
geschenkt bekomme, die mich ahnen lässt, dass
solche Liebe über das Du hinausweist auf das
unendliche Du. Ich erfahre auch Gott in der Liebe,

die ich dem andern schenke, weil ich spüre,
dass meine Liebe tiefer wurzelt als mein Ich, wurzelt

im unendlichen Urgrund, von dem ich getragen

bin. So führt wahre Liebe in eine Tiefe, die
Gottes Gegenwart in dieser Welt aufscheinen
lässt. Im gegenseitigen Beschenktwerden durch
die Liebe teilt sich die göttliche Gnade, Gott, selber

mit. Die göttliche Gnade erscheint in solcher
mitmenschlicher Liebe als ungeschuldete Güte,
Freude am Leben und Sinnfülle.



302

Das alles erreicht eine unermessliche Tiefe und
Fülle in Jesus. In seiner Liebe wird Gottes Liebe
offenbar und fassbar, erlebbar. «Wer mich sieht,
sieht den Vater», sagt Jesus. Die Jünger haben in
ihrer Begegnung mit dem irdischen Jesus Heil
erfahren, da dieser Jesus in restloser Liebe sich der
«Sache» der Menschen annahm. Gerade dieses
erfahrene Heil haben die Jünger zur Sprache
gebracht, wenn sie aufgrund der Ostererfahrung Jesus

als die Offenbarung Gottes verkündeten,
wenn Johannes im Prolog zu seinem Evangelium
schreibt, dass das Wort Fleisch geworden ist und
dass dieses Wort Gott ist. «Und das Wort ist
Fleisch geworden und hat unter uns gewohnt, und
wir haben seine Herrlichkeit gesehen, die
Herrlichkeit des einzigen Sohnes vom Vater, voll Gnade

und Wahrheit... Aus seiner Fülle haben wir
alle empfangen, Gnade über Gnade Niemand
hat Gott je gesehen. Der Einzige, der Gott ist und
am Herzen des Vaters ruht, er hat Kunde
gebracht» (Jo 1,14-18).
Auch uns ist solche Gotteserfahrung in Jesus möglich.

Die folgenden Artikel dieser Reihe möchten
dafür einzelne Hinweise geben.

5. Voraussetzungen für die mitmenschliche
Gotteserfahrung

Aus dem bisher Gesagten könnten wir den
Eindruck bekommen, dass Gotteserfahrung im
Mitmenschen etwas Alltägliches sei. Das aber
widerspricht unserer Erfahrung. Wer könnte schon
sagen, dass für ihn Begegnung mit Mitmenschen
«normalerweise» zur Gotteserfahrung führe? Hier
sind wohl zwei wichtige Punkte festzuhalten: die
Erlebnisform der Gotteserfahrung und die innere
Einstellung zum Mitmenschen. Versuchen wir,
anhand von Beispielen diese Punkte zu klären.
Die Schüler einer Klasse arbeiten pro Woche zwei
Stunden in einem Betrieb, in einem Krankenhaus,

wieder andere in einer Kinderkrippe, in
einer Fabrik usw. Ein Mädchen weigert sich, in der
Kinderkrippe zu arbeiten. Sie sagt: «Die kleinen
Kinder. schreien, machen alles nass.» Sie will
nichts mit diesem Dreck zu tun haben. Sie will
Mannequin werden, die «grosse Welt» kennenler¬

nen. Die Klassenkameraden reden auf sie ein:
«Auch du musst dich einmal mit Kindern abgeben,

du kannst später wieder wechseln.» Sie lässt
sich überreden. Sie geht in die Kinderkrippe
arbeiten. Sie wickelt die Kleinen. Sie wiegt sie, lacht
mit ihnen. Am Abend schreibt sie in ihr Tagebuch:

«Zum ersten Mal in meinem Leben bin ich
glücklich gewesen. Ich glaube, dass ich heute
gespürt habe, dass Gott mit mir geht, wenn ich diese

Kinder glücklich mache.»
Ein weiteres Beispiel: Ganz dem wilden Rhythmus

der Trommelschläge hingegeben, ist der
Musiker in eine andere Welt entrückt. Oder: Um
22.45 Uhr läutet das Telefon. «Bitte kommen Sie
sofort!» - «Wohin? Wer spricht?» - «Bitte zur
Strassenecke Hauptstrasse/Löwengasse. Bitte
schnell!» Dort wartet ein junger Mann. Wir gehen
in ein Haus. Im vierten Stock klopft er an eine
Tür. Stille. Mein Begleiter sagt fragend: «Sie lebt
nicht mehr?» Die Türe geht auf. Zwei Augen starren

uns an. Auf dem Tisch liegen eine Packung
Schlafmittel und der geschriebene Abschiedsbrief.

Wir treten ein. Nach zweieinhalb Stunden
gehen wir wieder. Am nächsten Tag sehe ich die
Frau auf der Strasse. Mit einem Lächeln. Drei
Wochen später erhalte ich einen Brief. Sie schreibt
mir: «Damals - in Ihrem Schweigen - hat mich
Gott angefasst.»
Ein letztes Beispiel: Bevor mein neuer Freund
Rudi mich zu sich nach Hause mitnahm, kannte
ich seine Schwester noch kaum. An diesem Abend
spielten wir zu dritt Tischtennis, sie und Rudi
gegen mich. Das wiederholte sich öfter, beinahe
jeden Abend. Nach und nach ging ich nicht mehr
wegen Rudi - ich hatte mich in Rosmarie verliebt.
Ob sie es bemerkte? Lange Zeit war ich mir
darüber im unklaren. Einmal öffnete nicht wie üblich
Rudi die Haustür. Rosmarie stand da. «Komm
doch trotzdem, wir spielen eben allein.» Ohne
miteinander zu sprechen, spielten wir eine Weile.
Sie brach das Schweigen: «Ich bin froh, dass du
gekommen bist. So bin ich glücklich.» «Mein
Gott, mein Gott», schoss es mir durch den Kopf,
«sie hat mich lieb!»
Diese Beispiele aus dem Alltagsleben zeigen, dass





304

Gotteserfahrung im Mitmenschen normalerweise
nichts «Dramatisches» ist. Es sind einfach
Erfahrungen, in denen Menschen, vielleicht nicht einmal

bewusst, auf den Hintergrund des Alltagsereignisses

vorstossen und dann merken, dass da
noch etwas Schöneres, Grösseres sich ankündigt.
Vielleicht müssten wir bescheidenere Formulierungen

verwenden, um dem gerecht zu werden,
was sich in diesen Beispielen ganz zart als
Gotteserfahrung ankündigt. Vielleicht so: «Gott fühlen,
wenn andere durch mich gerettet und getröstet
werden.» - «Gott spüren, wenn andere durch
mich glücklich werden.» - «Gott ertasten, wenn
ich ganz Hingabe für eine andere Sache bin.» -
«Gott <entdecken>, wenn mich der andere bezaubert.»

Zugleich zeigen diese Beispiele, welche Haltung
in mir gelebt werden muss, um auf diese Weise
Gott zu «fühlen», zu «ertasten». In diesen Beispielen

wird sichtbar, dass Gott dann erfahren werden
kann, wenn ich mich vorbehaltlos in eine Situation

hineinbegebe. In allen Beispielen kommen
mehr oder weniger deutlich die «Schritte» zur
richtigen Haltung zur Sprache: Der Mensch ist in
einer Situation, in der er Glück oder Leid erfährt.
- Der Mensch will dieser Situation ausweichen. -
Der Mensch öffnet sich vorbehaltlos der Situation,
lebt aus vollem Vertrauen. - Der Mensch spürt,
dass Gott auf ihn zukommt.
Diese Analyse zeigt den kritischen Punkt für die
Möglichkeit der Gotteserfahrung: der Situation
ausweichen oder sich ihr vorbehaltlos öffnen. Hier
spüren wir, dass von uns etwas gefordert wird, das
bis an die Wurzel unseres Lebens reicht: sich
vorbehaltlos öffnen. Da entsteht zuerst einmal Angst;
Angst, sich loszulassen, weil wir dann zu stürzen
fürchten. Wer aber den Mut hat, sich loszulassen,
der kann erfahren, dass es zwar ein Stürzen ist,
aber nicht ein Stürzen ins Nichts, in den dunklen
Abgrund, sondern ein Stürzen in ein liebendes,
beglückendes Du, das mich ganz selig macht.
Doch noch eines darfnicht ungesagt bleiben : Nicht
wir «schaffen» die Gotteserfahrung. Gott ist es, der
uns dazu bereitet und der uns seine beglückende
Gegenwart erfahren lässt, wann und wo er will.

«In der Schrift
steht geschrieben...» IV
P. Anselm Bütler

Die Wahrheit der Heiligen Schrift

In den beiden letzten Folgen dieser Artikelreihe
war von der Geschichtlichkeit der Evangelien und
anderer Teile der Heiligen Schrift die Rede. Dabei

zeigte sich, dass die Evangelien keine
Geschichtsprotokolle sind, sondern dass die Verfasser
z.B. die geschichtlichen Ereignisse den Befürfnis-
sen und Zeitumständen der späteren Hörer und


	Unruhig ist unser Herz.... XI

