
Zeitschrift: Mariastein : Monatsblätter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 58 (1981)

Heft: 10

Artikel: Was dürfen wir hoffen? : Gedanken zum Advent

Autor: Bütler, Anselm

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1030890

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1030890
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


293

Was dürfen wir hoffen?
Gedanken zum Advent

P. Anselm Bütler

Eine der grossen Fragen aller Weltanschauungen
und Religionen, aber auch jedes Menschen lautet:
Woher kommt das Böse? Auch in der christlichen
Botschaft steht diese Frage im Vordergrund. Aber
ist dies wirklich die zentrale Frage der christlichen

Botschaft? Legte Jesus bei seiner Verkündigung
auch das Hauptgewicht auf die Frage nach dem
Ursprung des Bösen? War auch er rückwärts orientiert?

Gewiss hat ihn die Frage nach dem
Ursprung des Bösen beschäftigt, gewiss hat er auch
davon gesprochen. Aber wenn wir die ganze
Botschaft Jesu genau betrachten, dann wird bald klar,
dass er in seiner Verkündigung nicht nach
rückwärts gerichtet war, dass er nicht die Vergangenheit

zum Mittelpunkt seiner Predigt machte. Im
Gegenteil, seine ganze Verkündigung war
zukunftgerichtet. Für ihn ging es um das, was kommen

werde. Kern seiner Botschaft war das
Heilshandeln Gottes, das unmittelbar bevorstand, ja
das schon begonnen hatte. Seine Predigt war
gleichsam Antwort auf die Frage: Was dürfen wir
hoffen? So muss auch im Mittelpunkt der christlichen

Verkündigung und des christlichen Be-
wusstseins diese Frage nach der Zukunft stehen:
Was darf ich hoffen?
Was sagt Jesus über die Zukunft? Hier nun stossen
wir auf eine Schwierigkeit. Der Inhalt der
Zukunftsaussagen, wie sie Jesus in den Evangelien in
den Mund gelegt werden, ist zwiespältig. Auf der
einen Seite finden sich herrliche Verheissungen,
denken wir etwa an die Bilder vom festlichen
Mahl, das Gott den Menschen bereitet. Auf der
andern Seite finden sich Aussagen, dass Gott strafen,

rächen werde. Gott würde ein Vergeltungsgericht

durchführen, bei dem er sich an den Bösen
rächen würde. Es ist nicht zu leugnen, dass lange
Zeit in der kirchlichen Verkündigung dieses zweite

Thema im Mittelpunkt stand, so dass viele gerade

eifrige Christen nur mit Angst und Furcht an
die Zukunft denken konnten und können. Für
viele lautet die Kernfrage nicht: Was dürfen wir
hoffen?, sondern: Was müssen wir befürchten?
Liegt hier nicht eine grobe Verzeichnung der
eigentlichen Botschaft Jesu vor? Hat Jesus sowohl
von Verheissung und von Bedrohung durch Gott
in der Zukunft gesprochen? Legte er den Schwerpunkt

wirklich auf die Strafen, die ein rächender,
vergeltender Gott den Menschen androht? Eine

genauere Untersuchung kann hier zeigen, dass es

gerade umgekehrt war.



294

Jesus distanziert sich von der apokalyptischen
Strafpredigt
Wohl allen ist der Bericht im Evangelium
bekannt, nach dem Johannes der Täufer, als er im
Gefängnis lag, seine Jünger zu Jesus sandte mit
der Frage, ob er nun wirklich der verheissene Messias

sei: «Bist du es, der da kommen soll, oder
müssen wir auf einen andern warten?» Jesus
antwortete ihnen: «Geht und berichtet Johannes, was
ihr hört und seht: Blinde sehen wieder, Lahme
gehen, Aussätzige werden rein, Taube hören; Tote
stehen auf, und den Armen wird das Evangelium
verkündet. Selig ist, wer an mir keinen Anstoss
nimmt» (Mt 11, 3-6). Man hat viel an dieser
Anfrage des Täufers und an Jesu Antwort, besonders
am letzten Satz, herumgerätselt. Heute ist man
ziemlich einheitlich der Meinung, dass hinter dieser

Anfrage wirklich die Unsicherheit des Täufers
stand, ob Jesus der verheissene Messias sei.
Woher diese Unsicherheit? Weil Jesu Wirken gar
nicht dem Bild entsprach, das der Täufer sich vom
Messias machte. Wie stellte sich der Täufer denn
den Messias vor? Sowohl Matthäus wie auch Lukas
überliefern Aussagen des Täufers über Gott und
den Messias. Zu den Volksscharen, die zu ihm
hinausziehen, um sich taufen zu lassen, sagt er:
«Ihr Schlangenbrut, wer hat euch denn gelehrt,
dass ihr dem kommenden Gericht entrinnen
könnt? Bringt Früchte hervor, die eure Umkehr
zeigen, und fangt nicht an zu sagen: <Wir haben
ja Abraham zum Vater.> Denn ich sage euch:
Gott kann aus diesen Steinen Kinder Abrahams
machen. Schon ist die Axt an die Wurzel der Bäume

gelegt; jeder Baum, der keine gute Frucht
hervorbringt, wird umgehauen und ins Feuer geworfen

Der Messias wird euch mit dem Heiligen
Geist und mit Feuer taufen. Schon hält er die
Schaufel in der Hand, um die Spreu vom Weizen
zu trennen und den Weizen in seine Scheune zu
bringen; die Spreu aber wird er in nie verlöschendem

Feuer verbrennen» (Lk 3,7-17).
Dieses Bild von Gott und dem Messias entspricht
nun genau den Vorstellungen der Apokalyptik.
Diese war der Überzeugung, dass Gott in einem
schrecklichen Gericht die bestehende Welt durch

seinen Messias vernichten und eine neue Welt
schaffen würde. Hinter diesem schrecklichen
Weltgericht steht letztlich der Vergeltungswille
Gottes, der durch eine Rachehaltung getragen
wird: das Gericht Gottes ist ein Racheakt an den
Ungläubigen. Dieses Rachegericht wird durch den
Messias vollzogen, und die Gerechten dürfen dieses

Rachegericht mitvollziehen.
Ganz spontan wird in uns der Eindruck wach:
Nein, das kann nicht das Gottesbild des Messias,
Jesu, sein, das entspricht auch nicht seinem
Selbstverständnis. Und tatsächlich distanziert sich
Jesus von einem solchen Verständnis. Schon die
Antwort auf die Frage derJünger des Täufers zeigt
das: kein Wort von Gericht, Rache, Strafe, nur
Erbarmen, Hilfe, Rettung. Noch deutlicher wird das

gezeigt, wo Lukas das erste Auftreten Jesu in seiner

Heimat schildert. Am Sabbat begibt er sich in
die Synagoge. Dort wird ihm das Buch des
Propheten Jesaja gereicht. Und nun bringt Lukas ein
Jesaja-Zitat, das aus verschiedenen Jesaja-Stellen
zusammengesetzt ist: «Der Geist des Herrn ruht
auf mir; denn der Herr hat mich gesalbt. Er hat
mich gesandt, damit ich den Armen eine gute
Nachricht bringe; damit ich den Gefangenen die
Entlassung verkünde und den Blinden das Augenlicht;

damit ich die Zerschlagenen in Freiheit setze
und ein Gnadenjahr des Herrn ausrufe» (Lk 4,
16-19). Es ist bemerkenswert, dass das Zitat aus

Jesaja mitten im Satz abgebrochen wird, gerade
vor der Aussage: «Einen Tag der Vergeltung unseres

Gottes» (Jes 61,2). Damit wird ganz deutlich
und klar gesagt, dass Jesus sich vom apokalyptischen

Gottesbild eines rachedurstigen, vergeltenden,

strafenden Gottes distanziert.

Jesu Gottes- und Selbstverständnis
Jesus trennt sich geistig vom apokalyptisch
orientierten Johannes und redet ganz anders über Gottes

Verhalten. Der Grund dafür liegt letztlich in
der einmaligen Gotteserfahrung, die Jesus
gemacht hat. In der Taufe am Jordan sagt Gott von
Jesus: «Du bist mein geliebter Sohn, an dir habe
ich Gefallen gefunden» (Mk 1,11). Dieses Wort
ist begleitet von der Herabkunft des Geistes. Was





296

besagt ein solches Erlebnis für den frommen Israeliten:

«Wer den Atem Gottes aus dem offenen
Himmel wie eine Taube in sein Inneres dringen
fühlt und dabei als <Geliebter> angesprochen
wird, der weiss: Gott liebt mich ohne Vorbehalt»
(K. Herbst). Diese und andere Gotteserfahrungen
haben Jesus erkennen lassen: Gott ist zu mir wie
ein Abba, ein liebender, helfender Vater. Aus
diesem Gottesbild wächst Jesu Lebensgrundhaltung:

Freude in der Gegenwart des liebenden
Gottes als Lebensstil Jesu; kinderleichtes Vertrauen

in die Fürsorge des Abba, Freudenbotschaft für
die Armen und Verlorenen: Gott liebt euch ohne
Vorbehalt.
Aus all dem folgt etwas Entscheidendes für Jesu
Distanz gegenüber der Apokalyptik: In Gott gibt
es keinen rachedurstigen Vergeltungswillen, in
Gott gibt es nur einen Vergebungswillen. «Er lässt
die Sonne aufgehen über Gute und Böse» (Mt
5,43), er vergibt jede Schuld umsonst. Daraus
zieht Jesus die Folgerung für sein Verhalten: Er
weiss sich gesandt, nur wie ein Arzt Sünder zu
heilen und nicht wie ein Richter ihnen gerecht zu
vergelten. Da bleibt kein Ansatz für einen
Vergeltungswillen in Gott. Und das gilt nicht nur für
jetzt, sondern auch für die Zukunft, für den
Moment, da Gott endgültig kommt, um seine
Herrschaft aufzurichten. Wie die Apokalyptik lehrt
Jesus, dass Gott, die Gottesherrschaft, kommt.
Aber Gott kommt nicht, um sich zu rächen, um
Schuld zu vergelten, sondern um alle zu heilen
und zu retten. Darum sind offene Mahlgemeinschaften

mit Sündern, charismatisches Umsonst-
Heilen und brüderliches Brotteilen die Auswirkungen

und das Erkennungszeichen der
Gottesherrschaft. Damm ist die Kunde von der
Gottesherrschaft eine Freudenbotschaft für alle, für
Gerechte und Sünder.
Mit dieser Verneinung jeder Rache- und
Vergeltungsabsicht Gottes, sowohl während des
Geschichtsverlaufes wie auch am «Ende», wird erst
klar und deutlich der Wesensunterschied markiert
gegenüber den alten jüdischen und heidnischen
Vorstellungen von einem gerechten Richtergott.
Weil Gott nicht als Richter kommt, um zu vergel¬

ten, dämm kommt auch die Gottesherrschaft
nicht gewaltsam und mit kosmischen Katastrophen

über die Menschen, sondern als ein Angebot
der Liebe, das die Menschen frei annehmen sollen
durch Umkehr, das sie aber auch frei ablehnen
können (Verhärtung). Die Gottesherrschaft wirkt
und kommt leise wie ein Samen oder Sauerteig.
Gott lässt die Menschen frei, sowohl zur Umkehr
als auch zur Selbstverschliessung gegenüber den
Lock- und Warnmfen Gottes, die aus ihrem
Innern oder aus der Geschichte kommen. Und Gott
greift nicht ein, so bitter wir diese seine Geduld
und Zurückhaltung empfinden mögen: Er über-
lässt Jesus brutalen Menschenhänden. Aber eines
bleibt immer bestehen: Das Herz dieses Gottes,
so verborgen es uns oft erscheinen mag, kann gar
nicht aufhören zu locken, bis alle herankommen
und alles geheilt ist, bis sein Sauerteig «alles
durchsäuert hat».

Traum oder Wirklichkeit?
Ich erfahre im Beichtstuhl und im Sprechzimmer
immer wieder, wie unsere Gläubigen geprägt sind
vom apokalyptischen Gottesbild: Gott ist ein
strafender, rächender, vergeltender Gott. Wie oft
höre ich die Klage: ich fürchte mich vor dem Sterben

wegen meiner Sünden, die ich im Leben
begangen habe. Gott wird mich dafür bestrafen. Es

ist erschreckend, wie einseitig das Gottesbild
geprägt ist vom apokalyptischen Gottesbild. Gewiss
finden sich in den Evangelien Aussagen Jesu über
Gott, die zum apokalyptischen Gottesbild gehören.

Aber hier müsste man doch unterscheiden.
Stammen alle diese Aussagen in der vorgelegten
Form so von Jesus? Müssen wir nicht annehmen,
dass apokalyptische Ansätze bei Jesus später von
der apokalyptischen Denkströmung «unterspült»
wurden, besser: solche Ansätze unter Einfluss der
apokalyptischen Strömung ausgebaut, erweitert
und radikalisiert wurden? Und welches ist der
Aussagesinn apokalyptischer Aussagen Jesu? Geht
es Jesus nicht mehr darum, darauf hinzuweisen,
dass der Mensch sich dem liebenden Lockruf Gottes

verweigern kann, so dass er sich selber von der
Liebe Gottes ausschliesst? Wobei Jesus mit sol-



297

chen Aussagen nur auf die erschreckende
Möglichkeit hinweist, ohne direkt zu sagen, dass es

tatsächlich Menschen gibt, die sich endgültig dem
Liebesruf Gottes verschliessen.
Wir haben daraufhingewiesen, dass Jesus zu
seinem Gottesbild kam aufgrund seiner Gotteserfahrung.

In dieser Erfahrung hat er Gott erkannt als
den nur-liebenden und all-liebenden Gott. Er hat
an diesem Gott, an dieser neuen Botschaft von
Gott festgehalten, obwohl dieser Gott ihn den
«Menschenhänden überlassen hat». Darum konnte

er am Kreuz in der grössten Verlassenheit
öffentlich seinen Glauben an den nur-liebenden
Gott bekennen: «Vater, in Deine Hände übergebe

ich mich». Gott hat dieses vertrauende
Bekenntnis bestätigt in der Tat der Auferweckung
und Erhöhung Jesu. Ist das für uns nicht
hinreichender Grund, dass wir dieser Botschaft Jesu
restlos vertrauen können? Was dürfen wir hoffen?
Dass auch bei unserm Tod nicht ein strafender,
rächender,vergeltender Gott auf uns warten wird,
sondern der nur-liebende, all-liebende Gott! Darum

aber muss ich vor dem Tod keine Angst
haben. Ich muss keine Angst haben, dass mein
Leben an einem dünnen Faden hängt, der jederzeit
reissen kann. Denn ich weiss: wenn der Faden
reisst, dann falle ich in die Hände eines Gottes,
der mich umfängt mit der göttlichen Liebe, die
unendlich grösser ist als die Liebe der besten Mutter

und des besten Vaters, in Hände, die auf
Erden sichtbar wurden in Jesus, der mit seinen Händen

Menschen von Not, Angst und Elend befreit
hat, der mit seinen Händen Menschen getröstet
und ermutigt hat, der mit seinen Händen den
Menschen die Liebe Gottes bezeugt und
geschenkt hat. Auf solch liebende, heilende, umfassende

und umarmende Hände dürfen wir hoffen,
hoffen auf jenen Gott, der nur Liebe, Güte,
Erbarmen und Verzeihen ist.

Unruhig
ist unser Herz XI
P. Anselm Bütler

Im Mitmenschen Gott erfahren

Die letzten Folgen dieser Artikelreihe haben sich
mit der Frage nach dem «Ort» der Gotteserfahrung

auseinandergesetzt. Dabei wurden zwei
entscheidende Wahrheiten betont. Auf der einen
Seite ist daran festzuhalten, dass, vor allem seit
Jesus, jede Wirklichkeit zum «Ort» der Gotteserfahrung

werden kann. Auf der andern Seite ist nicht
zu übersehen, dass es, bedingt durch kulturelle
Situation, bestimmte «Orte» gibt, die jeweils
besonders geeignet sind für eine Gotteserfahrung.
Das ist nun ein ganz wichtiger Aspekt, der bis
jetzt vielleicht zu sehr übersehen wurde. In einer
bestimmten Kultur spielen nicht alle
Wirklichkeitsbereiche immer die gleiche Bedeutung für
die Verwirklichung des Menschen. So nahm z. B.
in der Jägerkultur das Tier eine viel entscheidendere

Stellung ein im Leben der Menschen als in


	Was dürfen wir hoffen? : Gedanken zum Advent

