Zeitschrift: Mariastein : Monatsblatter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 58 (1981)

Heft: 10

Artikel: Was durfen wir hoffen? : Gedanken zum Advent
Autor: Batler, Anselm

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1030890

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1030890
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Was diirfen wir hoffen?

Gedanken zum Advent

P. Anselm Biitler

Eine der grossen Fragen aller Weltanschauungen
und Religionen, aber auch jedes Menschen lautet:
Woher kommt das Bose? Auch in der christlichen
Botschaft steht diese Frage im Vordergrund. Aber
ist dies wirklich die zentrale Frage der christlichen

293

Botschaft? Legte Jesus bei seiner Verkiindigung
auch das Hauptgewicht auf die Frage nach dem
Ursprung des Bosen? War auch er riickwirts orien-
tiert? Gewiss hat ihn die Frage nach dem Ut-
sprung des Bosen beschiftigt, gewiss hat er auch
davon gesprochen. Aber wenn wir die ganze Bot-
schaft Jesu genau betrachten, dann wird bald klar,
dass er in seiner Verkiindigung nicht nach riick-
wirts gerichtet war, dass er nicht die Vergangen-
heit zum Mittelpunkt seiner Predigt machte. Im
Gegentell, seine ganze Verkiindigung war zu-
kunftgerichtet. Fiir ihn ging es um das, was kom-
men werde. Kern seiner Botschaft war das Heils-
handeln Gottes, das unmittelbar bevorstand, ja
das schon begonnen hatte. Seine Predigt war
gleichsam Antwort auf die Frage: Was duirfen wir
hoffen? So muss auch im Mittelpunkt der christli-
chen Verkiindigung und des christlichen Be-
wusstseins diese Frage nach der Zukunft stehen:
Was datf ich hoffen?

Was sagt Jesus iiber die Zukunft? Hier nun stossen
wir auf eine Schwierigkeit. Der Inhalt der Zu-
kunftsaussagen, wie sie Jesus in den Evangelien in
den Mund gelegt werden, ist zwiespiltig. Auf der
einen Seite finden sich herrliche Verheissungen,
denken wir etwa an die Bilder vom festlichen
Mahl, das Gott den Menschen bereitet. Auf der
andern Seite finden sich Aussagen, dass Gott stra-
fen, richen werde. Gott wiirde ein Vergeltungsge-
richt durchfiihren, bei dem er sich an den Bésen
richen wiirde. Es ist nicht zu leugnen, dass lange
Zeit in der kirchlichen Verkiindigung dieses zwei-
te Thema im Mittelpunkt stand, so dass viele gera-
de eifrige Christen nur mit Angst und Furcht an
die Zukunft denken konnten und kénnen. Fiir
viele lautet die Kernfrage nicht: Was diirfen wir
hoffen?, sondern: Was miissen wir befiirchten?
Liegt hier nicht eine grobe Verzeichnung der e1-
gentlichen Botschaft Jesu vor? Hat Jesus sowohl.
von Verheissung und von Bedrohung durch Gott
in der Zukunft gesprochen? Legte er den Schwer-
punkt wirklich auf die Strafen, die ein richender,
vergeltender Gott den Menschen androht? Eine
genauere Untersuchung kann hier zeigen, dass es
gerade umgekehrt war.



294

Jesus distanziert sich von der apokalyptischen
Strafpredigt

Wohl allen ist der Bericht im Evangelium be-
kannt, nach dem Johannes der Tiufer, als er im
Gefingnis lag, seine Jiinger zu Jesus sandte mit
der Frage, ob er nun wirklich der verheissene Mes-
sias sei: «Bist du es, der da kommen soll, oder
miissen wir auf einen andern warten?» Jesus ant-
wortete thnen: «Geht und berichtet Johannes, was
ihr hért und seht: Blinde sehen wieder, Lahme ge-
hen, Aussitzige werden rein, Taube horen; Tote
stehen auf, und den Armen wird das Evangelium
verkiindet. Selig ist, wer an mir keinen Anstoss
nimmt» (Mt 11, 3-6). Man hat viel an dieser An-
frage des Tdufers und an Jesu Antwort, besonders
am letzten Satz, herumgeritselt. Heute ist man
ziemlich einheitlich der Meinung, dass hinter die-
ser Anfrage wirklich die Unsicherheit des Téufers
stand, ob Jesus der verheissene Messias sei.
Woher diese Unsicherheit? Weil Jesu Wirken gar
nicht dem Bild entsprach, das der Tdufer sich vom
Messias machte. Wie stellte sich der Taufer denn
den Messias vor? Sowohl Matthius wie auch Lukas
uberliefern Aussagen des Tiufers iiber Gott und
den Messias. Zu den Volksscharen, die zu thm
hinausziehen, um sich taufen zu lassen, sagt er:
«Ihr Schlangenbrut, wer hat euch denn gelehrt,
dass ithr dem kommenden Gericht entrinnen
konnt? Bringt Friichte hervor, die eure Umkehr
zeigen, und fangt nicht an zu sagen: (Wir haben
ja Abraham zum Vater., Denn ich sage euch:
Gott kann aus diesen Steinen Kinder Abrahams
machen. Schon ist die Axt an die Wurzel der Biu-
me gelegt; jeder Baum, der keine gute Frucht het-
vorbringt, wird umgehauen und ins Feuer gewor-
fen... Der Messias wird euch mit dem Heiligen
Geist und mit Feuer taufen. Schon hilt er die
Schaufel in der Hand, um die Spreu vom Weizen
zu trennen und den Weizen in seine Scheune zu
bringen; die Spreu aber wird er in nie verlgschen-
dem Feuer verbrennen» (Lk 3, 7-17).

Dieses Bild von Gott und dem Messias entspricht

nun genau den Vorstellungen der Apokalyptik.

Diese war der Uberzeugung, dass Gott in einem
schrecklichen Gericht die bestehende Welt durch

seinen Messias vernichten und eine neue Welt
schaffen wiirde. Hinter diesem schrecklichen
Weltgericht steht letztlich der Vergeltungswille
Gottes, der durch eine Rachehaltung getragen
wird: das Gericht Gottes ist ein Racheakt an den
Ungldubigen. Dieses Rachegericht wird durch den
Messias vollzogen, und die Gerechten diirfen die-
ses Rachegericht mitvollziehen.

Ganz spontan wird in uns der Eindruck wach:
Nein, das kann nicht das Gottesbild des Messias,
Jesu, sein, das entspricht auch nicht seinem
Selbstverstindnis. Und tatsichlich distanziert sich
Jesus von einem solchen Verstindnis. Schon die
Antwort auf die Frage der Jiinger des Taufers zeigt
das: kein Wort von Gericht, Rache, Strafe, nur Er-
barmen, Hilfe, Rettung. Noch deutlicher wird das
gezeigt, wo Lukas das erste Auftreten Jesu in sei-
ner Heimat schildert. Am Sabbat begibt er sich in
die Synagoge. Dort wird thm das Buch des Pro-
pheten Jesaja gereicht. Und nun bringt Lukas ein
Jesaja-Zitat, das aus verschiedenen Jesaja-Stellen
zusammengesetzt ist: «<Der Geist des Herrn ruht
auf mir; denn der Herr hat mich gesalbt. Er hat
mich gesandt, damit ich den Armen eine gute
Nachricht bringe; damit ich den Gefangenen die
Entlassung verkiinde und den Blinden das Augen-
licht; damit ich die Zerschlagenen in Freiheit setze
und ein Gnadenjahr des Herrn ausrufe» (Lk 4,
16-19). Es ist bemerkenswert, dass das Zitat aus
Jesaja mitten im Satz abgebrochen wird, gerade
vor der Aussage: «Einen Tag der Vergeltung unse-
res Gottes» (Jes 61, 2). Damit wird ganz deutlich
und klar gesagt, dass Jesus sich vom apokalypti-
schen Gottesbild eines rachedurstigen, vergelten-
den, strafenden Gottes distanziert.

Jesu Gottes- und Selbstverstindnis

Jesus trennt sich geistig vom apokalyptisch orien-
tierten Johannes und redet ganz anders iiber Got-
tes Verhalten. Der Grund dafiir liegt letztlich in
der einmaligen Gotteserfahrung, die Jesus ge-
macht hat. In der Taufe am Jordan sagt Gott von
Jesus: «Du bist mein geliebter Sohn, an dir habe
ich Gefallen gefunden» (Mk 1,11). Dieses Wort
ist begleitet von der Herabkunft des Geistes. Was






296

besagt ein solches Erlebnis fiir den frommen Israe-
liten: «Wer den Atem Gottes aus dem offenen
Himmel wie eine Taube in sein Inneres dringen
fuhlt und dabei als <«Geliebterr angesprochen
wird, der weiss: Gott liebt mich ohne Vorbehalt»
(K. Herbst). Diese und andere Gottescrfahrungen
haben Jesus erkennen lassen: Gott ist zu mir wie
ein Abba, ein liebender, helfender Vater. Aus
diesem Gottesbild wichst Jesu Lebensgrundhal-
tung: Freude in der Gegenwart des liebenden
Gottes als Lebensstil Jesu; kinderleichtes Vertrau-
en in die Fiirsorge des Ab4a, Freudenbotschaft fiir
die Armen und Verlorenen: Gott liebt euch ohne
Vorbehalt.

Aus all dem folgt etwas Entscheidendes fiir Jesu
Distanz gegeniiber der Apokalyptik: In Gott gibt
es keinen rachedurstigen Vergeltungswillen, in
Gott gibt es nur einen Vergebungswillen. «Er lasst
die Sonne aufgehen iiber Gute und Bose» (Mt
5,43), er vergibt jede Schuld umsonst. Daraus
zieht Jesus die Folgerung fur sein Verhalten: Er
weiss sich gesandt, nur wie ein Arzt Siinder zu
heilen und nicht wie ein Richter ithnen gerecht zu
vergelten. Da bleibt kein Ansatz fiir einen Vergel-
tungswillen in Gott. Und das gilt nicht nur fiir
jetzt, sondern auch fir die Zukunft, fiir den Mo-
ment, da Gott endgiiltig kommt, um seine Herr-
schaft aufzurichten. Wie die Apokalyptik lehrt Je-
sus, dass Gott, die Gottesherrschaft, kommt.
Aber Gott kommt nicht, um sich zu richen, um
Schuld zu vergelten, sondern um alle zu heilen
und zu retten. Darum sind offene Mahlgemein-
schaften mit Siindern, charismatisches Umsonst-
Heilen und briiderliches Brotteilen die Auswit-
kungen und das Erkennungszeichen der Gottes-
herrschaft. Darum ist die Kunde von der Gottes-
herrschaft eine Freudenbotschaft fiir alle, fir Ge-
rechte und Siinder.

Mit dieser Verneinung jeder Rache- und Vergel-
tungsabsicht Gottes, sowohl wihrend des Ge-
schichtsverlaufes wie auch am «Ende», wird erst
klar und deutlich der Wesensunterschied markiert
gegeniiber den alten jiidischen und heidnischen
Vorstellungen von einem gerechten Richtergott.
Weil Gott nicht als Richter kommt, um zu vergel-

ten, darum kommt auch die Gottesherrschaft
nicht gewaltsam und mit kosmischen Katastro-
phen iiber die Menschen, sondern als ein Angebot
der Liebe, das die Menschen frei annehmen sollen
durch Umkehrt, das sie aber auch frei ablehnen
kénnen (Verhirtung). Die Gottesherrschaft wirke
und kommt leise wie ein Samen oder Sauerteig.
Gott lisst die Menschen frei, sowohl zur Umkehr
als auch zur Selbstverschliessung gegeniiber den
Lock- und Warnrufen Gottes, die aus ihrem In-
nern oder aus der Geschichte kommen. Und Gott
greift nicht ein, so bitter wir diese seine Geduld
und Zuriickhaltung empfinden mégen: Er tiber-
lisst Jesus brutalen Menschenhinden. Aber eines
bleibt immer bestehen: Das Herz dieses Gottes,
so verborgen es uns oft erscheinen mag, kann gar
nicht aufhéren zu locken, bis alle herankommen
und alles geheilt ist, bis sein Sauerteig «alles
durchsduert hat».

Traum oder Wirklichkett?

Ich erfahre im Beichtstuhl und im Sprechzimmer
immer wieder, wie unsere Gliubigen geprigt sind
vom apokalyptischen Gottesbild: Gott ist ein
strafender, richender, vergeltender Gott. Wie oft
hére ich die Klage: ich furchte mich vor dem Ster-
ben wegen meiner Siinden, die ich im Leben be-
gangen habe. Gott wird mich dafiir bestrafen. Es
ist erschreckend, wie einseitig das Gottesbild ge-
prigt ist vom apokalyptischen Gottesbild. Gewiss
finden sich in den Evangelien Aussagen Jesu tiber
Gott, die zum apokalyptischen Gottesbild geho-
ren. Aber hier miisste man doch unterscheiden.
Stammen alle diese Aussagen in der vorgelegten
Form so von Jesus? Miissen wir nicht annehmen,
dass apokalyptische Ansitze bei Jesus spiter von
der apokalyptischen Denkstrémung «unterspiilt»
wurden, besser: solche Ansitze unter Einfluss der
apokalyptischen Stromung ausgebaut, erweitert
und radikalisiert wurden? Und welches ist der
Aussagesinn apokalyptischer Aussagen Jesu? Geht
es Jesus nicht mehr darum, darauf hinzuweisen,
dass der Mensch sich dem liebenden Lockruf Got-
tes verweigern kann, so dass er sich selber von der
Liebe Gottes ausschliesst? Wobei Jesus mit sol-



chen Aussagen nur auf die erschreckende Mog-
lichkeit hinweist, ohne direkt zu sagen, dass es
tatsidchlich Menschen gibt, die sich endgiiltig dem
Liebesruf Gottes verschliessen.

Wir haben darauf hingewiesen, dass Jesus zu sei-
nem Gottesbild kam aufgrund seiner Gotteserfah-
rung. In dieser Erfahrung hat er Gott erkannt als
den nur-liebenden und all-liebenden Gott. Er hat
an diesem Gott, an dieser neuen Botschaft von
Gott festgehalten, obwohl dieser Gott ihn den
«Menschenhinden iiberlassen hat». Darum konn-
te er am Kreuz in der grossten Verlassenheit 6f-
fentlich seinen Glauben an den nur-liebenden
Gott bekennen: «Vater, in Deine Hinde tiberge-
be ich mich». Gott hat dieses vertrauende Be-
kenntnis bestitigt in der Tat der Auferweckung
und Erhohung Jesu. Ist das fiir uns nicht hin-
reichender Grund, dass wir dieser Botschaft Jesu
restlos vertrauen kénnen? Was diirfen wir hoffen?
Dass auch bei unserm Tod nicht ein strafender, ri-
chender,vergeltender Gott auf uns warten wird,
sondern der nur-liebende, all-liebende Gott! Dar-
um aber muss ich vor dem Tod keine Angst ha-
ben. Ich muss keine Angst haben, dass mein Le-
ben an einem diinnen Faden hingt, der jederzeit
reissen kann. Denn ich weiss: wenn der Faden
reisst, dann falle ich in die Hinde eines Gottes,
der mich umfingt mit der goéttlichen Liebe, die
unendlich grosser ist als die Liebe der besten Mut-
ter und des besten Vaters, in Hinde, die auf Er-
den sichtbar wurden in Jesus, der mit seinen Hin-
den Menschen von Not, Angst und Elend befreit
hat, der mit seinen Hinden Menschen getrdstet
und ermutigt hat, der mit seinen Hinden den
Menschen die Liebe Gottes bezeugt und ge-
schenkt hat. Auf solch liebende, heilende, umfas-
sende und umarmende Hinde diitffen wir hoffen,
hoffen auf jenen Gott, der nur Liebe, Giite, Et-
barmen und Verzeihen ist.

297

Unruhig
ist unser Herz ... XI

P. Anselm Biitler

Im Mitmenschen Gott erfahren

Die letzten Folgen dieser Artikelreihe haben sich
mit der Frage nach dem «Ort» der Gotteserfah-
rung auseinandergesetzt. Dabei wurden zwei ent-
scheidende Wahrheiten betont. Auf der einen
Seite ist daran festzuhalten, dass, vor allem seit Je-
sus, jede Wirklichkeit zum «Ort» der Gotteserfah-
rung werden kann. Auf der andern Seite ist nicht
zu Ubersehen, dass es, bedingt durch kulturelle
Situation, bestimmte «Orte» gibt, die jeweils be-
sonders geeignet sind fiir eine Gotteserfahrung.
Das ist nun ein ganz wichtiger Aspekt, der bis
jetzt vielleicht zu sehr ibersehen wurde. In einer
bestimmten Kultur spielen nicht alle Wirklich-
keitsbereiche immer die gleiche Bedeutung fir
die Verwirklichung des Menschen. So nahm z. B.
in der Jigerkultur das Tier eine viel entscheiden-
dere Stellung ein im Leben der Menschen als in



	Was dürfen wir hoffen? : Gedanken zum Advent

