
Zeitschrift: Mariastein : Monatsblätter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 58 (1981)

Heft: 9

Artikel: "Unruhig ist unser Herz...". XI

Autor: Bütler, Anselm

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1030886

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1030886
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


265

«Unruhig
ist unser Herz ...» XI
P. Anselm Bütler

mâcher. Hier stellt sich für ein lebendiges christliches

Leben und Bekenntnis die zentrale Frage:
Habe ich den Heiligen Geist schon als Lebendigmacher

erfahren? Die folgenden Ausführungen
sollen diesem ganzen Fragenkomplex nachgehen.
Dabei wird es behilflich sein, wenn wir
Kontrasterfahrung unserer Todverfallenheit mit in die
Betrachtung einbeziehen. Denn auf diesem
Hintergrund ist eher erkenntlich, wo und wie wir den
Heiligen Geist als Lebensspender erfahren können.

Erfahrung des lebendigmachenden
Geistes

Im sogenannten «grossen» Glaubensbekenntnis
bekennen wir unsern Glauben «an den Heiligen
Geist, den Herrn und Lebendigmacher». Worin
die lebendigmachende Wirkung des Heiligen
Geistes besteht, zeigt der Zusammenhang, in
dem dieses Bekenntnis gesprochen wird. Voraus
geht das Bekenntnis zu Jesus Christus, der von
den Toten auferstanden ist, zum Vater aufgenommen

wurde und kommen wird zum Gericht. Auf
das Bekenntnis zum lebendigmachenden Heiligen

Geist folgt das Bekenntnis, dass die Kirche
gottgewirkt ist, dass es eine Taufe gibt zur Vergebung

der Sünden, die Auferstehung der Toten
und das ewige Leben. Aufgrund dieses
Zusammenhanges können wir sagen, dass der Heilige
Geist wirklich Lebendigmacher ist, dass sein
eigentliches Wirken darin besteht, uns Menschen
das wahre Leben zu verleihen, uns Anteil zu
geben am göttlichen Leben. - Es ist klar, dass ein
solches Bekenntnis zum Heiligen Geist mitten ins
Leben hineinzielt, dass ein solches Bekenntnis
auch getragen sein muss von der Erfahrung des

Heiligen Geistes als Lebensspender, als Lebendig-

1. Der Geist überwindet den Tod
Die Biologie lehrt uns, dass das Leben, chemisch
betrachtet, ein «Wunder» ist. Die chemischen
Prozesse in der einzelnen Zelle haben
«Zerfallstendenz». Wenn nicht eine «höhere» Kraft immer
wieder korrigierend eingreifen würde, käme es

rasch zum Zerfall der einzelnen Zellen. Nur weil
ein höheres Prinzip, das sogenannte Lebensprinzip,

korrigierend eingreift, kann Leben bestehen,
sich entfalten und heranreifen.
Was hier von der einzelnen Zelle gesagt wird, das

gilt auch für das gesamte Leben des Menschen.
«Der Tod hat das letzte Wort, unter allen
Umständen, die gesamte Geschichte steht unter
seinem Verdikt. Der Tod ist der Regisseur unseres
eigenen Lebens, auch in dessen glänzendsten
Akten. Die Figuren mögen sich noch so selbstbe-
wusst, leichtsinnig oder pathetisch auf der Bühne
bewegen; es kommt der Moment, da das Stück zu
Ende geht und die Spieler das Rampenlicht verlassen,

hinter den Kulissen verschwinden. Während
man den Auftritt vorbereitet, muss man schon auf
das Ende des Aktes gefasst sein» (H.J. Baden).
Auf den ersten Blick mag uns eine solche Sicht
menschlichen Lebens und menschlicher Geschichte

schockieren. Und doch, wer die Heilige Schrift
kennt, weiss, dass da die gleiche Sicht des menschlichen

Lebens vorkommt. So wird das Schicksal
des Menschen geschildert in Psalm 90: «Du
lässt den Menschen zurückkehren zum Staub und
sprichst: <Kommt wieder, ihr Menschen!).
Denn all unsere Tage gehn hin unter deinem
Zorn, wir enden unsere Jahre wie einen Seufzer.



266

Unsere Lebenszeit währt siebzig Jahre, wenn es

hoch kommt, sind es achtzig. Ihr Bestes ist nur
Mühsal und Beschwerde, rasch geht es vorbei, wir
fliegen dahin.»
Der heutige Mensch, auch wir Christen, nehmen
diese Tatsache nicht voll ernst. Zwar wissen wir,
dass der Tod einst in unser Leben einbricht, aber
wir verlegen den Tod an das Ende und versuchen,
die ständige Drohung des Todes, die andauernde
Todesbedrohtheit auszuklammern. Unsere Zivilisation

hat eine fast «bewundernswerte» Taktik
entwickelt, den Tod aus dem öffentlichen Leben
zu entfernen. Es steht mit unserer Todesbedrohtheit

genau gleich wie mit der Zerfallstendenz der
einzelnen Lebenszelle. Wir würden sofort dem
Tod anheimfallen, wenn nicht eine höhere Macht
uns davor bewahren und befreien würde.
Zwar wissen wir Christen, dass der Tod grundsätzlich

überwunden ist, dass der Tod durch das
Leben besiegt ist. Im Glauben hoffen wir auf diesen
Sieg über den Tod, hoffen auf eine beständige
Wirklichkeit, wo der Tod nicht mehr vorhanden
ist. Aber wir verlegen diese Wirklichkeit auf die
Zeit «nach dem Ende», ins Jenseits. Das aber ist
eine falsche Form christlicher Hoffnung auf
Leben, die sich ganz auf das Jenseits konzentriert,
die erst mit der Verwirklichung rechnet, «sobald
die Tür hier unwiderruflich ins Schloss fällt».
Weil wir den Sieg über den Tod erst in die Zeit
nach dem Leben verlegen, darum fehlt uns der
Mut, jetzt schon unsere Todverfallenheit ernst zu
nehmen. Und doch ist es eine entscheidende
Aufgabe des christlichen Glaubens, dieses Versteckspiel

zu beenden und sich der Gegenwart des Todes

zu stellen. «Der geschärfte Blick gewahrt
seinen Schatten, der überall auftaucht. Der Sand
rieselt unaufhörlich durch das Stundenglas, es wäre
zwecklos, dieses Glas zu zerschlagen, um dadurch
den Fluss der Vergänglichkeit aufzuhalten» (H. J.
Baden).
Diesen Mut, die Gegenwart des Todes ernst zu
nehmen, finden wir umso mehr, wenn wir auch
die Tatsache ernst nehmen, dass auch das wahre
Leben jetzt schon gegenwärtig ist als jene «höhere
Macht», die ununterbrochen den Tod besiegt. Je¬

sus hat diese Wahrheit gelebt und sichtbar
gemacht. All seine Heilungen bezeugen die
lebensschaffende und todbesiegende Gegenwart dieser
«höheren Macht». In der Begegnung mit Gott
durch Jesus werden dem Menschen Auge und Ohr
geöffnet. Jesus schenkt den Menschen durch die
Berührung das Augenlicht, erlässt ihnen die
Taubheit. Durch diese Wunder wird der Mensch
instand gesetzt, die Auferstehung wahrzunehmen,

die der göttliche Geist schenkt. Am klarsten
ist diese Gegenwart der lebendigmachenden Kraft
Gottes sichtbar geworden in der Auferweckung
Jesu aus dem Tode.
Solche Auferstehung kann auch heute geschehen.
«Der Gläubige empfindet, wie die Kräfte der ewigen

Welt unaufhaltsam in ihn eindringen. Die
Todesfurcht fällt von ihm ab, er wird immun
gegen die Schrecken der Vergänglichkeit» (H.J.
Baden).

Allerdings, das Misstrauen verlässt auch den Christen

nie ganz, er könnte durch eine Hoffnung
betrogen sein, die an der Grenze des Lebens
aufleuchtet, gleich einer Fata Morgana. Alles kommt
darauf an, die Erfahrung der Auferstehung schon
jetzt zu machen, von der Gewissheit einer Gottesnähe

erfüllt zu werden, die unaufhaltsam wächst.

2. Erfahrung der lebendigmachenden Geistes
Gibt es das tatsächlich, Auferstehung jetzt schon
zu erfahren, jetzt schon die Kraft des
lebendigmachenden Geistes zu spüren? Auf den ersten
Blick werden wir wohl von den meisten eine
verneinende Antwort erhalten. Unsere Zeit scheint
vielmehr geprägt zu sein von einer Abwesenheit
Gottes. Viele Menschen werden zuerst einmal
sagen: In meinem Leben spüre ich nichts von Gott,
in meinem Leben verhält sich Gott wie ein Toter.
Im Leben vieler Menschen scheint Gott still und
stumm zu sein, scheint weit weg zu wohnen,
scheint sich um den Menschen nicht zu kümmern.
Wenn wir die Schriften des Neuen Testamentes
durchlesen (das gleiche gilt auch von den Schriften

des Alten Testamentes), stossen wir auf ein

ganz anderes Bild. Da ist immer wieder die Rede

von der Erfahrung des lebendigmachenden Gei-



267

stcs, der das Leben der Christen prägt und beein-
flusst, der ihrem Leben Sinn und Inhalt gibt, dem
Herzen Kraft, Freude, Mut und Zuversicht
verleiht. Uns allen ist der Pfingstbericht bekannt. Für
dieJünger lag die Erfahrung des lebendigmachenden

Geistes nicht im sogenannten Sprachenwunder.

Die Erfahrung des lebendigmachenden Geistes

bestand vielmehr darin, dass die furchtsamen
Jünger, die sich aus Furcht vor den Juden
eingeschlossen hatten, nun plötzlich den Mut aufbrachten,

öffentlich die Botschaft von Jesu Auferwek-
kung zu verkünden, und dann, dass Menschen,
trotz der Feinschaft und des Spottes der meisten
Bewohner Jerusalems, den Mut fanden, sich zum
Glauben an den Auferweckten zu bekennen.
Eine andere Erfahrung des lebendigmachenden
Geistes berichtet uns Paulus von der Christengemeinde

in Korinth. Dort geschah es immer wieder,

dass während des Gottesdienstes ein Christ
plötzlich mit überschwenglicher Freude an Gott
erfüllt wurde und spontan laut dieser Freude
Ausdruck verlieh. In andern wurde dadurch die gleiche

Freude geweckt, so dass sie ihrerseits laut in
dieses Lob Gottes einstimmten, mit eigenen
Worten Gott lobten und priesen.
Hier meldet sich bei vielen Lesern vielleicht ein
Einwand: Das ist ja alles schön und recht, aber ich
selber habe keine solchen Erfahrungen des
lebendigmachenden Geistes. Das stimmt. Solch
sogenannte grosse Erfahrungen des lebendigmachenden

Geistes sind nicht Sache des Alltages. Paulus
spricht aber auch von «gewöhnlichen» Erfahrungen

des lebendigmachenden Geistes: «Die Frucht
des Geistes ist Liebe, Freude, Friede, Langmut,
Freundlichkeit, Güte, Treue, Sanftmut und
Selbstbeherrschung» (Gal 5, 22 f.). Wenn wir unser
Leben in stillen Stunden einmal durchforschen,
können wir da und dort die eine oder andere
Frucht des Geistes feststellen. Vielleicht haben Sie
schon einmal die Erfahrung gemacht, dass Sie

plötzlich oder nach und nach in Ihnen eine
überraschende Freude, einen inneren Frieden verspürten,

ohne dass Sie sagen konnten, woher das kam.
Oder Sie konnten in einem harten Disput lieblose
Worte vermeiden und waren nachher überrascht,

dass Ihnen das gelungen ist. Oder Sie verspürten
eine sogenannte «gute Anwandlung», etwas Gutes
zu tun, jemandem eine Freude zu bereiten. Bei
all diesen Erfahrungen mussten wir ehrlicherweise
zugestehen: Das kam eigentlich nicht von mir,
das ist gleichsam über mich gekommen, ist mir als
Geschenk zugefallen. Oder eine andere Erfahrung
des lebendigmachenden Geistes: Es gelingt plötzlich

oder nach und nach, einem Menschen zu
verzeihen, der uns schwer beleidigt hat und dem wir
deswegen trotz bestem Mühen und Versuchen das
verzeihende Wort nicht sagen konnten. Und dann
gelingt uns das eines Tages doch. Oder eine ganz
wichtige Erfahrung, die wir gar nicht richtig
beachten: dass wir inmitten einer ungläubigen,
unchristlichen Gesellschaft überhaupt noch gläubig
sind, regelmässig unsere christlichen Pflichten
erfüllen, uns bemühen, den Alltag dem Willen
Christi gemäss zu gestalten. Oder wir setzen uns
für eine gerechtere Ordnung ein, für die Schwachen

in der Gesellschaft. Dabei müssen wir
Rückschläge in Kauf nehmen, vielleicht sogar Nachteile.

Aber wir resignieren nicht. All das sind
Erfahrungen des lebendigmachenden Geistes. In all
dem wird für uns fast greifbar, dass der Geist Gottes

uns lebensbringende Kraft schenkt, uns neue
Lebensmöglichkeiten eröffnet.
So könnten wir noch viele Erfahrungen entdek-
ken, wenn wir nur genügend darauf achten würden,

wo uns der Geist neue, grössere Lebensmöglichkeiten

schenkt. Allerdings, viele solche
Geschenke merken wir nicht, auf viele solcher
Lebensanregungen reagieren wir nicht, weil wir gar
nicht darauf achten. Denn Gott und der Geist
Gottes sind diskret, zurückhaltend. Er drängt sich
nicht auf. Und gerade hier kann ein Grund dafür
liegen, dass Gott für viele Menschen unwirksam
erscheint.
Im lauten Betrieb, in der Hast und Hetze des

Alltages, in der Jagd nach Ablenkung, Vergnügen,
übersehen wir solche Zeichen des lebendigmachenden

Geistes nur allzu leicht. Wenn wir aber
versuchen, in unser Leben einen Raum der Stille
einzubauen, dann können wir solche zarte
Lebensanregungen des Geistes wahrnehmen, und



268

wenn wir darauf treu reagieren, können diese

Wirkungen des Geistes immer grösser und intensiver

werden.
Dann aber könnten wir nach und nach mit grosser
Überraschung feststellen, dass das Wirken des

lebendigmachenden Geistes unsere ganze Person
erfasst und durchwaltet. Der Zustand unserer
Zerrissenheit, unter der wir so oft leiden, wird beendet

und überwunden. Es bildet sich in uns ein
Zentrum, das verhindert, dass unsere Lebenskräfte,

unsere Neigungen, Gefühle nach allen Seiten
auseinanderlaufen. Wir empfinden einen
Zuwachs an Stärke und Sein. Und diese neue Kraft
wirkt sich aus bis in den Körper, denn der Geist,
der alles lebendig macht, will unser ganzes Heil,
auch das Heil des Körpers.
Solche Erfahrungen können uns im Glauben festigen,

dass Gott wirklich in uns wirkend, in unserm
Leben zugegen ist. Das heisst nicht, dass wir nun
bewahrt wären vor jedem Zweifel und jeder
Unsicherheit. Aber in all dieser Unsicherheit bleibt
doch im Tiefsten ein tragender Kern, eine innere
Geborgenheit, die uns kaum mehr in Verzweiflung

fallen lässt.
Paulus spricht noch von einer andern Erfahrung
des lebendigmachenden Geistes: «Wir seufzen in
unserem Herzen und warten darauf, das wir mit
der Erlösung unseres Leibes als Söhne offenbar
werden. Denn wir sind gerettet, doch in der Hoffnung

Der Geist nimmt sich unserer Schwachheit

an. Denn wir wissen nicht, worum wir in
rechter Weise bitten sollen; der Geist selber
jedoch tritt für uns ein mit Seufzen, das wir nicht in
Worte fassen können» (Rom 8,23-26). Welche
Erfahrung steht hinter dieser Aussage? Wir alle
erfahren immer wieder ein «Seufzen» in uns, ein
Urverlangen, einen Urwunsch nach Glück, nach
Erfüllung, nach Befreiung von all dem, was uns
drückt und Sorgen bereitet. Dieser Urwunsch ist
für uns oft nicht verstehbar, wir sehnen uns nach

irgend etwas, wir wissen nicht genau nach was.
Und dann reagieren wir «oberflächlich» auf diesen
Urwunsch. Wir suchen einzelne Bedürfnisse zu
befriedigen: da ein Vergnügen, dort Ablenkung,
Betriebsamkeit usw. Aber erfahren wir dabei nicht

immer wieder, dass der Urwunsch, die Ursehn-
sucht dabei nicht gestillt wird. Es bleibt bei all
dem etwas Unerfülltes zurück. Wenn wir aber den
Mut haben, diese Ursehnsucht durchzutragen,
ohne in Ausflucht zu weichen, dann kann in uns
eine Ahnung entstehen, dass unser Urwunsch
nach Unendlichem verlangt. Aus diesem
Urwunsch kann mit d i Zeit ein konkretes, gezieltes
Verlangen nach Gore erwachsen. Wir werden
erfüllt von einem stillen, beglückenden Sehnen
nach Gott, einem Sehnen, das alle Last und Trübsal

unseres Lebens auffängt, verwandelt und
verklärt. Nicht dass die Last schwände, aber sie ist
gleichsam umfangen von dem Grösseren,
eingeordnet in eine Art sichere Hoffnung, das einmal
alles gut werden wird.
«Ich glaube an den Heiligen Geist, den Herrn und
Lebendigmacher.» Die angeführten Hinweise auf
Erfahrungen dieses lebendigmachenden Geistes
zeigen, wie allumfassend der Lebendigmacher in
uns wirkt. Es gibt keinen Lebensbereich, der nicht
von dieser lebendigmachenden Kraft des Heiligen
Geistes erfüllt wäre: den persönlichen Bereich,
und hier Leib, Seele, Geist, das ganze Leben:
Gefühle, Erkennen und Wollen; den gesellschaftlichen

Bereich, unsere Lebenstätigkeiten in Ehe
und Familie, Verwandtschaft und Bekanntschaft;
den grossgesellschaftlichen Bereich in Wirtschaft
und Politik. Überall ist der Lebendigmacher am
Werk. Wir alle sind uns wohl dieser allumfassenden

Wirksamkeit des Heiligen Geistes noch zu
wenig bewusst, wir sind noch zu wenig feinfühlig
für das Wirken des Geistes in all diesen Bereichen;
wir meinen, den Geist nur im religiösen Bereich
wirkend erfahren zu können. Je mehr wir an den
Geist, den Lebendigmacher aller Lebensbereiche
glauben, desto mehr werden wir ihn immer mehr
auch erfahren können in allen Lebensbereichen.
Vielleicht kann diese Ausführung uns allen ein
wenig mehr bewusst machen, welch unermessli-
che Fülle die Glaubenswahrheit beinhaltet: «Ich
glaube an den Heiligen Geist, den Herrn und
Lebendigmacher.» Und vielleicht dürfen wir dann
auch immer mehr diesen lebendigmachenden
Geist in allen Lebensbereichen erfahren.



269

te '

w!m

mmm

„Mit dem Heilige» Geiste Schritt kalten," mie die Scbrift so^t,
dm» toentet stete AtutrettgnHg, öe« alten Menséen in seinen Schlupfwinkeln

aufzuspüren und afsBiitöteH Allons Kirchgässnor


	"Unruhig ist unser Herz...". XI

