
Zeitschrift: Mariastein : Monatsblätter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 58 (1981)

Heft: 8

Artikel: "In der Schrift steht geschrieben...". II, Hilfe zum richtigen Verständnis
der Heiligen Schrift

Autor: Bütler, Anselm

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1030885

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1030885
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


247

gibt sich selbst. Er ist eine Realität, die von
nirgendsher abzuleiten ist. Aber er ist eine Realität,
die als zeitgeschichtlich real gewordene Auflehnung

sichtbar ist: Irgendwo im Erlebnisfeld des

Kernkraftgegners gibt es eine Grundeinstellung,

die sich symbolisch so aussprechen lässt:
Der Mensch gehört der Erde und nicht die Erde
dem Menschen. Der Mensch ist ausersehen, das

Ausserordentliche, das die Erde ist, zu erhalten,
statt es auszubeuten. Er wird auch, und erst darin,
den Grund und den Sinn erfahren, seinesgleichen
nicht auszubeuten» (D. L. Bäschlin).
Von hier aus öffnet sich dann auch eine neue,
zeit- und kulturgemässe Tür zum ursprünglichen
Naturerlebnis, das für die Menschen aller Zeiten
und aller Kulturen Gotteserfahrung werden konnte,

Gotteserfahrung des Menschen, der geprägt ist
von der technischen Einstellung zur Natur, die
verleitet, sich als Herrn der Natur zu erleben.
Wenn wir dieser Haltung und der daraus entspringenden

Versuchung, Welt auszubeuten, widerstehen,

kann uns die Grunderfahrung des Menschen
von Natur wieder aufgehen: «Diese Welt in ihrem
geordneten Gefüge kann immer wieder erfahren
werden und wurde offenbar immer erfahren als

das, was keines Menschen Hand gemacht hat, was
aber den Menschen gewährt wird als das, was ihm
das Leben überhaupt ermöglicht und auch bisweilen

bedroht, jedenfalls als etwas, was ihn angeht.
Ja es (das Gefüge der Welt) wurde und wird
immer wieder erfahren als etwas, was ihn als unendliches

Wunder angeht und machtvoll betrifft. In
diesem angehenden Charakter erscheint dann
etwas wie ein mächtiger, aber persönlicher
Zuspruch Aus solcher Erfahrung spricht immer
wieder etwas wie ein mächtiges und lebendiges
und persönliches Geheimnis den Menschen an»
(B.Welte).

«In der Schrift steht
geschrieben ...» II
Hilfen zum richtigen Verständnis der Heiligen
Schrift

P. Anselm Bütler

Geschichtlichkeit der Evangelien

Im ersten Artikel dieser neuen Artikelserie, die in
der Mai-Nummer eröffnet wurde, war die Rede
davon, dass die Evangelien nicht Geschichtsprotokolle

sind, sondern Glaubenszeugnisse,
Werbeschriften, die bei den Lesern für den Glauben an



248

Jesus als den von Gott gesandten Erlöser werben
wollen. Es war die Rede von «erfundenen» Worten
und Wundern Jesu. Spontan wird sich dem Leser
die Frage aufgedrängt haben: Besitzen die
Evangelien dann überhaupt keinen geschichtlichen
Wert mehr? Berichten sie dann keine zuverlässigen

geschichtlichen Ereignisse? Hier muss ich
zuerst Stellung nehmen zu einem Missverständnis,
den mein erster Artikel anscheinend bei verschiedenen

Lesern hervorgerufen hat. Mehr als ein Leser

hat gefragt oder sich darüber beschwert, ob,
bzw. dass ich verneine, Jesus habe Wunder
gewirkt. Dazu kann ich klipp und klar sagen: Doch,
Jesus hat Wunder gewirkt. Darum sprach ich auch
von Jesus als dem Wundertäter: «Jesus war nicht
der einzige Wundertäter Jesus ist der überragende

Wundertäter Jesus besass die grösste
Wunderkraft» (S. 157). Wenn Jesus Wundertäter
ist, wenn er die grösste Wunderkraft besass, dann
hat er selbstverständlich auch Wunder gewirkt.
Was hier von der Geschichtlichkeit von
Wunderberichten gesagt wird, kann selbstverständlich
allgemein von den Evangelien und der ganzen Hl.
Schrift gesagt werden. Sie haben und überliefern
geschichtlichen Inhalt. Allerdings wird dieser
geschichtliche Inhalt in verschiedenen literarischen
Formen zur Darstellung gebracht. Diese beiden
Punkte sollen jetzt dargestellt werden: die Tatsache,

dass die Schriften der Bibel geschichtliche
Inhalte überliefern; die literarischen Formen, in
denen dieser geschichtliche Inhalt zur Darstellung
gebracht wird.

1. Tatsache der Geschichtlichkeit
In der dogmatischen Konstitution über die göttliche

Offenbarung lehrt das II. Vatikanische Konzil:

«Unsere heilige Mutter, die Kirche, hat
entschieden und unentwegt daran festgehalten und
hält daran fest, dass die vier genannten Evangelien
(das viergestaltige Evangelium nach Matthäus,
Markus, Lukas und Johannes), deren Geschichtlichkeit

sie ohne Bedenken bejaht, zuverlässig
überliefern, wasjesus, der Sohn Gottes, in seinem
Leben unter den Menschen zu deren ewigem Heil
wirklich getan und gelehrt hat bis zu dem Tag, da

er aufgenommen wurde (vgl. Apg I, 1-2). Die
Apostel haben nach der Auffahrt des Herrn das,
was er selbst gesagt und getan hatte, ihren Hörern
mit jenem volleren Verständnis überliefert, das
ihnen aus der Erfahrung der Verherrlichung Christi
und aus dem Licht des Geistes der Wahrheit zu-
floss. Die biblischen Verfasser aber haben die vier
Evangelien redigiert, indem sie einiges aus dem
vielen auswählten, das mündlich oder auch schon
schriftlich überliefert war, indem sie anderes zu
Überblicken zusammenzogen oder im Hinblick
auf die Lage in den Kirchen verdeutlichten,
indem sie schliesslich die Form der Verkündigung
beibehielten, doch immer so, dass ihre Mitteilungen

über Jesus wahr und ehrlich waren. Denn ob
sie nun aus eigenem Gedächtnis und Erinnerung
schrieben oder aufgrund des Zeugnisses jener,
<die von Anfang an Augenzeugen und Diener des
Wortes waren>, es ging ihnen immer darum, dass

wir die <Wahrheit> der Worte erkennen sollten,
von denen wir Kunde erhalten haben» (Kap. 19).
In diesem Text erklärt das Konzil in feierlicher
und deutlicher Weise, dass die Evangelien tatsächlich

geschichtliche Wahrheiten vermitteln. So ist
aus diesem Text «der eindeutige Wille der Kirche
zu erkennen, den synoptischen Evangelien ihren
Wert als Zeugnis über die Wirklichkeit der Ereignisse

zuzuerkennen, die sie berichten, und über
die Sicherheit, mit der sie uns die Person, die
Worte und die Taten Jesu zur Kenntnis bringen»
(J. Ratzinger).
Zugleich macht das Konzil in diesem Text einige
wichtige Aussagen, wie die Geschichtlichkeit
genauer zu verstehen ist. Da ist einmal der Hinweis
wichtig, dass die Apostel ihren Hörern das, wasjesus

gesagt und getan hatte, mit einem «volleren
Verständnis überlieferten, das ihnen aus der
Erfahrung der Verherrlichung Christi und aus dem
Licht des Geistes der Wahrheit zufloss». Das
besagt: Die geschichtlichen Berichte in den Evangelien

sind immer schon interpretierte, gedeutete
Berichte. Im Lichte der Ostererfahrung haben die
Apostel manche Ereignisse im Leben Jesu richtig
verstanden und ihre tiefere Bedeutung erfasst.
Durch die Ostererfahrung ist den Jüngern im





250

wahrsten Sinn des Wortes «ein Licht aufgegangen»,

wie das in exemplarischer Weise in der Em-
mausgeschichte dargestellt wird. Diese Interpretation

wirkt sich etwa so aus, dass der ausdrückliche

Glaube an Jesu als Messias und Sohn Gottes,
der erst durch die Ostererfahrung gewonnen wurde,

schon als vorösterliche Bekenntnisse zum
Ausdruck gebracht wird.
«Man muss die nachösterliche Situation in Rechnung

stellen, die je besondere Jesus-Interpretation
durch die Evangelisten, dann weiter auch bereits
die Deutung der überliefernden Gemeinde mit
ihren eigentümlichen Interessen des Glaubens,
der messianischen Verkündigung, schon im
Stadium der mündlichen Weitergabe der Jesus-Tradition.

Besondere Vorsicht ist geboten bei der Frage

nach den verschiedenen christologischen
Bezeichnungenjesu (Messias, Menschensohn, Sohn
Gottes, Gottesknecht, Herr), da die Frage ansteht,
ob Jesus überhaupt solche Titel gebraucht hat,
dann weiter, in welchem sie, sei's von Jesus selbst
oder von der Gemeinde, gebraucht wurden»
(J. Blank).
Eine zweite, auch wichtige Präzisierung der
Geschichtlichkeit der Evangelien wird in diesem Text
vorgenommen mit dem Hinweis, dass in den
Evangelien eine Auswahl dessen getroffen wird, was
von Jesus berichtet werden konnte und was schon
in mündlicher oder schriftlicher Überlieferung
vorhanden war. Von daher ist verständlich, dass es

z.B. auch Worte Jesu gibt, die ausserbiblisch
überliefert sind. «Im Prozess, der schliesslich zur
Gestaltung der vier Evangelien geführt hat, sind
viele Goldkörner der Überlieferung beiseite
gefallen» (A. Rosenberg). Ein solches Goldkorn, das
ausserbiblisch überliefert wurde, ist folgendes
Wort Jesu: «Es gibt Grösseres als Totenerweckun-
gen und Speisungen: Selig sind, die von ganzem
Herzen glauben» (Koptische Paulusakten von
Akhmin II.). -Und schliesslich noch eine dritte
Präzisierung der Geschichtlichkeit: Worte und
Tatenjesu wurden bei der Weiterverkündigung «im
Hinblick auf die Lage in den Kirchen verdeutlicht».

Damit ist jene Tatsache festgehalten, die
im ersten Artikel dieser Themenreihe dargestellt

wurde: Geschichtlichkeit besagt nicht wortgetreue
und sachgetreue genaue Wiedergabe eines
geschichtlichen Ereignisses, sondern eine «Bearbeitung»,

damit die neuen Hörer den Sinn erfassen
konnten. Zu solcher Bearbeitung gehört auch, was
im Konzilstext besonders erwähnt wird: «anderes

zu Überblicken zusammengezogen». Das heisst
z. B., dass die Reihenfolge der Berichte, wie sie in
den Evangelien vorliegt, nicht historisch sein

muss. Alle Ereignisse aus dem öffentlichen Leben
Jesu werden geographisch geordnet, als ob Jesus
seine ganze Tätigkeit ausgeübt hätte auf einem
einzigen grossen «Marsch» von Galiläa nach
Jerusalem. Dieses Wegschema drückt nicht geschichtliche

Tatsache aus, sondern hat theologischen
Aussagewert: damit sollte zum Ausdruck gebracht
werden, dass Jesus der von Gott erwählte und
gerufene Retter und Erlöser ist, der im Alten Testament

immer wieder verheissen ward.

2. Die literarische Darstellungsform
Aus dem soeben Gesagten über die Geschichtlichkeit

der Evangelien ergibt sich, und der Konzilstext

betont das noch ausdrücklich, dass der Zweck
der Evangelien nicht zuerst darin liegt, einfach
Geschichte zu vermitteln. Die Verfasser der
Evangelien «behielten die Form der Verkündigung
bei», sagt das Konzil, das heisst, die geschichtlichen

Berichte wollen letztlich Glaubenswahrheiten
vermitteln, wollen uns kundtun, was Gott

geoffenbart hat. Dieser Punkt wird im Konzilstext
über die Offenbarung besonders behandelt in
Kapitel 12. Dort heisst es: «Da Gott in der Heiligen
Schrift durch Menschen nach Menschenart gesprochen

hat, muss der Schrifterklärer, um zu erfassen,

was Gott uns mitteilen wollte, sorgfältig
erforschen, was die heiligen Schriftsteller wirklich zu
sagen beabsichtigten und was Gott mit ihren
Worten kundtun wollte. Um die Aussageabsicht
der Hagiographen (Verfasser der Heiligen Schrift)
zu ermitteln, ist neben anderem auf die literarischen

Gattungen zu achten. Denn die Wahrheit
wird je anders dargelegt und ausgedrückt in Texten

von in verschiedenem Sinn geschichtlicher,
prophetischer oder dichterischer Art, oder in an-



251

dem Redegattungen. Weiterhin hat der Erklärer
nach dem Sinn zu forschen, wie ihn, aus einer
gegebenen Situation heraus, der Hagiograph den
Bedingungen seiner Zeit und Kultur entsprechend

- mit Hilfe der literarischen Gattungen -
hat ausdrücken wollen und wirklich zum
Ausdruck gebracht hat. Will man richtig verstehen,
was der heilige Verfasser in seiner Schrift aussagen
wollte, so muss man schliesslich genau auf die
vorgegebenen umweltbedingten Denk-, Sprach- und
Erzählformen achten, die zur Zeit des Verfassers
herrschten, wie auf die Formen, die damals im
menschlichen Alltagsverkehr üblich waren.»
Der Konzilstext spricht ausdrücklich wiederholt
von der Bedeutung der literarischen Gattungen.
Das heisst, man muss beachten, ob es geschichtliche

Texte sind, prophetische Texte oder dichterische

Texte. Bei den geschichtlichen Texten ist wieder

zu unterscheiden zwischen verschiedenen
Erzählformen, die damals üblich waren, die heute
aber nicht mehr so oder nicht mehr im gleichen
Sinn gebräuchlich sind. Welches sind diese
verschiedenen geschichtlichen Erzählformen?
Wir sprechen heute von Geschichtsschreibung,
von Sagen, Legenden und Novellen. Bei uns
herrscht spontan der Eindruck, dass nur
Geschichtsschreibung wirkliche Ereignisse berichte,
Sagen, Legenden, Novellen würden nur
«Unzuverlässiges» berichten. Das ist aber falsch. Bei der
Geschichtsschreibung liegt der Hauptakzent
tatsächlich auf dem eigentlichen geschichtlichen
Ereignis. Bei Sage, Legende, Novelle liegt der
Hauptakzent nicht auf dem Ereignis, sondern auf
dem Eindruck, den ein Ereignis bei den Menschen
gemacht hat.
Misst man die aufgezählten Textsorten, die
«Gattungen» der Erzählformen: Geschichtschreibung,
Sage, Legende, Novelle, an ihrer Beziehung zur
Geschichte, «dann besitzt die Geschichtsschreibung

die grösste Nähe zu wirklich geschehenen
Begebenheiten. Bei den anderen Gattungen wird
der historische Kern immer kleiner oder weniger
erkennbar: Sagen und Legenden pflegen ein
gewisses Mass an Tatsachen widerzuspiegeln, während

die Novelle eines historischen Kerns entbehrt

und nur noch im Milieu und im veranschaulichten
Problem echt ist» (B. Lang).
Welche Texte sind nun diesen vier Gattungen
zuzuordnen. Werfen wir zuerst einen Blick auf das
Alte Testament. Hier gibt es eine Anzahl Novellen,

also reine Dichtungen, die keinen historischen

Kern besitzen. Das sind die Bücher Rut,
Ester, Judit, Tobit, Jona, ausserdem die Josefsgeschichte.

Hier ist sowohl der Name der Helden wie
die Handlung selbst erfunden. Den übrigen
Erzählstoff der Bibel müssen wir der Geschichtserzählung

einordnen. Die auffälligste Eigenart der
biblischen Geschichtserzählung ist, dass sie eine
oft bunte Mischung aus eigentlicher
Geschichtsschreibung, aus Sage, Legende und - in einem
Fall (Josefsgeschichte) - Novelle ist.
Wie sieht das im Neuen Testament aus? Die
Evangelien und die Apostelgeschichte sind
Geschichtserzählungen. Das ist z.B. klar ersichtlich bei
Lukas. Wie es damals Sitte war, schickt er seinem
Geschichtswerk ein Vorwort voraus, in dem er auf
seine mühevolle Forschungsarbeit verweist.
Ausserdem datiert er die von ihm berichteten Ereignisse

sorgfältig nach den Herrschern, Provinzver-
waltern und Hohepriestern (vgl. Lk 1,5; 2,2; 3,1).
So weiss jeder antike Leser sofort, dass er es hier
nicht mit Novelle oder Sage zu tun hat, sondern
mit Geschichtsschreibung, genauer mit Biographie.

Die Evangelisten sammeln alle ihnen
erreichbaren Nachrichten über Jesus, ordnen sie in
einer zeitlichen Reihenfolge und prägen sie nach
ihrer Sicht der Dinge. Darüber hinaus stellt Lukas
alle Nachrichten über die älteste Geschichte der
Kirche zusammen. Evangelien und Apostelgeschichte

sind also Geschichtsschreibung. Der
geschichtliche Wert dieser Bücher aber ist bedingt
vom geschichtlichen Wert der verwendeten Quellen.

Zu diesen ist zu sagen: «Das von den Evangelisten

verwendete Quellenmaterial ist zwar keineswegs

historisch wertlos, wie manche Kritiker
meinten, hat aber grossenteils legendären Charakter.

Man ist sich heute einig, dass neben den Ge-
burts- und Kindheitsgeschichten bei Matthäus
und Lukas auch die Wunderüberlieferung legendär

überformt und ausgeweitet wurde. Wie inten-



252

siv die legendäre Überwucherung im einzelnen
sein mag, lässt sich schwer abschätzen; manche
Forscher fuhren etwa gute Gründe für die Annahme

an, Jesus sei nicht in Bethlehem, sondern in
Nazaret geboren worden» (B. Lang).
Wie die Evangelien, so ist auch die Apostelgeschichte

mit Legenden durchsetzt - bekannt sind
etwa die Legende von der Befreiung des Petrus aus
einem Jerusalemer Gefängnis und die legendäre
Ausmalung der Berufung des Paulus vor Damaskus.

In Kap. 6 und 7 der Apostelgeschichte steht
die Märtyrerlegende des Stephanus.
Wer solche Aussagen über den geschichtlichen
Wert dieser und anderer Bibeltexte zum ersten
Mal hört, der greift sich vielleicht entsetzt an den
Kopf: «Das darf doch nicht wahr sein!» Das
Entsetzen wird sicher sofort kleiner, wenn beachtet
wird, was oben gesagt wurde über die geschichtliche

Bedeutung der Legende: sie legt den Akzent
auf den Eindruck, den ein geschichtliches Ereignis
auf die Menschen gemacht hat. Wenn wir solche
Berichte als legendär bezeichnen, wird damit
nicht das geschichtliche Ereignis geleugnet,
sondern es wird unterschieden zwischen dem Ereignis
und dessen Ausschmückung, die vorgenommen
wurde, um den gewaltigen Eindruck, den das

Ereignis auf jene gemacht hat, die dabei waren, den
Hörern des Berichtes zum Bewusstsein zu bringen.
Ferner ist zu beachten, dass mit der Aussage, ein
Bericht sei legendär, in keiner Weise die
Glaubenswahrheit des Berichtes geleugnet wird. Im
Gegenteil: die Unterscheidung zwischen
geschichtlichem Ereignis und legendärer
Ausschmückung kann helfen, die Glaubenswahrheit
besser zum Leuchten zu bringen. Wenn z.B. die
Geburt Jesu als in Bethlehem geschehen dargestellt

wird, dann steht hinter dieser Darstellung
die Absicht, Jesus als den Erlöser, den Messias

möglichst verständlich zu verkündigen.
Solche Unterscheidung der geschichtlichen
Erzählformen ist also eine Hilfe, das besser verstehen
und erfassen zu können, was die Verfasser der
Texte als Glaubenswahrheiten verkünden und
überliefern wollten. Zugleich kann solche
Unterscheidung helfen, unnötige Glaubens- und Ver¬

ständnisschwierigkeiten zu beseitigen. Wir haben
heute ein viel engeres Verständnis von Geschichtsschreibung

als die Menschen der damaligen Zeit.
Und oft kommt uns bei biblischen Erzählungen
spontan der Gedanke: das kann doch geschichtlich

nicht wahr sein. Dabei meinen wir geschichtlich

in unserem heutigen Sinn. Und wenn dann
der Prediger oder Katechet von biblischen Berichten

sagt, sie seien geschichtliche Berichte, dann
prallen zwei verschiedene Formen von Geschichtsverständnis

aufeinander, und das führt dann zu
unnötigen Glaubensschwierigkeiten. Darum ist es

wertvoll und hilfreich, wenn wir zwischen
verschiedenen geschichtlichen Erzählformen
unterscheiden und mit dieser Unterscheidung zugleich
auch klar machen, was eigentlich Glaubensaussage

eines geschichtlichen Berichtes ist und was
deutende Ausschmückung. Denn viele dieser legendären

Ausschmückungen sind zeit- und kulturbedingt

und können von vielen Menschen unserer
Zeit und Kultur nicht mehr angenommen
werden. Da ist es sicher eine Hilfe zu wissen, dass solche

Ausschmückungen gar nicht zur Glaubenswahrheit

gehören und daher auch weggelassen
werden können, wenn sie für das Glaubensverständnis

nicht mehr Hilfe, sondern Erschwerung
bedeuten.


	"In der Schrift steht geschrieben...". II, Hilfe zum richtigen Verständnis der Heiligen Schrift

