Zeitschrift: Mariastein : Monatsblatter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 58 (1981)

Heft: 7

Artikel: Der Priester und sein Dienst fur Gott und die Menschen in der Sicht des
Zweiten Vatikanischen Konzils

Autor: Kreider, Thomas

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1030879

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1030879
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

210

Der Priester und sein
Dienst fiir Gott und die
Menschen 1n der Sicht

des Zweiten Vatikanischen
Konzils

P. Thomas Kreider

Die lingst tiberfillige und eigentlich erste Selbst-
darstellung der Kirche auf dem 2. Vatikanum in
der Konstitution iiber die Kirche, in der Pastoral-
konstitution iiber die Kirche in der Welt von heu-
te und in der Liturgiekonstitution brachten konse-
quenterweise auch einen Wandel fiir das Selbst-
verstindnis des Priesters. Dies wurde vielerorts zu-
nichst einmal als «Verunsicherung, Rollen- und
Standortverlust oder gar als Frustration empfun-
den und verkauft, ehe man begann, die positiven
Werte und Weisungen iiber den Standort und
den Dienst des Priesters zu erkennen.

Laut Planung und Vorbereitung verstand sich das
2. Vatikanum, auch thematisch, als Weiterfiih-
rung des 1. Vatikanums, das nur vom Papstamt
sprechen konnte, weil es sich, nach den Definitio-
nen uber den Primat und die Unfehlbarkeit als
Aufgipfelung der pipstlichen Vollmacht, verta-
gen musste und deshalb nicht mehr, wie geplant,
auch das Bischofsamt behandeln konnte. In der
Folgezeit wurde nicht nur in der Kirchenleitung,
sondern auch in der Theologie vergessen, dass das
1. Vatikanum nur ezzen Gesichtspunkt des Petrus-
amtes, des Bischofs von Rom und der katholischen
Kirche geklirt hatte; man vergass, dass der Papst
auch Bischof ist, dass Papst- und Bischofsamt zu-
sammengehoren. Ubrigens hat Papst Paul VI. die
Konzilsdokumente unterzeichnet als «Bischof der
katholischen Kirche».

Das Bischofsamt wurde also auf dem 2. Vatika-
num, aber nun integriert in die Gesamtdarstel-
lung der Kirche, zum wichtigen Thema. Uber das

Bischofsamt handelt ausserdem noch das Dekret
iiber das Hirtenamt der Bischofe. Die entscher-
dende Aussage ist: Zwischen dem Papst und den
Ortsbischéfen besteht wahre (bilaterale) Kollegia-
litit, der Papst leitet zusammen mit den Bischéfen
die Weltkirche (KK 18). Auch vom Laier wurde
ausfiihrlich gesprochen in einem eigenen Kapitel
(KK 31-38) und im Dekret tiber das Laienaposto-
lat. Vom: Priester aber handelt in der Konstitution
iiber die Kirche eine einzige Nummer (KK 28).
Dem Priester wire es auf dem 2. Vatikanum fast so
ergangen wie dem Bischof auf dem 1. Vatikanum.
Diese Liicke erkannten die Konzilsviter noch
rechtzeitig; so wurden die beiden Dekrete iiber
die Bildung der Priester und iiber Dienst und Le-
ben der Priester erst wihrend des Konzils erarbei-
tet. Das Konzil stellte sogar fest, dass der Priester,
Seelsorger und Pfarrer vom Geheimnis der Kirche
erfiillt sein soll (PB 9), denn er ist der Haupttrager
der kirchlichen Erneuerung (PD 1; PB Vorwort
und 22).

Suchen wir nun zunichst den Szandort des Prie-
sters im Dienste Gottes und der Menschen zu er-
kennen (I. Teil). Daraus ergeben sich die Einsich-
ten lUber den Dienst des Priesters (11. Teil) und
dessen Spiritualitit (111. Teil).

I. Der Standort des Priesters

1. Der Priester hat es mit Gott und den Men-
schen zu tun, wie Jesus Christus, der eine und ein-
zige Mittler zwischen Gott und den Menschen.
Gott selber hat sich im Priester einen Menschen
erwihlt als seinen Gefibrten und Helfer im Heili-
gungswerk der Menschen (PD 5). Der Priester ist
lebendiges Werkzeug Jesu Christi (PD 12), Ihm
werden die Priester im Weihesakrament durch die
Salbung des HI. Geistes gleichférmig, damit sie 77
der Person des Hauptes Christus handeln konnen
(PD 2).

2. Der Priester im Gottesvolk

Der Priester lebt mitten im Gottesvolk, mitten
unter den Laien als Bruder unter Briidern (PD 9),
er lebt und steht also nicht ausserhalb und ober-



halb des Gottesvolkes. Dieser neue Akzent nimmt
dem «Hochwiirdigen» sicher keinen Stein aus sei-
ner Krone. Es wird da gar nichts Neues und ande-
res gesagt als dass das schon vom ersten Papst
(1 Petr 2,5.9) verkiindete, allen Getauften und
Gefirmten gemeinsame Priestertum wieder ernst
genommen witd (PD 2; KK 10; 11). Jesus Christus
ist unser aller Bruder, deshalb haben auch alle Ge-
tauften den geweihten Amtstriger zum Bruder
(KK 32). Nur als Getaufter und Gefirmter kann
ein Christ zum Priester geweiht werden. Zuvor
und zuerst ist und bleibt also auch der Priester ein
Getaufter wie das ganze priesterliche Gottesvolk.
Dies ist keine Herabminderung und keine Nivel-
lierung des durch ein eigenes Sakrament gerufe-
nen und gesendeten Priesters, sondern die sakra-
mentale Einbindung des Priesters in das Geheim-
nis der Kirche.

Das Konzil betont zwar, dass zwischen dem allen
Getauften gemeinsamen Priestertum (im Lateini-
schen: sacerdotium commune, nicht universale)
und dem hierarchischen Priestertum ein wesentli-
cher, nicht nur ein gradueller Unterschied bestehe,
fiige aber sogleich bei, dass sie einander zugeord-
net sind, weil beide auf je eigene Weise eben doch
am einen Priestertum Christi teilhaben (KK 10).
Auf Grund der Berufung und Weihe ist der Prie-
ster innerhalb der Gemeinde des Gottesvolkes
zwar in bestimmter Hinsicht abgesondert, aber
nicht, um von dieser oder von irgendeinem Men-
schen getrennt zu werden, sondern damit er sich
gianzlich dem Werk weihe, zu dem Gott ihn er-
wihlt hat (PD 3).

Gemeinsam ist allen Getauften die Wiirde, ge-
meinsam die Gnade der Gotteskindschaft, ge-
meinsam die Berufung zur Vollendung, ein Heil,
eine Hoffnung, eine Liebe, gemeinsam die Verant-
wortung zum Aufbau des Leibes Christi (KK 32).
Dies sind die Grundlagen fiir die Zusammenat-
beit von Priestern und Laien im Apostolat.

Der Priester und Seelsorger darf und soll sogar
Christ unter Christen, Bruder unter Briidern,
Mensch unter Menschen sein. Man kann nur stau-
nen dariiber, wie viele und echt menschliche Ei-
genschaften die Dekrete vom Priester verlangen:

211

Introibo

Morgendlicher Gang zur Messfeier

Voll Nieselregen der Vorfrithlingsmorgen
Am Ende der Strassenschlucht
gespenstig und klamm
mit Armen und Fingern
in Nebelhimmel greifend
die Kronen der Baume
des Parks am Stadtrand

Aus dem Kahlgeist
— die Pollen schwellen an -
ersehnt und gerufen
im Wandergebet
das HAUPT voll Blut und Wunden

Erschrocken, entatmet
trete ich niher:
Aus ungezihlten Tau-
und Regentropfen
im briaunlich-grauen Gezweig
fixieren mich die Augen
der Kranken und Sterbenden
dieser Stunde, dieses Tags

Sie hungern, HERR
nach Deinem Wort
nach Deinem Brot

nach Deinem Antlitz
Deiner Hand

Wie schenkst Du thnen
heute, jetzt

Dein Wort, Dein Brot
Deine Liebe?

Ich eile die Strasse
die Treppen hinauf

zur Kirche St. Gallus

zu Lesung, Wortverkiindigung
und Eucharistie

Bruno Stephan Scherer



212

Herzensgiite, Aufrichtigkeit, Charakterfestigkeit
und Ausdauer, unbestechlicher Gerechtigkeits-
sinn und gute Umgangsformen, echte Mensch-
lichkeit (PD 3; 6), menschliche Reife, abgewogene
Entscheidungsfahigkeit, treffendes Urteil, geistige
Entschlossenheit, Zuverlissigkeit, Bescheidenheit
und Liebenswiirdigkeit (PB 11). Sicher ist hier das
Bild einer Priesterpersonlichkeit gezeichnet ganz
nach dem Herzen Gottes und des Gottesvolkes.

3. Dze Priester unter sich

Zur Werdung einer solchen Priesterpersonlichkeit
trigt sicher die Kollegialitiit der Priester unter sich
viel bei. Die Priester sind «in inniger sakramenta-
ler Bruderschaft miteinander verbunden», sie bil-

den ein Presbyterium, sie leisten, trotz verschiede-
ner Aufgaben, den einen priesterlichen Dienst,
arbeiten an demselben Werk, dem Aufbau des
Leibes Christi, sie sind durch besondere Bande der
apostolischen Liebe und Briiderlichkeit verbunden
(PD 8). Kollegialitit und Briiderlichkeit sind
beim gegenwirtigen Priestermangel unerlisslich.
Deshalb rit das Konzil: In der Gemeinschaft des
Lebens, der Arbeit und der Liebe soll sich die enge
Briiderlichkeit spontan und freudig in gegenseiti-
ger Hilfe, geistiger, materieller, pastoraler wie
personlicher Art dussern (KK 28). Die Alteren
mogen die Jingeren wahrhaft als Briider anneh-
men . .. die Jungen mogen das Alter und die Er-
fahrung der Alteren achten (PD 8). Auch die Kon-
zilsviter (Bischofe und Kardinile) wissen, dass die
dem Glauben neu entstandenen Hindernisse, die
scheinbare Vergeblichkeit des seelsorgerlichen
Wirkens und die oft schmerzlich erfahrene Ein-
samkeit zur Mutlosigkeit verleiten (PD 22), dass
kein Priester abgesondert und als einzelner seine
Sendung hinreichend erfillen kann, sondern nur
in Zusammenarbeit mit anderen Priestern und
unter Fithrung derer, die die Kirche leiten (PD 7).

Deshalb auch die Bitte und Mahnung zu hiufigen
Zusammenkiinften der Priester zur gemeinsamen
Eucharistiefeier, zum gemeinsamen Beten, zu Be-

sprechungen, zur Weiterbildung (PD 8).

Im gleichen Zusammenhang spricht das Dekret
sogar von einer Verpflichtung, dass die Priester im

Geist der Bruderliebe die Gastfreundschaft pfle-
gen, sie sollen sich gerne und in Freude treffen,
um sich zu erholen (vgl. Mk 6, 31). Selbst Wohn-
gemeinschaften werden empfohlen. Besonders fiir
die Ausiibung und Planung der Regionalseelsorge
konnten diese von grossem Nutzen sein.

Auf Grund der einen Berufung und Sendung,
und auf Grund der sakramentalen Bruderschaft,
die ja niemals authért, sollen sich die Priester mit
briderlicher Liebe und grosser Herzensgiite be-
sonders um jene Mitbriider sorgen und bemiihen,
die irgendwelche Schwierigkeiten erleiden oder
versagt haben (PD 8).

4. Priesterberufe

Wenn der Priester als Mensch unter Menschen
und Christ unter Christen, als Bruder unter Brii-
dern, als Priester unter Priestern lebt, dann kénn-
te der Kirche wahrscheinlich auch eine grosse Sot-
ge eher genommen werden: die Sorge um Priester-
nachwuchs. Dafiir sind - dies ist nun auch eine
Folgerung aus obigen Darlegungen - nicht nur die
Seelsorger verantwortlich, sondern das ganze Got-
tesvolk, jede christliche Gemeinde und Pfarrei; sie
alle mussen tatkriftig zusammenwirken. Die Ge-
meinde und die christliche Familie kénnen gleich-
sam zum ersten Seminar werden (PB 2). Lehrer,
Eltern und die christlichen Verbinde sollen zu-
mindest so wirtken, dass junge Menschen wenig-
stens offen sind und bleiben, den Ruf Gottes
wahrzunehmen.

Gebet, Busse und bessere Bildung durch Predigt
und Katechese, Eifer und Diskretion mit dem Ein-
satz aller psychologischen und soziologischen
Hilfsmittel auf diézesaner, regionaler und natio-
naler Ebene konnen behilflich sein bei der Férde-
rung von Priesterberufen. Vor allem aber sollen
die Priester selber durch ihr eigenes, bescheidenes,
arbeitsames und von innerer Freude erfiilltes Le-
ben das Herz der jungen Menschen gewinnen (PB
2). Durch den Dienst am Wort und das Zeugnis
des eigenen Lebens, das den Geist des Dienens
und dre wahre osterliche Freude offenbar macht,
soll allen Glidubigen erkennbar werden, was es
heisst, Priester zu sein (PD 11).



Erwihnen mochte ich hier noch einen Punkt, der
besonders heute fiir die Jugend in ihrem sozialen
und christlichen Empfinden oft ausschlaggebend
ist: die Armut, die arme Kirche, die Kirche der
Armen, das Armsein im ganzen Umfang und In-
halt der ersten Seligpreisung (Mt 5,1). Auch der
Priester muss eingestehen, dass er nicht der iiber-
legene, alles wissende und kénnende «beatus pos-
sidens» ist, dass auch er, wie jeder Mensch und
Christ vor Gott sehr arm, unniitzer Knecht (Lk
10,17) und siindig ist. Armut ist aber auch in be-
zug auf materielle Giiter empfohlen. Das kirchli-
che Amt ist weder Erwerbsquelle, noch dienen
dessen Einkiinfte der Vermehrung des eigenen
Vermégens. Die Priester sollen ihr Herz nicht an
Reichtiimer hingen, sie sind zur freiwilligen Ar-
mut ermuntert. Bischofe und Priester sollen alles
vermeiden, was den Armen Anstoss geben konn-
te, auch der Schein jeder Eitelkeit in ithrer Lebens-
fithrung sei ausgeschlossen. «Thre Wohnung sei so
eingerichtet, dass sie niemandem unzuginglich
erscheint und dass niemand, auch kein Niedrigge-
stellter, sich scheut, sie zu betreten» (PD 17).

5. Priester und Bischof

Papst und Bischéfe leiten zusammen in bilateraler
Kollegialitit die Weltkirche (Konzil und Bischofs-
synode helfen dabei). Diese Kollegialitit weitet
sich aus auf den Bischof und seine Priester. Zu-
sammen leiten sie in bilateraler Kollegialitit die
Di6zese (Priesterrat). Auch hiezu bringen die
Konzilsdokumente erfreuliche Hinweise, die sich
aus dem Weihesakrament ergeben.

Das Bischofsamt ist die Fiille des Weihesakramen-
tes, das hochste Priestertum, die Summe des heili-
gen Dienstes (KK 21). Die Priester haben zwar in
threr Weihe nicht die héchste Stufe des Priester-
seins empfangen, aber sie sind mit den Bischofen
durch die Priesterweihe zu einer hierarchischen
Gemeinschaft verbunden (PD 7), denn auch der
Bischof ist Priester. Auch der Priester hat Anteil
am Amt des einzigen Mittlers Jesus Christus, auch
er handelt bei der Eucharistiefeier in der Person
Christi (KK 28). Die Priester sind sorgsame Mitar-
beiter, Hilfe und Organ des Bischofsstandes und

213

bilden mit ithm, nicht nur unter sich, ein einziges
Presbyterium (KK 28), sie sind Séhne und Freun-
de des Bischofs, erkennen in ithm ihren Vater,
dem sie ehrfiirchtig gehorchen (KK 28).

Die beiden Priesterdekrete wiederholen im we-
sentlichen diese Gedanken der Konstitution iiber
die Kirche, aber es sind auch einige Nuancen zu
erkennen. In den Priesterdekreten wird der Prie-
stet Bruder und Freund, Helfer und Ratgeber des
Bischofs genannt (PD 7). Christus gleichférmig
gemacht (configurati), handeln die Priester in der
Person des Hauptes Christus (PD 2). Als lebendi-
ge Werkzeuge Christi des ewigen Priesters (PD 12)
iben sie das Amt Christi des Hauptes und Hirten
aus (PD 0).

Aus dieser Kollegialitit zwischen Priester und Bi-
schof werden auch einige wichtige Folgerungen
gezogen. Folgerichtig ist vom priesterlichen Ge-
horsam die Rede, der vom Geist der Zusammenat-
beit durchdrungen ist (PD 7). Es ist vom ehrfiirch-
tigen Gehorsam die Rede (KK 28), der darin be-
steht, dass die Priester den eigenen Willen gehor-
sam in den Dienst fiir Gott und die Briider stellen
und gliubigen Geistes annehmen und ausfiihren,
was der Papst und der eigene Bischof sowie andere
Vorgesetzte vorschreiben oder nahelegen (PD 15).
Solcher Gehorsam ist verantwortungsbewusst und
fret, er macht Christus gleichférmig, der sich
selbst entdusserte, indem er Knechtsgestalt an-
nahm und gehorsam wurde bis zum Tod (PD 15).
Auf diesen Weg kann auch der gehorsame Priester
gefithrt werden. Der priesterliche Gehorsam kann
sogar zur reiferen Freiheit der Kinder Gottes fith-
ren (PD 15), zu einer gefestigten Fretheit, wie es
vom Ordensgehorsam gesagt wird (KK 43).

In jedem, und vor allem im priesterlichen Gehor-
sam, geht es darum, den Heilswillen Gottes zu er-
kennen, und zwar nicht nur fiir sich selbst, son-
dern im Dienst der Menschen und fiir sie. Dazu
lesen wir im Priesterdekret einen sehr beachtens-
werten Satz: Dieser Wille (Gottes) kann in den
konkreten Umstinden des Lebens entdeckt wer-
den (PD 15). Nach dem Willen Gottes muss also
in den je konkreten Situationen, auch der Seelsor-
ge, stets neu gefragt und gesucht werden, er kann



214

nicht einfach befohlen werden. Hiebei muss nun
sicher, um zum verantwortungsbewussten, freien
und freimachenden Gehorsam zu gelangen, auch
die Erfahrung und Einsicht des Seelsorgers einge-
holt werden. Deshalb wird den Bischéfen auch ge-
sagt, sie sollen in ihren Priestern Briider und
Freunde, Helfer und Ratgeber sehen. Gern sollen
die Bischoéfe ihre Priester anhoren, sie um Rat fra-
gen und mit ihnen besprechen, was der Seelsorge
und dem Wohl des Bistums dient (PD 7). Diese
Mahnungen veranlassten die Einsetzung des Prie-
sterrates. Dem Bischof wird ferner nahegelegt,
dass ithm das leibliche und geistliche Wohl der
Priester ein Herzensanliegen sein soll (PD 7). Da-
mit ist sicher mehr gemeint als der offizielle, amt-
liche Kontakt iiber das «Ordinariat»; es handelt
sich um menschliche, briiderliche und priesterli-
che Kollegialitit.

6. Der Priester und der Laie

Die briiderliche Kollegialitit im Gottesvolk zwi-
schen Papst, Bischofen und Priestern umgreift lo-
gischerweise auch die Laien. Die Griinde hiefiir
wurden schon erkennbar in den Darlegungen iiber
den Standort des Priesters im priesterlichen Got-
tesvolk. Da es uns hier nicht um den Laien, son-
dern um den Priester geht, konnen wir uns kurz
fassen.

Der ewige Priester Jesus Christus will seinen
Dienst auch durch die Laien fortsetzen (KK 34),
auch sie sind durch die Taufe Christus einverleibt
und des priesterlichen, prophetischen und kinig-
lichen Amtes Christi teilhaftig geworden (KK 31).
Der Laie kann in gewissem Sinn «Mitliturge» ge-
nannt werden (actuosa participatio). Kraft der
Taufe hat er Recht und Amt zur Ausiibung eines
geistlichen Kultes (KK 34; KL 14). Auch das pro-
phetische Amt erfullt Christus nicht nur durch die
Hierarchie, sondern auch durch die Laien, auch sie
sind ausgeriistet mit dem Glaubenssinn und der
Gnade des Wortes und den Gaben des HI. Geistes
(KK 12; 35). Ebenso hat der Laie auch Anteil am
Leitungsamt in der Kirche, auch durch den Laien
will der Herr sein Reich ausbreiten (KK 36). Der
Geist wohnt in der Kirche und in den Herzen der

Gldubigen, erfihrt die Kirche in alle Wahrheitein,
eint sie in Gemeinschaft und Dienstleistung, ord-
net und lenkt sie durch die verschiedenen hierar-
chischen und charismatischen Gaben (KK 4;PD9).
Diese Lehraussagen haben sich zunichst einmal
institutionalisiert im Pfarrgemeinderat. Wie sich
die praktische Zusammenarbeit zwischen Priester
und Laie verwirklichen soll, dariiber geben das
Konzil (KK 37;38; PD 9) und die Landessynoden
weiteren Aufschluss.

II. Das priesterliche Dienen

Alle einschligigen Konzilsdokumente betonen
ausdriicklich und immer wieder den Dienstcha-
rakter der kirchlichen Amter. Die Amtstriger ste-
hen im Dienste ihrer Briidder (KK 18), das Amt 1st
ein wahres Dienen, ist Diakonia (KK 24). Die
Konzilsdokumente sind keine Pastorallehrbiicher,
sie geben aber Aufschluss tiber die Ziele und
Schwerpunkte der Seelsorge.

1. Verberrlichung Gottes und Auferbauung des
Leibes Christ

Ziel aller Diakonia ist die Verberrlichung Gottes
durch Christus im HI. Geist. Ob die Priester sich
dem Gebet oder der Anbetung hingeben, ob sie
das Wort verkiinden, das eucharistische Opfer
darbringen und die {ibrigen Sakramente verwal-
ten, immer fordern sie die Ehre Gottes und das
Wachstum des gottlichen Lebens im Menschen
(PD 2).

Um die Verherrlichung Gottes im eigenen Leben
und im Leben der Menschen zu erreichen, muss
als Nahziel erstrebt werden, davon spricht auch
Paulus immer wieder (vgl. Eph 4,11): die Aufer-
bauung des Leibes Christi, der Kirche, der Ge-
meinde, und zwar nicht nur als Institution und
Organisation, sondern als Gemeinschaft. In der
Auferbauung des Leibes Christi kommen alle Prie-
ster, wo und wie immer sie tdtig sind, iiberein (PD
8;12). Alle Christen sollen sich als Glieder am
Leibe Christi, aber auch als Glieder unter sich wis-
sen und erfahren. Die Hirtenaufgabe beschrinkt
sich nicht nur auf die Sorge fir die einzelnen
Gldubigen, sie umfasst wesentlich die Bildung ei-



ner echten christlichen Gemeinschaft (PD 6). Im
Namen des Bischofs versammeln die Priester die
Familie Gottes, die als Gemeinschaft von Bridern
nach Einbeit verlangt, und fithren sie durch Chri-
stus im Geist zu Gott dem Vater (PD 6). Alle
Menschen, vorab die Jugend, sehnen sich heute
nach der Geborgenheit in einer tragenden Ge-
meinschaft. Das soll und kann die Kirche, die Ge-
meinde werden, die auch Gemeinschaft glauben-
der, hoffender und liebender Menschen genannt
wird (vgl. KK 8).

Die Sorge um die Gemeinschaft muss aber auch
den einzelnen Christen im Auge behalten. Jeder
Gliubige soll im HI. Geist angeleitet werden zur
Entfaltung seiner personlichen Berufung nach den
Grundsitzen des Evangeliums, zu aufrichtiger
und titiger Liebe und zur Frezbeit, zu der Christus
uns befreit hat (PD 6; Gal 5, 1.13). «Noch so scho-
ne Zeremonien und noch so blithende Vereine
nutzen wenig, wenn sie nicht auf die Erziehung
der Menschen zu christlicher Reife hingeordnet
sind» (PD 6)

Es entspricht ganz der Botschaft und der Lebens-
praxis Jesu, wenn das Konzil betont, dass die Prie-
ster, obwohl sie allen verpflichtet sind, sich vor al-
lem der Armen und Geringen, der Jugend, der
Eheleute und Eltern annehmen und am meisten
tiir die Kranken und Sterbenden besorgt sein sol-
len (PD 6).

2. Was tun und wie es tun?

Es kann iiberraschen und erfreuen, wenn das Kon-
zil nun beim Aufzeigen der Mittel und Wege zum
Aufbau der lebendigen christlichen Gemeinschaft
nicht einfach auf die Amtsautoritit verweist, son-
dern folgendes sagt: «In der Auferbauung der Kir-
che miuissen die Priester allen nach dem Beispiel
des Herrn mit echter Menschlichkeit begegnen»
(PD 6). Um Menschen zu Christus zu fithren, be-
darf es sogar der echten Miitterlichkeit, der Liebe,
des Gebetes, des Beispiels und der Busse der
kirchlichen Gemeinschaft (PD 6). Der Priester sel-
ber darf bei der Auferbauung der christlichen Ge-
meinschaft niemals irgendeiner Ideologie oder ei-
ner menschlichen Partetung zu Diensten sein,
denn er ist Bote des Evangeliums (PD 6).

215




216

Die vordringlichste und erste Aufgabe beim Auf-
bau des Leibes Christi ist die Verkiindigung, der
Dienst am Wort. Geeint wird das Volk Gottes an
erster Stelle durch das Wort des lebendigen Got-
tes, denn der Glaube, ohne den niemand gerettet
wird, kommt vom Hoéren (PD 4; vgl. PB 4; Rom
10, 17). Es ist sogar Schuldigkeit des Priesters, al-
len Glaubenden und Nichtglaubenden das Ge-
heimnis Christi zu erschliessen, wobel er nicht sei-
ne eigenen Gedanken vorzutragen, sondern Got-
tes Wort zu lehren hat, und dies nicht nur allge-
mein und abstrakt, sondern in Beriicksichtigung
der konkreten Lebensverhiltnisse. Auch die Kon-
zilsviter wissen, dass es in den gegenwirtigen Zeit-
umstidnden ausserordentlich schwer ist, Geist und
Herz der Zuhorer zu erreichen (PD 4). Durch die
Homilie, die ein Teil der Liturgie ist, konnen im
Laufe des liturgischen Jahres aus den heiligen Tex-
ten die Geheimnisse des Glaubens und die Richt-
linien fiir das christliche Leben dargelegt werden
(KL 52), denn die Predigt soll aus dem Quell der
HI. Schrift und der Liturgie schopfen (KL 35).
Wurzel und Angelpunkt des priesterlichen Die-
nens und der christlichen Gemeinde is¢ die Fezer
der Eucharistie (PD 6). Hier ist der Priester Diener
am Wort und Ausspender der Geheimnisse Gottes
zugleich. Der Priester ist nie mehr Priester und
Seelsorger als bei der Feier der Eucharistie (vgl.
KK 28).

Alle Sakramente sind hingeordnet auf die Ver-
herrlichung Gottes, auf die Heiligung der Men-
schen und auf den Aufbau des Leibes Christi (KL
59). Alle Sakramente stehen aber auch wieder in
Zusammenhang und Hinordnung zur hl. Euchari-
stie, sie ist Quelle und Hohepunkt aller Evangeli-
sation und die Mitte der Gemeinschaft der Gliu-
bigen (PD 5).

Auch die Liturgiekonstitution nennt das Ziel des
priesterlichen Dienens, wenn sie sagt: Die aposto-
lische Arbeit ist darauf hingeordnet, dass sich die
Christen zusammenfinden, inmitten der Kirche
Gott loben, am Opfer teilnehmen, das Herren-
mahl geniessen, in Liebe eines Herzens sind
und von der dringenden Liebe Christi angezogen,
im Leben festhalten, was sie im Glauben empfan-

gen haben (KL 10). Was die hl. Eucharistie fiir die
Gemeinde ist, muss sie zuvor auch fiir den Priester
selber sein: Wurzel und Quelle seines priesterli-
chen Lebens und seiner Hirtenliebe. Er muss in
seinem Herzen, was auf dem Altar geschieht, auf
sich selber beziehen (PD 14), das heisst, er muss
aus dem eucharistischen Opfer, oder gar das le-
ben, was im Opfer Christi geschah und geschieht.
Die Hoffnung des Konzils, durch die erneuerte Li-
turgie auch die Erneuerung der Kirche zu errei-
chen, ist von der Sache her voll und ganz begriin-
det. Fast wehmiitig stellt das Konzil aber fest, dass
keine Hoffnung besteht, die Gliubigen zur vol-
len, bewussten und titigen Teilnahme an den li-
turgischen Feiern zu fithren, wenn nicht zuerst die
Seelsorger, vom Geist und von der Kraft der Litur-
gie durchdrungen, ihre Lehrmeister werden (KL
14), wenn sie nicht selber ein liturgisches Leben
fithren und es mit den thnen anvertrauten Gliubi-
gen teilen (KL 18).

Wieviel Ungutes an Polarisierung wire uns bei der
liturgischen Erneuerung erspart geblieben, wenn
alle Seelsorger sich zwar eifrig, aber auch gedul-
dig, um die liturgische Bildung der Gliubigen
mehr bemiiht hitten (KL 19).

III. Die priesterliche Spiritualitit

Die bisherigen Darlegungen liessen bereits ein
Doppeltes etkennen. Wenn der Priester seinen
Standort finden und den Anforderungen, die das
priestetliche Dienen stellt, gewachsen sein will,
oder sagen wir einmal, wenn er bei alledem auch
gliicklich sein will, dann braucht er eine tiefe, soli-
de und lebendige Spiritualitit. Es wurden aber
auch bereits schon die Quellen sichtbar, aus denen
die Spiritualitit schopfen muss. Es ist die Liturgie,
das Wort und das Sakrament. Die heilige Liturgie
— dazu gehért fiir den Priester sicher auch das
Stundengebet - ist die erste und notwendige
Quelle wahrhaft christlichen Geistes (PB 16). Es
geht darum, das nachzuahmen, was der Priester
als Liturge vollzieht (PD 13). «Agnoscite quod agi-
tis, imitamini quod tractatis» wurde dem Priester
bei seiner Ordination gesagt.



1. Einbeit zwischen Spiritualitit und priester-
lichem Dienen
Es wird immer die grosse Sorge und Not des Seel-
sorgers sein, wie er Aktion und Kontemplation,
Beten und Arbeiten, Gottes- und Nichstenliebe
in eins bringen kann. Die Priester konnen von den
Uberaus zahlreichen Verpflichtungen ihres Amtes
hin und her gerissen wetden und sich mit bangem
Herzen fragen, wie sie mit ihrer dusseren Titigkeit
noch das innere Leben in Einklang zu bringen ver-
mogen. Zur Erzielung solcher Lebenseinbeit ge-
nigt weder eine rein dussere Ordnung der Amts-
geschifte noch die blosse Pflege der Frommig-
keitsiibungen, sosehr diese auch dazu beitragen
mogen (PD 14).
Priesterlicher Dienst und Spiritualitit, Amtsge-
schifte und Frommigkeit miissen zu einer Lebens-
einheit, zu einer Synthese zusammenfinden, sie
miissen ineinander geschehen, sie diirfen nicht
nebeneinander oder hintereinander herlaufen.
Das heisst mit anderen Worten: Priesterliche Spi-
titualitdt hat mit dem priesterlichen Dienen zu
tun und umgekehrt, sie bedingen, fordern und
fordern sich gegenseitig, sie formen und prigen
sich wechselseitig. Ohne diese Wechselbeziehun-
gen besteht die Gefahr, dass das Dienen zu Akti-
vismus wird und dass die Spiritualitit steril bleibt.
Der Arbeit fehlt die Seele und der Spiritualitit das
Leben. Spiritualitit und Seelsorge gehoren zusam-
men wie Leib und Seele, wie Gottes- und Nich-
stenliebe, so ergibt sich eine lebendige, gelebte
und gewachsene Frommigkeit. Die Erfahrung be-
stitigt es sogar, dass eine solche Spiritualitdt um so
intensiver (ich sage nicht extensiver) sein muss, je
driickender die Anforderungen an den Seelsorger
werden (vgl. KK 41).
Das Priesterdekret meint nun aber, dass die Le-
benseinheit zwischen dusserer Titigkeit und In-
nerlichkeit erreicht werden kann, wenn die Prie-
ster sich mit Christus vereinigen im Erkennen und
Tun des viterlichen Willens und in der Hingabe
an die ihnen anvertraute Herde (PD 14). Dies be-
sagt schlicht und einfach, dass der Priester durch
seine Hingabe an Gott und die Menschen (Proexi-
stenz) auf dem Weg der Christusnachfolge geht,

217

hinauf nach Jerusalem. Verliert er sein Leben an
Christus und an die Menschen, so wird er das Le-
ben gewinnen (vgl. Mt 10, 39; 16, 25f.). In allen
Lebenslagen sollen die Priester die Einheit mit
Christus suchen (PD 18). Im Glauben an Chri-
stus, an dessen Priestertum sie teilhaben, sollen sie

sich mit ganzem Vertrauen ihrem Dienst widmen
(PD 22).

2. Berufsaskese und Berufsspiritualitit

Was das Konzil Giber die Lebenseinheit zwischen
innerem und dusserem Tun, zwischen Spiritualitdt
und priesterlichem Dienen sagt, kann vielleicht
mit dem Ausdruck Berufsaskese und Berufsspiri-
tualitit verdeutlicht werden. Dies besagt, dass der
Priester eine seinem Standort und Dienen entspre-
chende und angepasste Spiritualitdt pflegen und
suchen muss. Die Priester gelangen auf eine ihnen
eigene Weise zur Heiligkeit, nimlich durch auf-
richtige und unermiidliche Ausiibung ithrer Am-
ter im Geiste Christi (PD 13). Gerade durch die
tdglichen hl. Handlungen (Dienst am Wort und
Sakrament), wie durch ihren gesamten Dienst
werden sie auf ein vollkommenes Leben hinge-
lenkt (PD 12). Auch dem Priester gelten die Wor-
te, die dem Bischof gesagt werden. Die Hirten der
Herde Christi miissen thr Amt heilig, freudig, de-
miitig und kraftvoll ausiiben, das fiir sie das Aer-
vorragende Mitte/ der Heiligung ist (KK 41). Es
gibt eben fiir alle Christen, also auch fiir den Prie-
ster, eine dem Stand entsprechende Spiritualitit,
Vollkommenheit und Heiligkeit (KK 42). Alle
Christen werden 7n zhrer Lebenslage, in ihren
Pflichten und Umstinden und durch dies alles
von Tag zu Tag mehr geheiligt, wenn sie alles aus
der Hand des himmlischen Vaters im Glauben
entgegennehmen (KK 41). Heilig werden kann
und soll also auch der Priester, nicht nur durch das
Gebet im Kimmerlein, sondern auch durch seine
Arbeit. Dies sollte dem Priester als Diener am
Wort und Ausspender der Geheimnisse Gottes
leichter gelingen als dem Arbeiter an der Werk-
bank. Jede hilfreiche Spiritualitit muss ithren Sitz
im Leben haben.



218

Wenn der Priester sich miiht, seinen Dienst als
Mensch unter Menschen, als Bruder unter Brii-
dern, als Christ unter Christen zu vollbringen,
und dabei versucht, all die menschlichen und
christlichen Tugenden zu leben, die oben aufge-
zihlt wurden (S 212; vgl. PD 3; 6; PB 11), dann
ist dies eben priesterliche Spiritualitit und Askese.
Diese mitten im priesterlichen Dienen und Stand-
ort gelebte Spiritualitit kann in den Preestersemsi-
narien nicht ganz vermittelt werden, wohl aber
sollen und konnen deren Quellen und Wurzeln
eroffnet werden.

Auch im Seminar sollten Arbeit (Theologiestu-
dium, Wissenschaft) und Frommigkeit (Spirituali-
tit, contemplatio) nicht nebeneinander oder gar
gegeneinander laufen. Die Theologie, auch als
harte Arbeit, Studium und Wissenschaft, deren
Seele gleichsam die H/. Schrift ist (PB 16), sollte
das lebendige Ergriffensein von der Hl. Schrift er-
reichen (vgl. KL 24) und dadurch zur Quelle ech-
ter, solider Spiritualitit werden. Auch im Seminar
schon sollte die Liturgie (Wort, Sakrament, Stun-
dengebet) die erste Quelle wahrhaft christlichen
Geistes sein (vgl. PB 16). Liturgie soll im Seminar
nicht nur gelehrt und gelernt, sondern auch ge-
lebt werden. «Die Kleriker in den Seminarien und
Ordenshidusern sollen eine liturgische Formung
des geistlichen Lebens erhalten, und zwar durch
eine geeignete Anleitung ... dann aber auch
durch die Feier der heiligen Mysterien selbst . . .
So soll das Leben in den Seminarien und Ordens-
instituten durch und durch vom Geist der Liturgie
geformt sein» (KL 17).

3. Hilfen priesterlicher Spiritualitit und
Innerlichkett

Aus allen geistlichen Hilfen ragt dre Heilige
Schrift hervor (PD 18), deshalb lesen und héren
die Diener Gottes tiglich das Wort Gottes (PD
13). Wer Kiinder des Gotteswortes ist, muss doch
zuvor selber auf dieses Wort héren und genau
hinhorchen, gar gehorchen. Die Heilige Schrift
ist doch so eine Art «Textbuch» der Liturgie, des
Paschamysteriums, der Eucharistie. Bevor der
Priester tiglich bei der Eucharistiefeier Gottes

Wort verkiindet, miisste er doch zumindest dieses
Wort «fiir sich lesen und héten».

Weiterfithrung und Nachvollzug der Eucharistie-
teier ist das Stundengebet (PD 5). Der Priester
leiht beim Stundengebet der Kirche seinen Mund
(PD 13); das Stundengebet ist die Stimme der
Braut, die zum Briutigam spricht, ja es ist das Ge-
bet, das Christus vereint mit seinem Leib an sei-
nen Vater richtet (KL 84). Das Stundengebet ist
der Hymnus, den Christus aus der ewigen Liturgie
zu uns Menschen brachte (KL 83), es ist die Stim-
me des ganzen mystischen Leibes (KL 99), das
Magnifikat der Kirche. Gerade weil wir Priester
tiberzeugt und mit Recht verkiinden, dass nur der
Herr aller Arbeit Gedeihen und Wirksamkeit
gibt, sollten wir selber unser Beten mit grossem
Eifer verrichten (KL 86).

Da das Stundengebet so aufgebaut ist, dass der
Tagesablauf geheiligt werde, sollten auch die ein-
zelnen Horen, soweit als moglich, ihren zeitge-
rechten Ansatz bewahren (KL 84; 88; 94). Gera-
ten wird auch, dass die Priester, die zusammenle-
ben oder zusammenkommen, wenigstens einen
Teil des Stundengebetes gemeinsam verrichten
(KL 99).

Sehr anzuraten st m. E., dass der Ortspfarrer alle
seine haupt- und nebenamtlichen Mitarbeiter in
der Pfarrei, also auch die Laien, gelegentlich ein-
mal zum gemeinsamen Beten einladen sollte. Das
gemeinsame Beten wire immerhin eine grosse
Hilfe im Dienst fiir die Einheit, der dem Ortspfar-
rer aufgegeben ist.

Als weitere Hilfen zu lebendiger Innerlichkeit und
Frommigkeit werden genannt: hdufig geiibte sa-
kramentale Busse, geistliche Fithrung, tigliche
Zwiesprache mit Christus dem Herrn in Besu-
chung, personliche Andacht und Anbetung des
eucharistischen Christus und Zuriickgezogenheit
fir mehrere Tage, womit wohl Exerzitien gemeint
sind (PD 18). Verwiesen wird auch auf die bibli-
sche, theologische und pastorale Weiterbildung
(vgl. PD 19; PB 22).

Bewusst und absichtlich, nicht etwa als Anhang,
aber auch nicht als Héhepunkt, nenne ich im Zu-
sammenhang mit der Spiritualitit auch den Z&/-



bat, von dem gesagt wird (PD 16), er sei vom We-
sen des Priestertums her nicht gefordert, jedoch
dem Priestertum in vielfacher Hinsicht angemes-
sen. Genau diese Angemessenheit ldsst sich nur
erkennen und begriinden in der integrierenden
Zusammenschau des priesterlichen Standortes,
des priesterlichen Dienstes und der priesterlichen
Spiritualitit. Nur in diesem Zusammenhang las-
sen sich die sicher objektiv vorhandenen Probleme
des Zolibates l6sen und fruchtbringend umsetzen.
Es ist manchmal erschreckend, mit welch ober-
flichlichen, emotional bedingten Schlagworten
selbst Theologen bisweilen gegen den Zolibat ar-
gumentieren. Darauf antwortet man wohl am be-
sten mit Mt 19,12 und 1 Kor 2, 14.

Wer die Kirche nur als Amtskirche, als bestorgani-
sierte Gesellschaft und Institution sieht, wer den
Priesterberuf mit weltlichen Berufen, mit dem des
Beamten und Akademikers vergleicht, begibt sich
auf eine Ebene, auf der, vom Beruf und dessen
Zielsetzung her gesehen, vor allem innerweltliche,
also ganz andere Motive, Ziele und Dimensionen
gelten als in der Kirche. Nur wer die Kirche sieht
und glaubt als Gottesvolk, als Leib Christi, als Sa-
krament und Mysterium, erkennt auch deren vol-
lig anderen und nur ihr eigenen Dimensionen.
Nur sie geben den Blick frei zum begliickenden
Verstehen des priesterlichen Standortes, des prie-
sterlichen Dienens und der priesterlichen Spiritua-
litdt, inklusive Zolibat.

Dem Priester ist die Hoffnung (Zukunft) der Kir-
che und das Heil der Menschen anvertraut (PB
22). Er wird diese Aufgabe und Hoffnung erfillen
konnen, er wird zum Haupttriger der kirchlichen
Erneuerung, wenn er seinen Standort mitten im
Gottesvolk gefunden hat. Er wird sein eigen
Gliick und Heil finden, wenn er seinen Dienst fiir
Gott und die Menschen aus lebendiger Innerlich-
keit als Glaubender, Hoffender und Liebender
tiglich neu wagt.

Abkiirzungen:

KK: Konstitution tiber die Kirche

KL: Konstitution tiber die Liturgie

PB: Dekret iiber die Ausbildung der Priester
PD: Dekret iiber Dienst und Leben der Priester

219

Der Priester im Kloster:
Mann Gottes fiir die Kirche

Fr. Peter von Sury

Ein Akt des Gehorsams

Als ich vor ungefihr sieben Jahren nach Mariastein
kam und ins Kloster eintrat, wollte ich Ménch
werden. Ein entscheidendes Ereignis auf diesem
Weg war der 7. Januar 1979, der Tag, an dem ich
die Monchsprofess ablegte. Bei diesem Anlass ge-
lobte ich nicht nur klgsterliche Lebensweise und
Treue zu der gewihlten Gemeinschaft, sondern
auch ausdriicklich Gehorsam meinem Abt gegen-
iiber. Wenn nun heute der Abt winscht, dass ich
mich zusammen mit meinem Mitbruder zum Prie-
ster wethen lassen soll, so ist das fiir mich in erster
Linie Anlass, mich gemiss dem gelobten Gehor-
sam dem Willen des Abtes zu unterwerfen und
dadurch meiner Ménchsberufung zu entsprechen.
Der heilige Benedikt sagt nimlich im 5. Kapitel
seiner Regel, dass mit ithrem Gehorsam die Mon-
che «den Herrn nachabhmen und sich nach seinem
Wort richten: dch bin nicht gekommen, um mei-
nen Willen zu tun, sondern den Willen dessen,
der mich gesandt hat (Joh 6, 38)». Anschliessend
erldutert Benedikt, wodurch sich die entsprechen-
de Haltung der Monche auszeichnet: «Dzeser Ge-
horsam ist aber nur dann Gott woblgefillig und
den Menschen angenehm, wenn der Befehl nicht
zaghaft, nicht siumig, nicht lustlos oder gar mit
Murren oder offener Widerrede ausgefiibrt wird,
denn der Gehorsam, den man dem Obern letstet,
wird Gott erwiesen; er hat ja gesagt: Wer euch
hort, der hért mich (Lk 10, 16). Der Gehorsam
muss von den Jiingern auch gern geleistet werden;
denn «Gott liebt einen freudigen Geber (2 Kor
9, 7)». So kann ich jetzt, auf diese Weise unterwie-
sen, ohne Zogern und von Herzen dankbar, sa-
gen: Ja, ich lasse mich gern zum Priester weihen.



	Der Priester und sein Dienst für Gott und die Menschen in der Sicht des Zweiten Vatikanischen Konzils

