
Zeitschrift: Mariastein : Monatsblätter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 58 (1981)

Heft: 7

Artikel: Der Priester und sein Dienst für Gott und die Menschen in der Sicht des
Zweiten Vatikanischen Konzils

Autor: Kreider, Thomas

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1030879

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1030879
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


210

Der Priester und sein
Dienst für Gott und die
Menschen in der Sicht
des Zweiten Vatikanischen
Konzils
P. Thomas Kreider

Die längst überfällige und eigentlich erste
Selbstdarstellung der Kirche auf dem 2. Vatikanum in
der Konstitution über die Kirche, in der
Pastoralkonstitution über die Kirche in der Welt von heute

und in der Liturgiekonstitution brachten
konsequenterweise auch einen Wandel für das
Selbstverständnis des Priesters. Dies wurde vielerorts
zunächst einmal als «Verunsicherung, Rollen- und
Standortverlust oder gar als Frustration empfunden

und verkauft, ehe man begann, die positiven
Werte und Weisungen über den Standort und
den Dienst des Priesters zu erkennen.
Laut Planung und Vorbereitung verstand sich das
2. Vatikanum, auch thematisch, als Weiterführung

des 1. Vatikanums, das nur vom Papstamt
sprechen konnte, weil es sich, nach den Definitionen

über den Primat und die Unfehlbarkeit als

Aufgipfelung der päpstlichen Vollmacht, vertagen

musste und deshalb nicht mehr, wie geplant,
auch das Bischofsamt behandeln konnte. In der
Folgezeit wurde nicht nur in der Kirchenleitung,
sondern auch in der Theologie vergessen, dass das
1 .Vatikanum nur einen Gesichtspunkt des Petrusamtes,

des Bischofs von Rom und der katholischen
Kirche geklärt hatte; man vergass, dass der Papst
auch Bischof ist, dass Papst- und Bischofsamt
zusammengehören. Übrigens hat Papst Paul VI. die
Konzilsdokumente unterzeichnet als «Bischof der
katholischen Kirche».
Das Bischofsamt wurde also auf dem 2. Vatikanum,

aber nun integriert in die Gesamtdarstellung

der Kirche, zum wichtigen Thema. Über das

Bischofsamt handelt ausserdem noch das Dekret
über das Hirtenamt der Bischöfe. Die entscheidende

Aussage ist: Zwischen dem Papst und den
Ortsbischöfen besteht wahre (bilaterale) Kollegialität,

der Papst leitet zusammen mit den Bischöfen
die Weltkirche (KK 18). Auch vom Laien wurde
ausführlich gesprochen in einem eigenen Kapitel
(KK 31-38) und im Dekret über das Laienaposto-
lat. Vom Priester aber handelt in der Konstitution
über die Kirche eine einzige Nummer (KK 28).
Dem Priester wäre es auf dem 2. Vatikanum fast so

ergangen wie dem Bischof auf dem 1. Vatikanum.
Diese Lücke erkannten die Konzilsväter noch
rechtzeitig; so wurden die beiden Dekrete über
die Bildung der Priester und über Dienst und
Leben der Priester erst während des Konzils erarbeitet.

Das Konzil stellte sogar fest, dass der Priester,
Seelsorger und Pfarrer vom Geheimnis der Kirche
erfüllt sein soll (PB 9), denn er ist der Hauptträger
der kirchlichen Erneuerung (PD 1; PB Vorwort
und 22).
Suchen wir nun zunächst den Standort des Priesters

im Dienste Gottes und der Menschen zu
erkennen (I. Teil). Daraus ergeben sich die Einsichten

über den Dienst des Priesters (II. Teil) und
dessen Spiritualität (III. Teil).

I. Der Standort des Priesters

1. Der Priester hat es mit Gott und den
Menschen zu tun, wieJesus Christus, der eine und
einzige Mittler zwischen Gott und den Menschen.
Gott selber hat sich im Priester einen Menschen
erwählt als seinen Gefährten und Helfer im
Heiligungswerk der Menschen (PD 5). Der Priester ist
lebendiges Werkzeug Jesu Christi (PD 12), Ihm
werden die Priester im Weihesakrament durch die
Salbung des Hl. Geistes gleichförmig, damit sie in
der Person des Hauptes Christus handeln können
(PD 2).

2. Der Priester im Gottesvolk
Der Priester lebt mitten im Gottesvolk, mitten
unter den Laien als Bruder unter Brüdern (PD 9),
er lebt und steht also nicht ausserhalb und ober-



211

halb des Gottesvolkes. Dieser neue Akzent nimmt
dem «Hochwürdigen» sicher keinen Stein aus seiner

Krone. Es wird da gar nichts Neues und anderes

gesagt als dass das schon vom ersten Papst
(1 Petr 2, 5.9) verkündete, allen Getauften und
Geflrmten gemeinsame Priestertum wieder ernst
genommen wird (PD 2; KK 10; 11). Jesus Christus
ist unser aller Bruder, deshalb haben auch alle
Getauften den geweihten Amtsträger zum Bruder
(KK 32). Nur als Getaufter und Gefirm ter kann
ein Christ zum Priester geweiht werden. Zuvor
und zuerst ist und bleibt also auch der Priester ein
Getaufter wie das ganze priesterliche Gottesvolk.
Dies ist keine Herabminderung und keine
Nivellierung des durch ein eigenes Sakrament gerufenen

und gesendeten Priesters, sondern die
sakramentale Einbindung des Priesters in das Geheimnis

der Kirche.
Das Konzil betont zwar, dass zwischen dem allen
Getauften gemeinsamen Priestertum (im Lateinischen:

sacerdotium commune, nicht universale)
und dem hierarchischen Priestertum ein wesentlicher,

nicht nur ein gradueller Unterschied bestehe,
fügt aber sogleich bei, dass sie einander zugeordnet

sind, weil beide auf je eigene Weise eben doch
am einen Priestertum Christi teilhaben (KK 10).
Auf Grund der Berufung und Weihe ist der Priester

innerhalb der Gemeinde des Gottesvolkes
zwar in bestimmter Hinsicht abgesondert, aber
nicht, um von dieser oder von irgendeinem
Menschen getrennt zu werden, sondern damit er sich
gänzlich dem Werk weihe, zu dem Gott ihn
erwählt hat (PD 3).
Gemeinsam ist allen Getauften die Würde,
gemeinsam die Gnade der Gotteskindschaft,
gemeinsam die Berufung zur Vollendung, ein Heil,
eine Hoffnung, eine Liebe, gemeinsam die
Verantwortung zum Aufbau des Leibes Christi (KK 32).
Dies sind die Grundlagen für die Zusammenarbeit

von Priestern und Laien im Apostolat.
Der Priester und Seelsorger darf und soll sogar
Christ unter Christen, Bruder unter Brüdern,
Mensch unter Menschen sein. Man kann nur staunen

darüber, wie viele und echt menschliche
Eigenschaften die Dekrete vom Priester verlangen:

Introibo
Morgendlicher Gang zur Messfeier

Voll Nieselregen der Vorfrühlingsmorgen
Am Ende der Strassenschlucht

gespenstig und klamm
mit Armen und Fingern

in Nebelhimmel greifend
die Kronen der Bäume

des Parks am Stadtrand

Aus dem Kahlgeäst
- die Pollen schwellen an -
ersehnt und gerufen

im Wandergebet
das HAUPT voll Blut und Wunden

Erschrocken, entatmet
trete ich näher:

Aus ungezählten Tau-
und Regentropfen

im bräunlich-grauen Gezweig
fixieren mich die Augen

der Kranken und Sterbenden
dieser Stunde, dieses Tags

Sie hungern, HERR
nach Deinem Wort
nach Deinem Brot
nach Deinem Antlitz
Deiner Hand

Wie schenkst Du ihnen
heute, jetzt

Dein Wort, Dein Brot
Deine Liebe?

Ich eile die Strasse
die Treppen hinauf

zur Kirche St. Gallus
zu Lesung, Wortverkündigung

und Eucharistie

Bruno Stephan Scherer



212

Herzensgüte, Aufrichtigkeit, Charakterfestigkeit
und Ausdauer, unbestechlicher Gerechtigkeitssinn

und gute Umgangsformen, echte Menschlichkeit

(PD 3; 6), menschliche Reife, abgewogene
Entscheidungsfähigkeit, treffendes Urteil, geistige
Entschlossenheit, Zuverlässigkeit, Bescheidenheit
und Liebenswürdigkeit (PB 11). Sicher ist hier das
Bild einer Priesterpersönlichkeit gezeichnet ganz
nach dem Herzen Gottes und des Gottesvolkes.

3. Die Priester unter sich
Zur Werdung einer solchen Priesterpersönlichkeit
trägt sicher die Kollegialität der Priester unter sich
viel bei. Die Priester sind «in inniger sakramentaler

Bruderschaft miteinander verbunden», sie
bilden ein Presbyterium, sie leisten, trotz verschiedener

Aufgaben, den einen priesterlichen Dienst,
arbeiten an demselben Werk, dem Aufbau des
Leibes Christi, sie sind durch besondere Bande der
apostolischen Liebe und Brüderlichkeit verbunden
(PD 8). Kollegialität und Brüderlichkeit sind
beim gegenwärtigen Priestermangel unerlässlich.
Deshalb rät das Konzil: In der Gemeinschaft des

Lebens, der Arbeit und der Liebe soll sich die enge
Brüderlichkeit spontan und freudig in gegenseitiger

Hilfe, geistiger, materieller, pastoraler wie
persönlicher Art äussern (KK 28). Die Älteren
mögen die Jüngeren wahrhaft als Brüder annehmen

die Jungen mögen das Alter und die
Erfahrung der Älteren achten (PD 8). Auch die
Konzilsväter (Bischöfe und Kardinäle) wissen, dass die
dem Glauben neu entstandenen Hindernisse, die
scheinbare Vergeblichkeit des seelsorgerlichen
Wirkens und die oft schmerzlich erfahrene
Einsamkeit zur Mutlosigkeit verleiten (PD 22), dass
kein Priester abgesondert und als einzelner seine
Sendung hinreichend erfüllen kann, sondern nur
in Zusammenarbeit mit anderen Priestern und
unter Führung derer, die die Kirche leiten (PD 7).
Deshalb auch die Bitte und Mahnung zu häufigen
Zusammenkünften der Priester zur gemeinsamen
Eucharistiefeier, zum gemeinsamen Beten, zu
Besprechungen, zur Weiterbildung (PD 8).
Im gleichen Zusammenhang spricht das Dekret
sogar von einer Verpflichtung, dass die Priester im

Geist der Bruderliebe die Gastfreundschaft pflegen,

sie sollen sich gerne und in Freude treffen,
um sich zu erholen (vgl. Mk 6, 31). Selbst
Wohngemeinschaften werden empfohlen. Besonders für
die Ausübung und Planung der Regionalseelsorge
könnten diese von grossem Nutzen sein.
Auf Grund der einen Berufung und Sendung,
und auf Grund der sakramentalen Bruderschaft,
die ja niemals aufhört, sollen sich die Priester mit
brüderlicher Liebe und grosser Herzensgüte
besonders um jene Mitbrüder sorgen und bemühen,
die irgendwelche Schwierigkeiten erleiden oder
versagt haben (PD 8).

4. Priesterberufe
Wenn der Priester als Mensch unter Menschen
und Christ unter Christen, als Bruder unter
Brüdern, als Priester unter Priestern lebt, dann könnte

der Kirche wahrscheinlich auch eine grosse Sorge

eher genommen werden: die Sorge um
Priesternachwuchs. Dafür sind - dies ist nun auch eine
Folgerung aus obigen Darlegungen - nicht nur die
Seelsorger verantwortlich, sondern das ganze
Gottesvolk, jede christliche Gemeinde und Pfarrei; sie
alle müssen tatkräftig zusammenwirken. Die
Gemeinde und die christliche Familie können gleichsam

zum ersten Seminar werden (PB 2). Lehrer,
Eltern und die christlichen Verbände sollen
zumindest so wirken, dass junge Menschen wenigstens

offen sind und bleiben, den Ruf Gottes
wahrzunehmen.
Gebet, Busse und bessere Bildung durch Predigt
und Katechese, Eifer und Diskretion mit dem Einsatz

aller psychologischen und soziologischen
Hilfsmittel auf diözesaner, regionaler und nationaler

Ebene können behilflich sein bei der Förderung

von Priesterberufen. Vor allem aber sollen
die Priester selber durch ihr eigenes, bescheidenes,
arbeitsames und von innerer Freude erfülltes
Leben das Herz der jungen Menschen gewinnen (PB
2). Durch den Dienst am Wort und das Zeugnis
des eigenen Lebens, das den Geist des Dienens
und die wahre österliche Freude offenbar macht,
soll allen Gläubigen erkennbar werden, was es

heisst, Priester zu sein (PD 11).



213

Erwähnen möchte ich hier noch einen Punkt, der
besonders heute für die Jugend in ihrem sozialen
und christlichen Empfinden oft ausschlaggebend
ist: die Armut, die arme Kirche, die Kirche der
Armen, das Armsein im ganzen Umfang und
Inhalt der ersten Seligpreisung (Mt 5,1). Auch der
Priester muss eingestehen, dass er nicht der
überlegene, alles wissende und könnende «beatus pos-
sidens» ist, dass auch er, wie jeder Mensch und
Christ vor Gott sehr arm, unnützer Knecht (Lk
10,17) und sündig ist. Armut ist aber auch in be-

zug auf materielle Güter empfohlen. Das kirchliche

Amt ist weder Erwerbsquelle, noch dienen
dessen Einkünfte der Vermehrung des eigenen
Vermögens. Die Priester sollen ihr Herz nicht an
Reichtümer hängen, sie sind zur freiwilligen
Armut ermuntert. Bischöfe und Priester sollen alles
vermeiden, was den Armen Anstoss geben könnte,

auch der Schein jeder Eitelkeit in ihrer
Lebensführung sei ausgeschlossen. «Ihre Wohnung sei so

eingerichtet, dass sie niemandem unzugänglich
erscheint und dass niemand, auch kein Niedriggestellter,

sich scheut, sie zu betreten» (PD 17).

5. Priester und Bischof
Papst und Bischöfe leiten zusammen in bilateraler
Kollegialität die Weltkirche (Konzil und Bischofssynode

helfen dabei). Diese Kollegialität weitet
sich aus auf den Bischof und seine Priester.
Zusammen leiten sie in bilateraler Kollegialität die
Diözese (Priesterrat). Auch hiezu bringen die
Konzilsdokumente erfreuliche Hinweise, die sich
aus dem Weihesakrament ergeben.
Das Bischofsamt ist die Fülle des Weihesakramentes,

das höchste Priestertum, die Summe des heiligen

Dienstes (KK 21). Die Priester haben zwar in
ihrer Weihe nicht die höchste Stufe des Priesterseins

empfangen, aber sie sind mit den Bischöfen
durch die Priesterweihe zu einer hierarchischen
Gemeinschaft verbunden (PD 7), denn auch der
Bischof ist Priester. Auch der Priester hat Anteil
am Amt des einzigen Mittlers Jesus Christus, auch
er handelt bei der Eucharistiefeier in der Person
Christi (KK 28). Die Priester sind sorgsame
Mitarbeiter, Hilfe und Organ des Bischofsstandes und

bilden mit ihm, nicht nur unter sich, ein einziges
Presbyterium (KK 28), sie sind Söhne und Freunde

des Bischofs, erkennen in ihm ihren Vater,
dem sie ehrfürchtig gehorchen (KK 28).
Die beiden Priesterdekrete wiederholen im
wesentlichen diese Gedanken der Konstitution über
die Kirche, aber es sind auch einige Nuancen zu
erkennen. In den Priesterdekreten wird der Priester

Bruder und Freund, Helfer und Ratgeber des

Bischofs genannt (PD 7). Christus gleichförmig
gemacht (configurati), handeln die Priester in der
Person des Hauptes Christus (PD 2). Als lebendige

Werkzeuge Christi des ewigen Priesters (PD 12)
üben sie das Amt Christi des Hauptes und Hirten
aus (PD 6).
Aus dieser Kollegialität zwischen Priester und
Bischof werden auch einige wichtige Folgerungen
gezogen. Folgerichtig ist vom priesterlichen
Gehorsam die Rede, der vom Geist der Zusammenarbeit

durchdrungen ist (PD 7). Es ist vom ehrfürchtigen

Gehorsam die Rede (KK 28), der darin
besteht, dass die Priester den eigenen Willen gehorsam

in den Dienst für Gott und die Brüder stellen
und gläubigen Geistes annehmen und ausführen,
was der Papst und der eigene Bischof sowie andere
Vorgesetzte vorschreiben oder nahelegen (PD 15).
Solcher Gehorsam ist verantwortungsbewusst und
frei, er macht Christus gleichförmig, der sich
selbst entäusserte, indem er Knechtsgestalt
annahm und gehorsam wurde bis zum Tod (PD 15).
Auf diesen Weg kann auch der gehorsame Priester
geführt werden. Der priesterliche Gehorsam kann
sogar zur reiferen Freiheit der Kinder Gottes führen

(PD 15), zu einer gefestigten Freiheit, wie es

vom Ordensgehorsam gesagt wird (KK 43).
In jedem, und vor allem im priesterlichen Gehorsam,

geht es darum, den Heilswillen Gottes zu
erkennen, und zwar nicht nur für sich selbst,
sondern im Dienst der Menschen und für sie. Dazu
lesen wir im Priesterdekret einen sehr beachtenswerten

Satz: Dieser Wille (Gottes) kann in den
konkreten Umständen des Lebens entdeckt werden

(PD 15). Nach dem Willen Gottes muss also

in den je konkreten Situationen, auch der Seelsorge,

stets neu gefragt und gesucht werden, er kann



214

nicht einfach befohlen werden. Hiebei muss nun
sicher, um zum verantwortungsbewussten, freien
und freimachenden Gehorsam zu gelangen, auch
die Erfahrung und Einsicht des Seelsorgers eingeholt

werden. Deshalb wird den Bischöfen auch
gesagt, sie sollen in ihren Priestern Brüder und
Freunde, Helfer und Ratgeber sehen. Gern sollen
die Bischöfe ihre Priester anhören, sie um Rat
fragen und mit ihnen besprechen, was der Seelsorge
und dem Wohl des Bistums dient (PD 7). Diese
Mahnungen veranlassten die Einsetzung des
Priesterrates. Dem Bischof wird ferner nahegelegt,
dass ihm das leibliche und geistliche Wohl der
Priester ein Herzensanliegen sein soll (PD 7). Damit

ist sicher mehr gemeint als der offizielle,
amtliche Kontakt über das «Ordinariat»; es handelt
sich um menschliche, brüderliche und priesterliche

Kollegialität.

6. Der Priester und der Laie
Die brüderliche Kollegialität im Gottesvolk
zwischen Papst, Bischöfen und Priestern umgreift
logischerweise auch die Laien. Die Gründe hiefür
wurden schon erkennbar in den Darlegungen über
den Standort des Priesters im priesterlichen
Gottesvolk. Da es uns hier nicht um den Laien,
sondern um den Priester geht, können wir uns kurz
fassen.
Der ewige Priester Jesus Christus will seinen
Dienst auch durch die Laien fortsetzen (KK 34),
auch sie sind durch die Taufe Christus einverleibt
und des priesterlichen, prophetischen und königlichen

Amtes Christi teilhaftig geworden (KK 31).
Der Laie kann in gewissem Sinn «Mitliturge»
genannt werden (actuosa participatio). Kraft der
Taufe hat er Recht und Amt zur Ausübung eines
geistlichen Kultes (KK 34; KL 14). Auch das
prophetische Amt erfüllt Christus nicht nur durch die
Hierarchie, sondern auch durch die Laien, auch sie
sind ausgerüstet mit dem Glaubenssinn und der
Gnade des Wortes und den Gaben des Hl. Geistes

(KK 12; 35). Ebenso hat der Laie auch Anteil am
Leitungsamt in der Kirche, auch durch den Laien
will der Herr sein Reich ausbreiten (KK 36). Der
Geist wohnt in der Kirche und in den Herzen der

Gläubigen, er führt die Kirche in alle Wahrheit ein,
eint sie in Gemeinschaft und Dienstleistung, ordnet

und lenkt sie durch die verschiedenen
hierarchischen und charismatischen Gaben (KK4; PD 9).
Diese Lehraussagen haben sich zunächst einmal
institutionalisiert im Pfarrgemeinderat. Wie sich
die praktische Zusammenarbeit zwischen Priester
und Laie verwirklichen soll, darüber geben das

Konzil (KK 37; 38; PD 9) und die Landessynoden
weiteren Aufschluss.

II. Das priesterliche Dienen

Alle einschlägigen Konzilsdokumente betonen
ausdrücklich und immer wieder den Dienstcharakter

der kirchlichen Ämter. Die Amtsträger
stehen im Dienste ihrer Brüder (KK 18), das Amt ist
ein wahres Dienen, ist Diakonia (KK 24). Die
Konzilsdokumente sind keine Pastorallehrbücher,
sie geben aber Aufschluss über die Ziele und
Schwerpunkte der Seelsorge.

1. Verherrlichung Gottes und Auferbauung des
Leibes Christi

Ziel aller Diakonia ist die Verherrlichung Gottes
durch Christus im HL Geist. Ob die Priester sich
dem Gebet oder der Anbetung hingeben, ob sie
das Wort verkünden, das eucharistische Opfer
darbringen und die übrigen Sakramente verwalten,

immer fördern sie die Ehre Gottes und das
Wachstum des göttlichen Lebens im Menschen
(PD 2).
Um die Verherrlichung Gottes im eigenen Leben
und im Leben der Menschen zu erreichen, muss
als Nahziel erstrebt werden, davon spricht auch
Paulus immer wieder (vgl. Eph 4,11): die
Auferbauung des Leibes Christi, der Kirche, der
Gemeinde, und zwar nicht nur als Institution und
Organisation, sondern als Gemeinschaft. In der
Auferbauung des Leibes Christi kommen alle Priester,

wo und wie immer sie tätig sind, überein (PD
8; 12). Alle Christen sollen sich als Glieder am
Leibe Christi, aber auch als Glieder unter sich wissen

und erfahren. Die Hirtenaufgabe beschränkt
sich nicht nur auf die Sorge für die einzelnen
Gläubigen, sie umfasst wesentlich die Bildung ei-



215

ner echten christlichen Gemeinschaft (PD 6). Im
Namen des Bischofs versammeln die Priester die
Familie Gottes, die als Gemeinschaft von Brüdern
nach Einheit verlangt, und führen sie durch Christus

im Geist zu Gott dem Vater (PD 6). Alle
Menschen, vorab die Jugend, sehnen sich heute
nach der Geborgenheit in einer tragenden
Gemeinschaft. Das soll und kann die Kirche, die
Gemeinde werden, die auch Gemeinschaft glaubender,

hoffender und liebender Menschen genannt
wird (vgl. KK 8).
Die Sorge um die Gemeinschaft muss aber auch
den einzelnen Christen im Auge behalten. Jeder
Gläubige soll im Hl. Geist angeleitet werden zur
Entfaltung seiner persönlichen Berufung nach den
Grundsätzen des Evangeliums, zu aufrichtiger
und tätiger Liebe und zur Freiheit, zu der Christus
uns befreit hat (PD 6; Gal 5,1.13). «Noch so schöne

Zeremonien und noch so blühende Vereine
nutzen wenig, wenn sie nicht auf die Erziehung
der Menschen zu christlicher Reife hingeordnet
sind» (PD 6).
Es entspricht ganz der Botschaft und der
Lebenspraxisjesu, wenn das Konzil betont, dass die Priester,

obwohl sie allen verpflichtet sind, sich vor
allem der Armen und Geringen, der Jugend, der
Eheleute und Eltern annehmen und am meisten
für die Kranken und Sterbenden besorgt sein sollen

(PD 6).
2. Was tun und wie es tun
Es kann überraschen und erfreuen, wenn das Konzil

nun beim Aufzeigen der Mittel und Wege zum
Aufbau der lebendigen christlichen Gemeinschaft
nicht einfach auf die Amtsautorität verweist,
sondern folgendes sagt: «In der Auferbauung der Kirche

müssen die Priester allen nach dem Beispiel
des Herrn mit echter Menschlichkeit begegnen»
(PD 6). Um Menschen zu Christus zu führen,
bedarf es sogar der echten Mütterlichkeit, der Liebe,
des Gebetes, des Beispiels und der Busse der
kirchlichen Gemeinschaft (PD 6). Der Priester selber

darf bei der Auferbauung der christlichen
Gemeinschaft niemals irgendeiner Ideologie oder
einer menschlichen Parteiung zu Diensten sein,
denn er ist Bote des Evangeliums (PD 6).

1



216

Die vordringlichste und erste Aufgabe beim Aufbau

des Leibes Christi ist die Verkündigung, der
Dienst am Wort. Geeint wird das Volk Gottes an
erster Stelle durch das Wort des lebendigen Gottes,

denn der Glaube, ohne den niemand gerettet
wird, kommt vom Hören (PD 4; vgl. PB 4; Rom
10,17). Es ist sogar Schuldigkeit des Priesters,
allen Glaubenden und Nichtglaubenden das
Geheimnis Christi zu erschliessen, wobei er nicht seine

eigenen Gedanken vorzutragen, sondern Gottes

Wort zu lehren hat, und dies nicht nur allgemein

und abstrakt, sondern in Berücksichtigung
der konkreten Lebensverhältnisse. Auch die
Konzilsväter wissen, dass es in den gegenwärtigen
Zeitumständen ausserordentlich schwer ist, Geist und
Herz der Zuhörer zu erreichen (PD 4). Durch die
Homilie, die ein Teil der Liturgie ist, können im
Laufe des liturgischen Jahres aus den heiligen Texten

die Geheimnisse des Glaubens und die Richtlinien

für das christliche Leben dargelegt werden
(KL 52), denn die Predigt soll aus dem Quell der
Hl. Schrift und der Liturgie schöpfen (KL 35).
Wurzel und Angelpunkt des priesterlichen
Dienens und der christlichen Gemeinde ist die Feier
der Eucharistie (PD 6). Hier ist der Priester Diener
am Wort und Ausspender der Geheimnisse Gottes
zugleich. Der Priester ist nie mehr Priester und
Seelsorger als bei der Feier der Eucharistie (vgl.
KK 28).
Alle Sakramente sind hingeordnet auf die
Verherrlichung Gottes, auf die Heiligung der
Menschen und auf den Aufbau des Leibes Christi (KL
59)- Alle Sakramente stehen aber auch wieder in
Zusammenhang und Hinordnung zur hl. Eucharistie,

sie ist Quelle und Höhepunkt aller Evangelisation

und die Mitte der Gemeinschaft der Gläubigen

(PD 5).
Auch die Liturgiekonstitution nennt das Ziel des

priesterlichen Dienens, wenn sie sagt: Die apostolische

Arbeit ist daraufhingeordnet, dass sich die
Christen zusammenfinden, inmitten der Kirche
Gott loben, am Opfer teilnehmen, das Herrenmahl

geniessen, in Liebe eines Herzens sind
und von der drängenden Liebe Christi angezogen,
im Leben festhalten, was sie im Glauben empfan¬

gen haben (KL 10). Was die hl. Eucharistie für die
Gemeinde ist, muss sie zuvor auch für den Priester
selber sein: Wurzel und Quelle seines priesterlichen

Lebens und seiner Hirtenliebe. Er muss in
seinem Herzen, was auf dem Altar geschieht, auf
sich selber beziehen (PD 14), das heisst, er muss
aus dem eucharistischen Opfer, oder gar das

leben, was im Opfer Christi geschah und geschieht.
Die Hoffnung des Konzils, durch die erneuerte
Liturgie auch die Erneuerung der Kirche zu
erreichen, ist von der Sache her voll und ganz begründet.

Fast wehmütig stellt das Konzil aber fest, dass

keine Hoffnung besteht, die Gläubigen zur vollen,

bewussten und tätigen Teilnahme an den
liturgischen Feiern zu führen, wenn nicht zuerst die
Seelsorger, vom Geist und von der Kraft der Liturgie

durchdrungen, ihre Lehrmeister werden (KL
14), wenn sie nicht selber ein liturgisches Leben
führen und es mit den ihnen anvertrauten Gläubigen

teilen (KL 18).
Wieviel Ungutes an Polarisierung wäre uns bei der

liturgischen Erneuerung erspart geblieben, wenn
alle Seelsorger sich zwar eifrig, aber auch geduldig,

um die liturgische Bildung der Gläubigen
mehr bemüht hätten (KL 19).

III. Die priesterliche Spiritualität

Die bisherigen Darlegungen liessen bereits ein
Doppeltes erkennen. Wenn der Priester seinen
Standort finden und den Anforderungen, die das

priesterliche Dienen stellt, gewachsen sein will,
oder sagen wir einmal, wenn er bei alledem auch
glücklich sein will, dann braucht er eine tiefe, solide

und lebendige Spiritualität. Es wurden aber
auch bereits schon die Quellen sichtbar, aus denen
die Spiritualität schöpfen muss. Es ist die Liturgie,
das Wort und das Sakrament. Die heilige Liturgie
- dazu gehört für den Priester sicher auch das

Stundengebet - ist die erste und notwendige
Quelle wahrhaft christlichen Geistes (PB 16). Es

geht darum, das nachzuahmen, was der Priester
als Liturge vollzieht (PD 13). «Agnoscite quod agi-
tis, imitamini quod tractatis» wurde dem Priester
bei seiner Ordination gesagt.



217

1. Einheit zwischen Spiritualität undpriester¬
lichem Dienen

Es wird immer die grosse Sorge und Not des

Seelsorgers sein, wie er Aktion und Kontemplation,
Beten und Arbeiten, Gottes- und Nächstenliebe
in eins bringen kann. Die Priester können von den
überaus zahlreichen Verpflichtungen ihres Amtes
hin und her gerissen werden und sich mit bangem
Herzen fragen, wie sie mit ihrer äusseren Tätigkeit
noch das innere Leben in Einklang zu bringen
vermögen. Zur Erzielung solcher Lebenseinheit
genügt weder eine rein äussere Ordnung der
Amtsgeschäfte noch die blosse Pflege der
Frömmigkeitsübungen, sosehr diese auch dazu beitragen
mögen (PD 14).
Priesterlicher Dienst und Spiritualität, Amtsgeschäfte

und Frömmigkeit müssen zu einer
Lebenseinheit, zu einer Synthese zusammenfinden, sie
müssen ineinander geschehen, sie dürfen nicht
nebeneinander oder hintereinander herlaufen.
Das heisst mit anderen Worten: Priesterliche
Spiritualität hat mit dem priesterlichen Dienen zu
tun und umgekehrt, sie bedingen, fordern und
fördern sich gegenseitig, sie formen und prägen
sich wechselseitig. Ohne diese Wechselbeziehungen

besteht die Gefahr, dass das Dienen zu
Aktivismus wird und dass die Spiritualität steril bleibt.
Der Arbeit fehlt die Seele und der Spiritualität das
Leben. Spiritualität und Seelsorge gehören zusammen

wie Leib und Seele, wie Gottes- und
Nächstenliebe, so ergibt sich eine lebendige, gelebte
und gewachsene Frömmigkeit. Die Erfahrung
bestätigt es sogar, dass eine solche Spiritualität um so
intensiver (ich sage nicht extensiver) sein muss, je
drückender die Anforderungen an den Seelsorger
werden (vgl. KK 41).
Das Priesterdekret meint nun aber, dass die
Lebenseinheit zwischen äusserer Tätigkeit und
Innerlichkeit erreicht werden kann, wenn die Priester

sich mit Christus vereinigen im Erkennen und
Tun des väterlichen Willens und in der Hingabe
an die ihnen anvertraute Herde (PD 14). Dies
besagt schlicht und einfach, dass der Priester durch
seine Hingabe an Gott und die Menschen (Proexistenz)

auf dem Weg der Christusnachfolge geht,

hinauf nach Jerusalem. Verliert er sein Leben an
Christus und an die Menschen, so wird er das
Leben gewinnen (vgl. Mt 10, 39; 16, 25 f.). In allen
Lebenslagen sollen die Priester die Einheit mit
Christus suchen (PD 18). Im Glauben an Christus,

an dessen Priestertum sie teilhaben, sollen sie
sich mit ganzem Vertrauen ihrem Dienst widmen
(PD 22).

2. Berufsaskese und Berufsspiritualität
Was das Konzil über die Lebenseinheit zwischen
innerem und äusserem Tun, zwischen Spiritualität
und priesterlichem Dienen sagt, kann vielleicht
mit dem Ausdruck Berufsaskese und Berufsspiritualität

verdeutlicht werden. Dies besagt, dass der
Priester eine seinem Standort und Dienen entsprechende

und angepasste Spiritualität pflegen und
suchen muss. Die Priester gelangen auf eine ihnen
eigene Weise zur Heiligkeit, nämlich durch
aufrichtige und unermüdliche Ausübung ihrer Amter

im Geiste Christi (PD 13). Gerade durch die
täglichen hl. Handlungen (Dienst am Wort und
Sakrament), wie durch ihren gesamten Dienst
werden sie auf ein vollkommenes Leben hingelenkt

(PD 12). Auch dem Priester gelten die Worte,

die dem Bischof gesagt werden. Die Hirten der
Herde Christi müssen ihr Amt heilig, freudig,
demütig und kraftvoll ausüben, das für sie das

hervorragende Mittel der Heiligung ist (KK 41). Es

gibt eben für alle Christen, also auch für den Priester,

eine dem Stand entsprechende Spiritualität,
Vollkommenheit und Heiligkeit (KK 42). Alle
Christen werden in ihrer Lebenslage, in ihren
Pflichten und Umständen und durch dies alles

von Tag zu Tag mehr geheiligt, wenn sie alles aus
der Hand des himmlischen Vaters im Glauben
entgegennehmen (KK 41). Heilig werden kann
und soll also auch der Priester, nicht nur durch das
Gebet im Kämmerlein, sondern auch durch seine
Arbeit. Dies sollte dem Priester als Diener am
Wort und Ausspender der Geheimnisse Gottes
leichter gelingen als dem Arbeiter an der Werkbank.

Jede hilfreiche Spiritualität muss ihren Sitz
im Leben haben.



218

Wenn der Priester sich müht, seinen Dienst als
Mensch unter Menschen, als Bruder unter
Brüdern, als Christ unter Christen zu vollbringen,
und dabei versucht, all die menschlichen und
christlichen Tugenden zu leben, die oben aufgezählt

wurden (S 212; vgl. PD 3; 6; PB 11), dann
ist dies eben priesterliche Spiritualität und Askese.
Diese mitten im priesterlichen Dienen und Standort

gelebte Spiritualität kann in den Priestersemi-
narien nicht ganz vermittelt werden, wohl aber
sollen und können deren Quellen und Wurzeln
eröffnet werden.
Auch im Seminar sollten Arbeit (Theologiestudium,

Wissenschaft) und Frömmigkeit (Spiritualität,
contemplatio) nicht nebeneinander oder gar

gegeneinander laufen. Die Theologie, auch als

harte Arbeit, Studium und Wissenschaft, deren
Seele gleichsam die Hl. Schrift ist (PB 16), sollte
das lebendige Ergriffensein von der Hl. Schrift
erreichen (vgl. KL 24) und dadurch zur Quelle echter,

solider Spiritualität werden. Auch im Seminar
schon sollte die Liturgie (Wort, Sakrament,
Stundengebet) die erste Quelle wahrhaft christlichen
Geistes sein (vgl. PB 16). Liturgie soll im Seminar
nicht nur gelehrt und gelernt, sondern auch
gelebt werden. «Die Kleriker in den Seminarien und
Ordenshäusern sollen eine liturgische Formung
des geistlichen Lebens erhalten, und zwar durch
eine geeignete Anleitung dann aber auch
durch die Feier der heiligen Mysterien selbst
So soll das Leben in den Seminarien und
Ordensinstituten durch und durch vom Geist der Liturgie
geformt sein» (KL 17).

3. Hilfen priesterlicher Spiritualität und
Innerlichkeit

Aus allen geistlichen Hilfen ragt die Heilige
Schrift hervor (PD 18), deshalb lesen und hören
die Diener Gottes täglich das Wort Gottes (PD
13). Wer Künder des Gotteswortes ist, muss doch
zuvor selber auf dieses Wort hören und genau
hinhorchen, gar gehorchen. Die Heilige Schrift
ist doch so eine Art «Textbuch» der Liturgie, des

Paschamysteriums, der Eucharistie. Bevor der
Priester täglich bei der Eucharistiefeier Gottes

Wort verkündet, müsste er doch zumindest dieses
Wort «für sich lesen und hören».
Weiterführung und Nachvollzug der Eucharistiefeier

ist das Stundengebet (PD 5). Der Priester
leiht beim Stundengebet der Kirche seinen Mund
(PD 13); das Stundengebet ist die Stimme der
Braut, die zum Bräutigam spricht, ja es ist das
Gebet, das Christus vereint mit seinem Leib an
seinen Vater richtet (KL 84). Das Stundengebet ist
der Hymnus, den Christus aus der ewigen Liturgie
zu uns Menschen brachte (KL 83), es ist die Stimme

des ganzen mystischen Leibes (KL 99), das

Magnifikat der Kirche. Gerade weil wir Priester
überzeugt und mit Recht verkünden, dass nur der
Herr aller Arbeit Gedeihen und Wirksamkeit
gibt, sollten wir selber unser Beten mit grossem
Eifer verrichten (KL 86).
Da das Stundengebet so aufgebaut ist, dass der
Tagesablauf geheiligt werde, sollten auch die
einzelnen Hören, soweit als möglich, ihren
zeitgerechten Ansatz bewahren (KL 84; 88; 94). Geraten

wird auch, dass die Priester, die zusammenleben

oder zusammenkommen, wenigstens einen
Teil des Stundengebetes gemeinsam verrichten
(KL 99).
Sehr anzuraten ist m.E., dass der Ortspfarrer alle
seine haupt- und nebenamtlichen Mitarbeiter in
der Pfarrei, also auch die Laien, gelegentlich einmal

zum gemeinsamen Beten einladen sollte. Das
gemeinsame Beten wäre immerhin eine grosse
Hilfe im Dienst für die Einheit, der dem Ortspfarrer

aufgegeben ist.
Als weitere Hilfen zu lebendiger Innerlichkeit und
Frömmigkeit werden genannt: häufig geübte
sakramentale Busse, geistliche Führung, tägliche
Zwiesprache mit Christus dem Herrn in
Besuchung, persönliche Andacht und Anbetung des
eucharistischen Christus und Zurückgezogenheit
für mehrere Tage, womit wohl Exerzitien gemeint
sind (PD 18). Verwiesen wird auch auf die biblische,

theologische und pastorale Weiterbildung
(vgl. PD 19; PB 22).
Bewusst und absichtlich, nicht etwa als Anhang,
aber auch nicht als Höhepunkt, nenne ich im
Zusammenhang mit der Spiritualität auch den Zöli-



219

bat, von dem gesagt wird (PD 16), er sei vom Wesen

des Priestertums her nicht gefordert, jedoch
dem Priestertum in vielfacher Hinsicht angemessen.

Genau diese Angemessenheit lässt sich nur
erkennen und begründen in der integrierenden
Zusammenschau des priesterlichen Standortes,
des priesterlichen Dienstes und der priesterlichen
Spiritualität. Nur in diesem Zusammenhang
lassen sich die sicher objektiv vorhandenen Probleme
des Zölibates lösen und fruchtbringend umsetzen.
Es ist manchmal erschreckend, mit welch
oberflächlichen, emotional bedingten Schlagworten
selbst Theologen bisweilen gegen den Zölibat
argumentieren. Darauf antwortet man wohl am
besten mit Mt 19,12 und 1 Kor 2,14.
Wer die Kirche nur als Amtskirche, als bestorganisierte

Gesellschaft und Institution sieht, wer den
Priesterberuf mit weltlichen Berufen, mit dem des

Beamten und Akademikers vergleicht, begibt sich
auf eine Ebene, auf der, vom Beruf und dessen

Zielsetzung her gesehen, vor allem innerweltliche,
also ganz andere Motive, Ziele und Dimensionen
gelten als in der Kirche. Nur wer die Kirche sieht
und glaubt als Gottesvolk, als Leib Christi, als
Sakrament und Mysterium, erkennt auch deren völlig

anderen und nur ihr eigenen Dimensionen.
Nur sie geben den Blick frei zum beglückenden
Verstehen des priesterlichen Standortes, des
priesterlichen Dienens und der priesterlichen Spiritualität,

inklusive Zölibat.
Dem Priester ist die Hoffnung (Zukunft) der Kirche

und das Heil der Menschen anvertraut (PB
22). Er wird diese Aufgabe und Hoffnung erfüllen
können, er wird zum Hauptträger der kirchlichen
Erneuerung, wenn er seinen Standort mitten im
Gottesvolk gefunden hat. Er wird sein eigen
Glück und Heil finden, wenn er seinen Dienst für
Gott und die Menschen aus lebendiger Innerlichkeit

als Glaubender, Hoffender und Liebender
täglich neu wagt.

Abkürzungen:
KK: Konstitution über die Kirche
KL: Konstitution über die Liturgie
PB: Dekret über die Ausbildung der Priester
PD: Dekret über Dienst und Leben der Priester

Der Priester im Kloster:
Mann Gottes für die Kirche
Fr. Peter von Sury

Ein Akt des Gehorsams
Als ich vor ungefähr siebenJahren nach Mariastein
kam und ins Kloster eintrat, wollte ich Mönch
werden. Ein entscheidendes Ereignis auf diesem
Weg war der 7. Januar 1979, der Tag, an dem ich
die Mönchsprofess ablegte. Bei diesem Anlass
gelobte ich nicht nur klösterliche Lebensweise und
Treue zu der gewählten Gemeinschaft, sondern
auch ausdrücklich Gehorsam meinem Abt gegenüber.

Wenn nun heute der Abt wünscht, dass ich
mich zusammen mit meinem Mitbruder zum Priester

weihen lassen soll, so ist das für mich in erster
Linie Anlass, mich gemäss dem gelobten Gehorsam

dem Willen des Abtes zu unterwerfen und
dadurch meiner Mönchsberufung zu entsprechen.
Der heilige Benedikt sagt nämlich im 5. Kapitel
seiner Regel, dass mit ihrem Gehorsam die Mönche

«den Herrn nachahmen und sich nach seinem
Wort richten: dch bin nicht gekommen, um meinen

Willen zu tun, sondern den Willen dessen,
der mich gesandt hat> (Joh 6, 38)». Anschliessend
erläutert Benedikt, wodurch sich die entsprechende

Haltung der Mönche auszeichnet: «Dieser
Gehorsam ist aber nur dann Gott wohlgefällig und
den Menschen angenehm, wenn der Befehl nicht
zaghaft, nicht säumig, nicht lustlos oder gar mit
Murren oder offener Widerrede ausgeführt wird;
denn der Gehorsam, den man dem. Obern leistet,
wird Gott erwiesen; er hat ja gesagt: <Wer euch
hört, der hört mich) (Lk 10, 16). Der Gehorsam
muss von denJüngern auch gern geleistet werden;
denn <Gott liebt einen freudigen Geber> (2 Kor
9, 7)». So kann ich jetzt, auf diese Weise unterwiesen,

ohne Zögern und von Herzen dankbar,
sagen: Ja, ich lasse mich gern zum Priester weihen.


	Der Priester und sein Dienst für Gott und die Menschen in der Sicht des Zweiten Vatikanischen Konzils

