Zeitschrift: Mariastein : Monatsblatter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 58 (1981)

Heft: 7

Artikel: "Gehet zu allen Volkern..." (Mt 28,19)
Autor: Batler, Anselm

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1030878

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1030878
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

nicht wiinschen. Erfiillend und begliickend ist der
Priesterberuf, weil gerade durch die priesterliche
Tdtigkeit die Freundschaft mit Jesus immer enger
wird. In jeder Priesterweihe packt es mich, wenn
die Worte Jesu gesprochen werden: «Nicht Knech-
te nenne ich Euch, sondern Freunde!» Diese
Freundschaft mit Jesus ist letztlich auch der
Grund, weshalb vom Priester in unserer Kirche ein
grosser Verzicht gefordert wird, der Verzicht auf
die Ehe und die Familie. Unser Papst Johannes
Paul II. sagt mit Recht: «Das Herz und die Hinde
freihaben fiir den Freund Jesus Christus, ungeteilt
fiir ihn da sein und seine Liebe zu allen tragen,
das ist ein Zeugnis, das nicht im ersten Augen-
blick von allen verstanden wird. Aber wenn wir
dieses Zeugnis von innen her erfiillen, wenn wir es
leben als Daseinsform der Freundschaft zu Jesus,
dann wird auch das Verstindnis fiir diese Lebens-
form, die im Evangelium griindet, in der Gesell-
schaft wieder wachsen.» Ich bitte Dich, mein Lie-
ber, in Ruhe zu iiberlegen, ob nicht auch Du
«Deine Hinde ganz frei» machen kénntest fiir Je-
sus und die Mitmenschen. Immer wieder erfahre
ich: Die Glidubigen schitzen die Priester nicht nur
wegen ihres Konnens, sondern weil die Gliubigen
spliren, dass durch die Priester ein anderer, nim-
lich Jesus wirkt. Dies als Priester immer neu erfah-
ten zu diirfen, macht immer wieder neu gliicklich.
Ich bin mir bewusst, mein Brief ist etwas lang ge-
worden. Da es aber um Deine Zukunft geht, auch
um die Zukunft so vieler Christen, habe ich mir
gerne Zeit genommen, Dir so offen zu schreiben.
Ich bin auch bereit, mit Dir iiber diese meine
grosste Sorge zu sprechen. Meine Mitarbeiter, be-
sonders mein Weihbischof und der Leiter unseres
Seminars, der Regens, wiirden sich ebenfalls {iber
einen Besuch und ein Gesprich iiber den Priester-
beruf mit Dir sehr freuen.

Ich denke an Dich in meinem Gebet. Ich griisse
Dich, Deine Eltern und Geschwister herzlich,

Dein

Anton Hinggi

Bischof von Basel
Solothurn, 1. Mai 1981

203

«Gehet zu allen
Volkern . . .» (Mt 28,19)

P. Anselm Biitler

Es ist wohl heute noch die allgemeine Uberzeu-
gung unserer Gldubigen, dass Jesus das Priester-
tum eingesetzt und dessen Aufgabe genau um-
schrieben hat: was das Priesteramt der Kirche ist,
welche Vollmachten der Priester hat. Dabei wur-
de, wenigstens bis vor einiger Zeit, im Religions-
unterricht gesagt, beim Letzten Abendmahle hitte
Jesus die Apostel zu Priestern geweiht. — Wer das
Neue Testament unter diesem Gesichtspunkt stu-
diert, wird in dieser Hinsicht enttiuscht werden.
Er wird als erstes feststellen, dass die Inhaber von
kirchlichen Amtern nirgends «Priester» genannt
werden. «Priester» im eigentlichen und vollen
Sinn des Wortes wird nur Jesus Christus genannt
(vgl. Hebrierbrief). Im uneigentlichen Sinn wer-
den das ganze Volk Gottes, alle Getauften «Prie-
ster» genannt (1 Petr. 2,9). Schon von dieser
sprachlichen Tatsache her kann uns bewusst wer-
den, dass wir auch heute noch das Priesteramt in
der Kirche zu einseitig als «kultisches» Amt verste-
hen, das befihigt und berechtigt, «die Messe zu
feiern» und die Sakramente zu spenden. — Ferner
wird man feststellen, dass sich nirgends in den
Evangelien eine Stelle findet, die von der Einset-
zung des Sakramentes der Priesterweihe berichtet,
nirgends erzihlt wird, wann, wo und wie Jesus die
Jinger zu Priestern geweiht hat. H. Schlier zieht
aus dieser Sachlage die Folgerung: «Jesus hat vor
seiner Auferstehung kein Priesteramt eingesetzt.»
Noch klarer und konsequenter sagt der Neu-Testa-
mentler H.-J. Venetz: «Die Bibel kennt kein Amts-
priestertum, wie es das in der katholischen Kirche
seit Jahrhunderten gibt . . . Die Bibel spricht nicht
vom Wesen des Priesters.»

Das heisst nun allerdings nicht, Jesus habe keine



204

Handlungen vollzogen, keine Worte gesagt, die
Ansatz bieten fiir das, was heute allgemein als
«Priesteramt» bezeichnet wird. Aber von diesen
Ansitzen bei Jesus bis zur Form des heutigen Prie-
steramtes in der Kirche hat Verstindnis, Form und
Aufgabe dieses Amtes eine gewaltige Entwicklung
durchgemacht. Dieser Entwicklung soll jetzt nach-
gegangen werden, soweit sie im Neuen Testament
festgestellt werden kann, das heisst, von den An-
satzen bei Jesus bis zu Beginn der 3. christlichen
Generation.

1. Ansdtze bei Jesus

Was hat Jesus in seiner 6ffentlichen Titigkeit ei-
gentlich getan? Kurz und knapp informiert uns
dartiber Markus: «Nachdem man Johannes ins Ge-
fingnis geworfen hatte, ging Jesus wieder nach
Galilda; er verkiindete das Evangelium Gottes und
sprach: Die Zeit ist erfullt, das Reich Gottes ist
nahe. Kehrt um und glaubt an das Evangeliumo!»
(1,14 t.). Jesus ruft alles Volk zur Umkehr auf, er
erweckt eine eigentliche allumfassende Umkehr-
bewegung. - Aber neben diesem allgemeinen Auf-
ruf zur Umkehr ruft Jesus einzelne Menschen zur
speziellen Nachfolge als seine Jiinger. Er «griin-
det» damit eine Art besondere Jiingerschaft als
prophetisch-charismatische Bewegung. Diese Jiin-
gerschaft erhilt den Auftrag, Jesus zu helfen bei
seiner Aufgabe, Israel zur Umkehr zu rufen und
in Wort und Tat das Heil anzubieten. Markus be-
richtet von diesem speziellen Ruf zur Nachfolge
gleich im Anschluss an die Aussage iiber seinen
allgemeinen Aufruf zur Umkehr: «Als Jesus am
See von Galilda entlangging, sah er Simon und
Andreas, den Bruder des Simon, die auf dem See
thr Netz auswarfen; sie waren nimlich Fischer. Da
sagte er zu thnen: Kommt her, folgt mir nach! Ich
werde euch zu Menschenfischern machen.> So-
gleich liessen sie ihre Netze liegen und folgten
thm. Als er ein Stiick weiterging, sah er Jakobus,
den Sohn des Zebedius, und seinen Bruder Johan-
nes; sie waren im Boot und richteten thre Netze
her. Sofort rief er sie, und sie liessen thren Vater
Zebedidus mit seinen Tagelohnern zuriick und folg-
ten Jesus nach» (1, 16-20).

Bei dieser Nachfolge handelt es sich nicht um
einen schulischen Drill. «Nachfolge» im Sinne
Jesu bedeutet vielmehr Lebensgemeinschaft. Wie
ernst Jesus diese Lebensgemeinschaft verstand,
geht daraus hervor, dass Jesus sich nicht scheute,
die Jiinger immer wieder auf sein ruheloses Leben
und Wirken aufmerksam zu machen. Wehr- und
schutzlos schickt Jesus die berufenen Jiinger tibers
Land, und die Botschaft, die sie zu verkiinden ha-
ben, ist die Botschaft vom Frieden und vom An-
bruch der Konigsherrschaft Gottes (Lk 10, 1-12).
Innerhalb dieser speziellen Jiingerschaft wihlt Je-
sus den sogenannten «Zwolferkreis» aus. «Jesus
stieg auf einen Berg und rief die zu sich, die er er-
wihlt hatte, und sie kamen zu thm. Und er setzte
zwolf ein (Lukas 6, 12: er wihlte aus den Jiingern
zwolf aus), die er bei sich haben und die er dann
aussenden wollte, damit sie predigten und mit
seiner Vollmacht Dimonen austrieben» (Mk 3,
13-15). Die Aufgabe, welche diese Zwolf haben,
unterscheidet sich nicht wesentlich von jener der
andern Junger. Sicher handelt es sich nicht um
eine typische Organisationsform, sondern um das
Grundprinzip des Dienens. Wenn diese Zwolf be-
sonderen Anteil an der Vollmacht Jesu erhielten,
bedeutete das, Anteil zu erhalten am Dienste,
den Jesus ausiibte. Nach allgemeiner Auffassung
der heutigen Exegeten hat dieser Zwolferkreis eine
Symbolfunktion: Jesu Wirken bezweckt die Wie-
derherstellung des Zwolfstimmevolkes. Das ist
seine Sendung und sein Dienst. Und die Zwolf
sollen diese Sendung und diesen Dienst symbo-
lisch darstellen und dabei besonders mitwirken.
Wenn wir das alles tiberblicken, ergibt sich: Jesus
beruft neben dem allgemeinen Ruf zur Umkehr
Menschen in seinen speziellen Dienst am Werk
dieser Umkehr. Dieser spezielle Dienst ist ein
apostolischer Dienst, ist Apostolat. Bei diesen
Ansitzen kommt Giberhaupt noch keine Spur von
kultischer Aufgabe zum Vorschein.

2. Die ersten Formen des «Seelsorge-Priesters»

Wie soeben gezeigt, hat Jesus eine Bewegung
wandernder Charismatiker ins Leben gerufen. Sie
folgten einem Meister, der nichts hat, worauf er



sein Haupt legen konnte. Sie teilen also seine Exi-
stenz, die schutzloser und unsicherer ist als die der
Fuchse und Vogel (Mt 8,20). Der Jiinger verlisst
Vater und Mutter, Briider und Schwestern (Lk
14, 26), und das unstete Wanderleben ist ihm so-
gar als Pflicht auferlegt (Mt 10, 5 ff.). Diese Form
der Nachfolge Christi hat sich nach Ostern als er-
ste Form der Seelsorge durchgesetzt. Menschen
entschlossen sich, als «vagabundierende Charisma-
tiker» die Botschaft von Jesu Leben, Lehre, Tod
und Auferweckung unter die Menschen zu tragen.
Sie verzichteten auf Familie und Besitz, zogen als
Wanderer durch die Gegend und verkiindigten
die Frohbotschaft Jesu. Dabei wagten sie einen
«alternativen Lebensstil». Sie nahmen nichts mit
auf den Weg, weder Geld, noch Tasche, noch
Stab, nicht einmal Schuhe an den Fiissen (vgl.
z.B. Mk 6,7-11). Um ihr Leben machten sie sich
keine Sorgen, weder um Essen noch um Kleidung
(Mt 6, 25-34). Als Lohn gentigte ihnen schon ein
Becher Wasser (Mk 9,41). Die Kraft zu solch radi-
kaler Lebensweise schépften sie von Jesus, in des-
sen Gemeinschaft vor Ostern sie das Kommen der
Herrschaft Jesu erfuhren.

Allerdings, diese Wandercharismatiker konnten
ihre radikale Lebensweise nur aufrechterhalten,
wenn sie sich auf gewisse sesshafte «Sympathisan-
tengruppen» abstiitzen konnten. Schon vor
Ostern gab es solche sesshafte Gruppen, bei denen
Jesus und seine Jiinger immer wieder Aufnahme
fanden. Solche Familien und Gruppen diirften
wohl der Kern spiterer Ortsgemeinden gewesen
sein. Aber bei all dem ist festzuhalten: «Jesus hat
nicht Ortskirchen gegriindet, tiber die er seine
Junger eingesetzt hitte» (H.-J. Venetz). Diese
werdenden Ortsgemeinden gestalteten ihr Leben
1m grossen und ganzen im Rahmen des damaligen
Judentums. Die Glidubigen dieser Ortsgemeinden
waren sesshaft in ihren Doérfern und in ihren Fa-
milien (nicht ganze Familien wurden gliubig)
und gingen weiterhin ihrer Arbeit nach. Hinge-
gen entwickelte sich das gemeinsame Leben dieser
Gliubigen mehr und mehr zu einer umfassenden
Lebensgemeinschaft. Die Apostelgeschichte schil-
dert uns in «idealtypischer» Weise eine solche

205




206

ganzheitliche Lebensgemeinschaft der Gliubigen
(vgl. 2,43-47; 4, 32-37).

Hatten diese Ortsgemeinden schon gewisse hierar-
chische Strukturen? Bei der Beantwortung dieser
Frage miissen wir beachten, dass dies zahlenmis-
sig kleine Gemeinden waren und dass damals alle
Gldubigen aus einer lebendigen Naherwartung
der Wiederkunft Christi lebten. Diese beiden Fak-
toren erubrigten eine ausdriickliche Organisation.
Die Autorititen in diesen Ortsgemeinden waren
zunichst die Wandercharismatiker selber. Traten
Spannungen auf, lag die Entscheidung entweder
bei der ganzen versammelten Gemeinde oder
eben bei den vorbeikommenden Wanderpredi-
gern. Von daher erklirt es sich auch, dass im Mat-
thdusevangelium die «Vollmacht zu binden und
zu lésen», also autoritative Entscheidungen her-
beizufithren, das eine Mal der Gemeinde (Mt
18, 18), das andere Mal Petrus, also einem Wan-
dercharismatiker, zugesprochen wird (Mt 16, 19).

3. Das Hervortreten von Amtsstrukturen

Je grosser die Gemeinde wurde, desto notwendi-
ger wurde aber eine innere Strukturierung mit Lei-
tungsgremien. Das war besonders in Jerusalem der
Fall. Hier konnen denn auch die ersten struktu-
rierten Leitungsorganisationen festgestellt wer-
den. Dabei ist aber der Sonderfall Jerusalems zu
beachten, dass hier die Apostel ihren Sitz hatten.
Dass hier der «Zwolferkreis» bzw. die Apostel un-
ter Fithrung des Petrus die leitende Funktion in-
nehatte, ist ganz selbstverstindlich. Nicht ganz
selbstverstindlich und oft falsch verstanden wird
die Begriindung dafiir. Man denkt spontan an die
Berufung der Zwolf durch Jesus. Gewiss spielt die-
se eine Rolle. Aber der eigentliche und unmittel-
bare Grund fiir ihre Fithrungslegitimierung liegt
darin, dass sie Zeugen sind fiir die Tatsache, dass
Gott Jesus aus dem Tode erweckt und ihn zu sich
erhoht hat: Die eigentliche und unmittelbare
Fihrungsberechtigung der Apostel liegt darin,
dass thnen und vorab dem Petrus der Auferstan-
dene erschienen ist. In allen Reden, die in der
Apostelgeschichte berichtet werden, beruft sich
Petrus auf diese Tatsache und auf die Aufgabe,

die ihnen daraus erwachsen ist: Zeugen zu sein da-
fur, dass Jesus der von Gott erwihlte Messias, der
Erléser ist. Dazu iiben sie auch innerhalb der
Glaubensgemeinde Leitungsfunktionen aus, wie
das erscheint im «Fall Hananias und Saphira»
(Apg 5, 1-11).

Nachdem die Apostel Jerusalem verlassen, treten
an ihre Stelle die sog. «Altesten», welche fiir das
Leben der Gemeinde verantwortlich sind und es
regeln. Diese erste Art «Institution» ist als Form
nicht eine Neuschépfung der Glaubensgemeinde.
Sie iibernehmen diese Organisationsform viel-
mehr vom Judentum. — Daneben tritt dann noch
eine neue, eigene Organisationsform auf: die «Sie-
ben», die auf Anregung der Zwolf gewihlten sog.
Diakone, unter denen Stephanus der Bekannteste
ist. Auffallend ist aber, dass dann diese Diakone
sich nicht auf das Aufgabengebiet beschrinken,
das im Vorschlag der Zwolf angegeben wird (Be-
treuung der Armen). Sie werden titig als Verkiin-
der, wie es ausfithrlich von Philippus berichtet
wird (Apg 6, 1-6; 8,4-13. 26-40).

Als auch andere Ortsgemeinden grosser wurden —
vor allem ist das in Kleinasien zu beobachten —
dringen sich auch dort notwendige Strukturen in
der Gemeinde auf. Aber diese Strukturen werden
nicht von aussen an die Gemeinden herangetra-
gen als allgemein vorgegebene «hierarchische
Strukturen». Paulus, der Griinder der Gemein-
den, hat diesen keine Amter vorgeschrieben. Er
sah sich nicht veranlasst, den Gemeinden eine be-
sondere Struktur vorzuschreiben oder zu empfeh-
len, als ob eine christliche Gemeinde auch eine
eigene «christliche» Struktur haben miisste. Die
«Eigenstruktur» der christlichen Gemeinde, wenn
man das so nennen will, war die «Briiderlichkeit».
Dazu sind alle verpflichtet, und jeder soll auf sei-
ne Art und nach seiner Fihigkeit diese Briderlich-
keit pflegen. So fordert Paulus die Christen in
Thessalonich auf, einander zu trésten, zu mah-
nen, zu ermuntern, einander Vorbild zu sein, die
Unordentlichen zurechtzuweisen, sich der Schwa-
chen anzunehmen (vgl. 1 Thess, Kap. 4 und 5).
Nun gab es offensichtlich in dieser Gemeinde sol-
che, die mehr taten als andere, die durch ihre be-



sondere Titigkeit — weil sie sich dazu berufen
fithlten, weil sie Freude und Zeit hatten, weil sie
darin eine gewisse Erfiillung und Befriedigung
fanden - sich besonders hervortaten und profilier-
ten (vgl. 1 Thess 5, 12f.). Sie traten durch ein be-
sonderes Engagement hervor. Sie iibernahmen da-
mit nach und nach bestimmte «Fithrungsaufga-
ben» in der Gemeinde, wobei es ohne weiteres
moglich ist, dass die Gemeinde solche Mitglieder
um diese Dienste bat oder irgendwie beauftrag-
te. Paulus mahnt nun die Gemeinde, solche
Strukturen und gewachsene Ordnungen zu ach-
ten, Menschen, die aufgrund ihrer Fihigkeiten
nach und nach Fiihrungsfunktionen tibernahmen,
anzuerkennen und sie gelten zu lassen. Eine dhn-
liche Situation kénnen wir auch in Korinth fest-
stellen. Stephanus und seine Familie hatten sich
in besonderer Weise um die Belange der christli-
chen Gemeinde gekiimmert. Paulus mahnt nun
die Korinther, sich diesen unterzuordnen. Das
nicht deswegen, weil Stephanus von Paulus oder
einem Apostel eine besondere Beauftragung oder
gar Weihe empfangen hitte. Gewiss kann man
sich vorstellen, dass Paulus gewissen Christen ei-
nen Anstoss gab, sich fiir eine bestimmte Aufgabe
zur Verfiigung zu stellen. Aber Paulus hat nicht
aufgrund vorgegebener Strukturen Leute in be-
stimmte Amter «<hineingeweiht». Auch seine Mit-
arbeiter hat Paulus nicht aufgrund «amtlicher»
Qualifikationen ausgewihlt, sondern wegen ihrer
Einstellung und ihrer Fihigkeiten.

Welche besonderen Dienste werden in diesen Ge-
meinden ausgeiibt? Paulus gibt Antwort auf diese
Frage in der bekannten «Liste» von 1 Kor 12, 4-11:
Wunderkrifte, Heilungsgaben, Hilfeleistungen,
Leitungsaufgaben, Sprachengaben. Dieser Liste
stellt er eine andere Liste gegeniiber: «Gott hat in
der Kirche die einen als Apostel eingesetzt, die
andern als Propheten, die dritten als Lehrer»
(1 Kor 12, 28). Es besteht kein Zweifel, dass diese
drei Funktionen einen stirkeren «amtlichen» Cha-
rakter haben als die andern aufgezihlten Funktio-
nen. Diese Liste (Apostel, Propheten, Lehrer)
diitfte schon eine gewisse Tradition, eine feste
Prigung gehabt haben, als Paulus sie in seine Auf-

207

zihlung einfiigte. Mit dieser Liste kommt auch
das zum Vorschein, was man spiter als «<Amt» be-
zeichnet. Dabei muss doch bedacht werden, dass
damals die Grenze zwischen Charisma und Amt
noch fliessend war. Die Entwicklung der Dienste
zum Amt dringte sich vor allem auf, als und weil
man zum <«Funktionieren» der Gemeinde eine
bleibende Kontinuitdt bestimmter Dienstaus-
iibungen notig hatte. Das besagt nicht, die «Am-
ter» seien erst spiter in der Kirche aufgekommen.
Das Amt gehort mit zur «Sache Jesu», zum Evan-
gelium und zur Gemeinde. Amter gibt es in der
Kirche seit ihrem Bestehen. Aber diese Amter
wurden von allem Anfang an charismatisch ver-
standen. Als die Charismen zuriickgingen, kamen
die Amter klarer zum Bewusstsein, sie wurden
deutlicher sichtbar.

4. Die Kirchenorganisationen in den Pastoral-
briefen

Am meisten ist die Kirchenorganisation und die
Ausbildung der Amter beeinflusst worden von
den sogenannten Pastoralbriefen, den beiden
Briefen an Timotheus und dem Brief an Titus.
Hier werden fast alle < Amter» erwihnt, wie sie sich
spiter in der Kirche finden: Episkopos (Bischof),
Presbyter (Priester), Diakonos. Aber wenn auch
die Namen gleich lauten, die Inhalte der Amter
diirfen nicht mit jenen heute gleichgestellt werden.
Was ist Aufgabe des Episkopos nach den Pastoral-
briefen? Das zeigt sich an den «Wahlbedingun-
gen». Da wird zuerst gefordert, dass der Kandidat
fir das Amt des Episkopos lehren konnen muss.
Der Episkopos versah also das Amt des Lehrers;
heute sagen wir: des Katecheten, und wohl auch
des Predigers. Ferner muss der Kandidat ein guter
Familienvater sein, der seine Familie zu leiten ver-
steht. Der Episkopos hat also auch in der Gemein-
de eine Leitungsfunktion inne und auch eine Sor-
gefunktion, wie sie dem guten Familienvater auf-
getragen ist. — Presbyter sind solche, die sich fur
die Gemeinde abmiihen, die mit der Aufgabe der
Predigt und Unterweisung betraut sind, genauso
wie die Episkopoi. Wir kdnnen also den Presbyter
nur schwer vom Episkopos unterscheiden. Viel-



208

leicht gab es unter den Presbytern solche, denen
neben der Aufgabe des Vorstehens, Predigens und
Lehrens auch noch eine Art Oberaufsicht zukam.
— Auch fir die Diakonoi werden fast dieselben
Voraussetzungen gefordert wie fir den Episkopos:
sie sollen die Wahrheit, die Gott uns bekanntge-
macht hat, mit einem guten Gewissen bewahren.
Als Resultat miissen wir wohl festhalten: In den
Pastoralbriefen gibt es nur scheinbar eine klare
Gliederung der Organisation und Leitung der Ge-
meinden. Wir finden kein abgeschlossenes Mo-
dell. «Wohl darf man in den Bezeichnungen Epis-
koposs, <Presbyten, <Diakonoss so etwas wie Amter
sehen. Was aber diese Amter in den Gemeinden
konkret fiir Aufgaben zu bewiltigen hatten, und
noch mehr, wie diese Amter sich voneinander un-
terschieden, wie sie zueinander standen, wie sie
unter sich die Kompetenzen verteilten: all das wis-
sen wir nicht» (H.-J. Venetz).

Hauptanliegen der Pastoralbriefe ist, das «anver-
traute Gut», die «gesunde Lehre» zu bewahren
und weiterzugeben. Hier spielen die Amter eine
wichtige Rolle. Es muss dafiir Amter geben, und
es braucht eine gewisse Sukzession. Aber wie das
Amt und die Sukzession gestaltet ist, dariiber fin-
den sich wenige Angaben. Es ist die Rede von der
Handauflegung, aber dies scheint noch keine klar
geregelte, abgeschlossene Einrichtung zu sein.
Wichtig ist, dass die «anvertraute Lehre» in guten
Hinden ist, dass die Amtsinhaber lehrtiichtig und
zuverlissig, dass sie personlich engagiert sind.

5. Aufgaben und Sinn der Charismen und Amter
Charismen und Amter unterscheiden sich nicht
durch besondere Sinnrichtung, weil auch Amter
im letzten Charismen sind. Der Unterschied liegt
vielmehr in der unbedingten Notwendigkeit be-
stimmter Dienste in der Gemeinde. Damit ist
auch schon das eigentliche Stichwort genannt, das
Aufgabe und Sinn von Charismen und Amtern
bezeichnet: sie stehen im Dienst des Auferbauens
der Gemeinde. Beide sind verankert im Verhalten
Jesu: «Wir verkiindigen nicht uns selbst, sondern
Jesus Christus als den Herrn, uns aber als eure
Knechte um Jesu willen», schreibt Paulus den Ko-

rinthern (2 Kor 4, 5). Die ganze Existenz jener, die
Charismen oder Amt besitzen, ist geprigt vom
dienenden Christus.

Der fundamentale Dienst, das zeigen die bisheri-
gen Ausfithrungen klar, ist das Apostolat. Dieses
Apostolat richtet sich sowohl nach aussen, um
Menschen zum Glauben an Christus zu fiihren,
als auch nach innen, um den Leib Christi aufzuer-
bauen. Nach «innen» dienen die einzelnen einan-
der je nach Vermogen. Dieser gemeindliche Dienst
ist das vom Geist gewirkte Fireinander. Der Geist
kann natiirliche Fihigkeiten zum Charisma werden
lassen: zum Dienst fiir andere. Unter diesen Dien-
sten nun ist einer besonders wichtig: die sinnvolle
Zuordnung der verschiedenen Dienste zueinander
und zum Ganzen: der Dienst der Gemeindelei-
tung. Dieser kann wieder in verschiedene Einzel-
aufgaben aufgegliedert werden, z. B. Verwaltung,
Schlichtung von Streitigkeiten, Zurechtweisung,
Veranstaltung  regelmissiger  Eucharistiefeiern
usw. Aber all das st letztlich vom Geist gewirkt,

und darum sind die Amter nicht rein funktional
zu verstehen, sie sind auch nicht einfach Gemein-
deauftrag. Thre Autoritit stammt von Christus,
und thre Aufgabe ist letztlich, dem Geist Raum
zu schaffen in der Gemeinde. Aber wenn die Am-
ter auch von Christus stammen, so stehen ihre In-
haber nun nicht einfach dem «Volk» gegeniiber.
Sie sind auch nicht besondere Nachfolger der
Apostel. «Die Gemeinde als ganze ist der Nachfol-
ger des Zwolfer- bzw. des Jiingerkreises . .. Das
gilt es auch im Zusammenhang des Herrenmahles
zu sehen. Das Tut dies zu meinem Gedichtnis
(1 Kor 11, 25) ist nicht an die Zwolf und an ihre
sogenannten Nachfolger, die Bischofe, gerichtet,
sondern an die ganze Gemeinde, die damit den
Auftrag erhilt, geeignete Mittel und Wege zu fin-
den, dass das Vermichtnis Jesu weitergegeben
wird. In den ersten christlichen Gemeinden ist
Eucharistie gefeiert worden, ohne dass einer der
zwOlf Apostel anwesend gewesen wiire und ohne
dass diese dazu eigene Bischéfes oder Priesten be-
auftragt oder gar geweiht hitten» (H.-J. Venetz).

Auf den ersten Blick mégen solche Aussagen fiir
uns heute fast schockierend wirken. Aber gerade



ein solcher Riickblick in die Anfinge des priester-
lichen Amtes kann uns zeigen, wie geschichtliche
Entwicklungen in den Anfingen wurzeln; dass
bestimmte Formen in einer bestimmten geschicht-
lichen Epoche nicht absolut gesetzt werden diir-
fen. Sicher lehrt uns ein solcher Riickblick auch,
dass das uns noch geliufige Bild vom Priester als
dem Opfer-Darbringer zumindest einseitig ist.
Der Blick in die Anfinge kann uns zeigen, welche
Weite und Fiille das Priesteramt beinhaltet.

Es ist nicht moglich und auch nicht nétig, diese
Breite und Fiille des priesterlichen Amtes immer
und iiberall voll zum Tragen zu bringen. Hier
spielt die jeweilige «Bediirfnislage» eine entschei-
dende Rolle. In den Anfingen war die wichtigste
Aufgabe der Kirche die Predigt, die Botschaft von
Christus als dem wahren und endgiiltigen Mittler
zwischen Gott und den Menschen allen Vélkern
zu verkiinden. Darum wurde in den Anfingen der
Kirche dieser Aspekt des priesterlichen Amtes be-
sonders betont und entfaltet. Dann gab es Zeiten,
in denen die Kirche sich nach innen als geschlosse-
ne Gemeinde entwickeln musste. Das verlangte,
dass die Eucharistiefeier eine besondere Bedeu-
tung hatte. Demgemiss wurde am priesterlichen
Amt die Aufgabe, Vorsteher der Eucharistiefeier
zu sein, besonders betont. Welcher Aspekt des
priesterlichen Amtes ist heute besonders aktuell?
Das wird wohl je nach Gegenden und Kulturen
verschieden sein.

6. Was besagt Priester?

Wie schon am Anfang erwihnt, wird im Neuen
Testament die Bezeichnung «Priester» fiir die Lei-
tungsimter vermieden. Das ist nicht zufalllg Man
wollte fiir die kirchlichen Amter eine klare Ab-
grenzung schaffen gegeniiber dem alttestamentli-
chen und hellenistisch-rémischen Opferpriester-
tum. Erst vom dritten Jahrhundert an wird der Be-
griff «Priester» auf den neutestamentlichen Dienst
der Leitung der Gemeinde angewandt. Damit
wird das Verstindnis des Priesteramtes einseitig
geschen als Amt des «Opferdarbringers». Vom
Hebrierbrief her gesehen ist hier eine Korrektur
notig. «Er ist ein fiir allemal in das Heiligtum hin-

209

eingegangen mit seinem eigenen Blut und hat so
eine ewige Erlosung bewirkt» (Hebr. 9,12). Dar-
um braucht es keine Opferpriester mehr. Auch in
der Messfeier ist es nicht der menschliche Priester,
der Gott das Opfer darbringt, sondern Christus
selber bringt sich dar, wie es im Hochgebet der
Schweizer Synode geradezu klassisch formuliert
ist.

Was besagt dann aber heute «Priester»? Das kon-
nen wir ablesen am Opfer Christi. Sein Opfer be-
stand darin, dass er sich bis zum letzten Blutstrop-
fen eingesetzt, alle Krifte verbraucht hat bis zum
Letzten, um die Menschen zu Gott zu fithren. So
ist der Priester in besonderer Weise beauftragt
und berufen, sich selber im Amt, das thm iibertra-
gen wurde, in der Verkiindigung, in der Sorge um
die Glidubigen und alle Menschen sich restlos ein-
zusetzen und aufzuopfern.

Diesen restlosen Einsatz vollzieht der Priester ge-
rade als Gemeindeleiter. Als solcher steht ihm
auch der Vorsitz in der Eucharistiefeier zu. Wenn
man davon ausgeht, dass die Feier der Eucharistie
das zentrale Ereignis im Leben einer kirchlichen
Gemeinschaft darstellt, dann ist es selbstverstind-
lich, dass die Leitung dieser eucharistischen Feier
grundsitzlich auch dem Leiter der Gemeinde zu-
kommt. Damit erfullt der Priester zusammen mit
dem Volk zugleich auch in hochster Form seinen
Auftrag, Christi Botschaft zu verkiindigen. Denn

‘Eucharistiefeier ist immer auch Verkiindigung des

Glaubens, wie wir nach der Wandlung bekennen:
«Deinen Tod, o Herr, verkiinden wir, und deine
Auferstehung preisen wir, bis du kommst in Herr-

lichkeit.»

Beniitzte Literatur:

H.-J. Venetz: So fing es mit der Kirche an. Ein Blick in das
Neue Testament. Benziger, Ziirich, 1981.

J. Martin: Die Genese des Amtspriestertums in dert frithen Kit-
che. Quaestiones disputatae Band 48. Herder, Freiburg 1972.
H. Schlier: Die Neutestamentliche Grundlage des Priester-
amtes. In: Der Priesterliche Dienst I, Ursprung und Friih-
geschichte. Quaestiones disputatae Band 46. Herder, Freiburg
1970.

N. Greinacher: Christsein als Beruf. Benziger, Ziirich 1981.
J. Roloff: Amtsverstindnis im Neuen Testament. In: Theologi-
sche Realenzyklopidie II, Berlin 1978.



	"Gehet zu allen Völkern..." (Mt 28,19)

