
Zeitschrift: Mariastein : Monatsblätter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 58 (1981)

Heft: 7

Artikel: "Gehet zu allen Völkern..." (Mt 28,19)

Autor: Bütler, Anselm

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1030878

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1030878
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


203

nicht wünschen. Erfüllend und beglückend ist der
Priesterberuf, weil gerade durch die priesterliche
Tätigkeit die Freundschaft mit Jesus immer enger
wird. In jeder Priesterweihe packt es mich, wenn
die Worte jesu gesprochen werden: «Nicht Knechte

nenne ich Euch, sondern Freunde!» Diese
Freundschaft mit Jesus ist letztlich auch der
Grund, weshalb vom Priester in unserer Kirche ein
grosser Verzicht gefordert wird, der Verzicht auf
die Ehe und die Familie. Unser Papst Johannes
Paul II. sagt mit Recht: «Das Herz und die Hände
freihaben für den Freund Jesus Christus, ungeteilt
für ihn da sein und seine Liebe zu allen tragen,
das ist ein Zeugnis, das nicht im ersten Augenblick

von allen verstanden wird. Aber wenn wir
dieses Zeugnis von innen her erfüllen, wenn wir es
leben als Daseinsform der Freundschaft zu Jesus,
dann wird auch das Verständnis für diese Lebensform,

die im Evangelium gründet, in der Gesellschaft

wieder wachsen.» Ich bitte Dich, mein
Lieber, in Ruhe zu überlegen, ob nicht auch Du
«Deine Hände ganz frei» machen könntest für Jesus

und die Mitmenschen. Immer wieder erfahre
ich: Die Gläubigen schätzen die Priester nicht nur
wegen ihres Könnens, sondern weil die Gläubigen
spüren, dass durch die Priester ein anderer, nämlich

Jesus wirkt. Dies als Priester immer neu erfahren

zu dürfen, macht immer wieder neu glücklich.
Ich bin mir bewusst, mein Brief ist etwas lang
geworden. Da es aber um Deine Zukunft geht, auch
um die Zukunft so vieler Christen, habe ich mir
gerne Zeit genommen, Dir so offen zu schreiben.
Ich bin auch bereit, mit Dir über diese meine
grösste Sorge zu sprechen. Meine Mitarbeiter,
besonders mein Weihbischof und der Leiter unseres
Seminars, der Regens, würden sich ebenfalls über
einen Besuch und ein Gespräch über den Priesterberuf

mit Dir sehr freuen.
Ich denke an Dich in meinem Gebet. Ich grüsse
Dich, Deine Eltern und Geschwister herzlich,

Dein
Anton Hänggi
Bischof von Basel

Solothurn, 1. Mai 1981

«Gehet zu allen
Völkern...» (Mt 28,19)

P. Anselm Bütler

Es ist wohl heute noch die allgemeine Überzeugung

unserer Gläubigen, dass Jesus das Priester-
tum eingesetzt und dessen Aufgabe genau
umschrieben hat: was das Priesteramt der Kirche ist,
welche Vollmachten der Priester hat. Dabei wurde,

wenigstens bis vor einiger Zeit, im
Religionsunterricht gesagt, beim Letzten Abendmahle hätte
Jesus die Apostel zu Priestern geweiht. - Wer das
Neue Testament unter diesem Gesichtspunkt
studiert, wird in dieser Hinsicht enttäuscht werden.
Er wird als erstes feststellen, dass die Inhaber von
kirchlichen Ämtern nirgends «Priester» genannt
werden. «Priester» im eigentlichen und vollen
Sinn des Wortes wird nur Jesus Christus genannt
(vgl. Hebräerbrief). Im uneigentlichen Sinn werden

das ganze Volk Gottes, alle Getauften «Priester»

genannt (1 Petr. 2,9). Schon von dieser
sprachlichen Tatsache her kann uns bewusst
werden, dass wir auch heute noch das Priesteramt in
der Kirche zu einseitig als «kultisches» Amt verstehen,

das befähigt und berechtigt, «die Messe zu
feiern» und die Sakramente zu spenden. - Ferner
wird man feststellen, dass sich nirgends in den
Evangelien eine Stelle findet, die von der Einsetzung

des Sakramentes der Priesterweihe berichtet,
nirgends erzählt wird, wann, wo und wie Jesus die
Jünger zu Priestern geweiht hat. H. Schlier zieht
aus dieser Sachlage die Folgerung: «Jesus hat vor
seiner Auferstehung kein Priesteramt eingesetzt.»
Noch klarer und konsequenter sagt der Neu-Testa-
mentler H. -J. Venetz : «Die Bibel kennt kein Amts-
priestertum, wie es das in der katholischen Kirche
seitJahrhunderten gibt. Die Bibel spricht nicht
vom Wesen des Priesters.»
Das heisst nun allerdings nicht, Jesus habe keine



204

Handlungen vollzogen, keine Worte gesagt, die
Ansatz bieten für das, was heute allgemein als

«Priesteramt» bezeichnet wird. Aber von diesen
Ansätzen bei Jesus bis zur Form des heutigen
Priesteramtes in der Kirche hat Verständnis, Form und
Aufgabe dieses Amtes eine gewaltige Entwicklung
durchgemacht. Dieser Entwicklung soll jetzt
nachgegangen werden, soweit sie im Neuen Testament
festgestellt werden kann, das heisst, von den
Ansätzen bei Jesus bis zu Beginn der 3. christlichen
Generation.

1. Ansätze beiJesus
Was hat Jesus in seiner öffentlichen Tätigkeit
eigentlich getan? Kurz und knapp informiert uns
darüber Markus: «Nachdem manJohannes ins
Gefängnis geworfen hatte, ging Jesus wieder nach
Galiläa; er verkündete das Evangelium Gottes und
sprach: <Die Zeit ist erfüllt, das Reich Gottes ist
nahe. Kehrt um und glaubt an das Evangelium>!»
(1,14 f.). Jesus ruft alles Volk zur Umkehr auf, er
erweckt eine eigentliche allumfassende
Umkehrbewegung. - Aber neben diesem allgemeinen Aufruf

zur Umkehr ruft Jesus einzelne Menschen zur
speziellen Nachfolge als seine Jünger. Er «gründet»

damit eine Art besondere Jüngerschaft als

prophetisch-charismatische Bewegung. Diesejün-
gerschaft erhält den Auftrag, Jesus zu helfen bei
seiner Aufgabe, Israel zur Umkehr zu rufen und
in Wort und Tat das Heil anzubieten. Markus
berichtet von diesem speziellen Ruf zur Nachfolge
gleich im Anschluss an die Aussage über seinen
allgemeinen Aufruf zur Umkehr: «Als Jesus am
See von Galiläa entlangging, sah er Simon und
Andreas, den Bruder des Simon, die auf dem See

ihr Netz auswarfen; sie waren nämlich Fischer. Da
sagte er zu ihnen: <Kommt her, folgt mir nach! Ich
werde euch zu Menschenfischern machen.)
Sogleich Hessen sie ihre Netze liegen und folgten
ihm. Als er ein Stück weiterging, sah er Jakobus,
den Sohn des Zebedäus, und seinen BruderJohannes;

sie waren im Boot und richteten ihre Netze
her. Sofort rief er sie, und sie Hessen ihren Vater
Zebedäus mit seinen Tagelöhnern zurück und folgten

Jesus nach» (1,16-20).

Bei dieser Nachfolge handelt es sich nicht um
einen schulischen Drill. «Nachfolge» im Sinne
Jesu bedeutet vielmehr Lebensgemeinschaft. Wie
ernst Jesus diese Lebensgemeinschaft verstand,
geht daraus hervor, dass Jesus sich nicht scheute,
die Jünger immer wieder auf sein ruheloses Leben
und Wirken aufmerksam zu machen. Wehr- und
schutzlos schickt Jesus die berufenen Jünger übers
Land, und die Botschaft, die sie zu verkünden
haben, ist die Botschaft vom Frieden und vom
Anbruch der Königsherrschaft Gottes (Lk 10,1-12).
Innerhalb dieser speziellen Jüngerschaft wählt Jesus

den sogenannten «Zwölferkreis» aus. «Jesus

stieg auf einen Berg und rief die zu sich, die er
erwählt hatte, und sie kamen zu ihm. Und er setzte
zwölf ein (Lukas 6,12: er wählte aus den Jüngern
zwölf aus), die er bei sich haben und die er dann
aussenden wollte, damit sie predigten und mit
seiner Vollmacht Dämonen austrieben» (Mk 3,

13-15). Die Aufgabe, welche diese Zwölf haben,
unterscheidet sich nicht wesentlich von jener der
andern Jünger. Sicher handelt es sich nicht um
eine typische Organisationsform, sondern um das

Grundprinzip des Dienens. Wenn diese Zwölf
besonderen Anteil an der Vollmacht Jesu erhielten,
bedeutete das, Anteil zu erhalten am Dienste,
den Jesus ausübte. Nach allgemeiner Auffassung
der heutigen Exegeten hat dieser Zwölferkreis eine
Symbolfunktion: Jesu Wirken bezweckt die
Wiederherstellung des Zwölfstämmevolkes. Das ist
seine Sendung und sein Dienst. Und die Zwölf
sollen diese Sendung und diesen Dienst symbolisch

darstellen und dabei besonders mitwirken.
Wenn wir das alles überblicken, ergibt sich: Jesus
beruft neben dem allgemeinen Ruf zur Umkehr
Menschen in seinen speziellen Dienst am Werk
dieser Umkehr. Dieser spezielle Dienst ist ein
apostolischer Dienst, ist Apostolat. Bei diesen
Ansätzen kommt überhaupt noch keine Spur von
kultischer Aufgabe zum Vorschein.

2. Die ersten Formen des «Seelsorge-Priesters»
Wie soeben gezeigt, hat Jesus eine Bewegung
wandernder Charismatiker ins Leben gerufen. Sie

folgten einem Meister, der nichts hat, worauf er



205

sein Haupt legen könnte. Sie teilen also seine
Existenz, die schutzloser und unsicherer ist als die der
Füchse und Vögel (Mt 8,20). Der Jünger verlässt
Vater und Mutter, Brüder und Schwestern (Lk
14,26), und das unstete Wanderleben ist ihm
sogar als Pflicht auferlegt (Mt 10, 5 ff.). Diese Form
der Nachfolge Christi hat sich nach Ostern als
erste Form der Seelsorge durchgesetzt. Menschen
entschlossen sich, als «vagabundierende Charisma-
tiker» die Botschaft von Jesu Leben, Lehre, Tod
und Auferweckung unter die Menschen zu tragen.
Sie verzichteten auf Familie und Besitz, zogen als
Wanderer durch die Gegend und verkündigten
die Frohbotschaft Jesu. Dabei wagten sie einen
«alternativen Lebensstil». Sie nahmen nichts mit
auf den Weg, weder Geld, noch Tasche, noch
Stab, nicht einmal Schuhe an den Füssen (vgl.
z. B. Mk 6,7-11). Um ihr Leben machten sie sich
keine Sorgen, weder um Essen noch um Kleidung
(Mt 6, 25-34). Als Lohn genügte ihnen schon ein
Becher Wasser (Mk 9,41). Die Kraft zu solch
radikaler Lebensweise schöpften sie von Jesus, in dessen

Gemeinschaft vor Ostern sie das Kommen der
Herrschaft Jesu erfuhren.
Allerdings, diese Wandercharismatiker konnten
ihre radikale Lebensweise nur aufrechterhalten,
wenn sie sich auf gewisse sesshafte «Sympathisantengruppen»

abstützen konnten. Schon vor
Ostern gab es solche sesshafte Gruppen, bei denen
Jesus und seine Jünger immer wieder Aufnahme
fanden. Solche Familien und Gruppen dürften
wohl der Kern späterer Ortsgemeinden gewesen
sein. Aber bei all dem ist festzuhalten: «Jesus hat
nicht Ortskirchen gegründet, über die er seine
Jünger eingesetzt hätte» (H.-J. Venetz). Diese
werdenden Ortsgemeinden gestalteten ihr Leben
im grossen und ganzen im Rahmen des damaligen
Judentums. Die Gläubigen dieser Ortsgemeinden
waren sesshaft in ihren Dörfern und in ihren
Familien (nicht ganze Familien wurden gläubig)
und gingen weiterhin ihrer Arbeit nach. Hingegen

entwickelte sich das gemeinsame Leben dieser
Gläubigen mehr und mehr zu einer umfassenden
Lebensgemeinschaft. Die Apostelgeschichte schildert

uns in «idealtypischer» Weise eine solche



206

ganzheitliche Lebensgemeinschaft der Gläubigen
(vgl. 2,43-47; 4,32-37).
Hatten diese Ortsgemeinden schon gewisse
hierarchische Strukturen? Bei der Beantwortung dieser
Frage müssen wir beachten, dass dies zahlenmäs-
sig kleine Gemeinden waren und dass damals alle
Gläubigen aus einer lebendigen Naherwartung
der Wiederkunft Christi lebten. Diese beiden
Faktoren erübrigten eine ausdrückliche Organisation.
Die Autoritäten in diesen Ortsgemeinden waren
zunächst die Wandercharismatiker selber. Traten
Spannungen auf, lag die Entscheidung entweder
bei der ganzen versammelten Gemeinde oder
eben bei den vorbeikommenden Wanderpredigern.

Von daher erklärt es sich auch, dass im
Matthäusevangelium die «Vollmacht zu binden und
zu lösen», also autoritative Entscheidungen
herbeizuführen, das eine Mal der Gemeinde (Mt
18, 18), das andere Mal Petrus, also einem
Wandercharismatiker, zugesprochen wird (Mt 16,19).

3. Das Hervortreten von Amtsstrukturen
Je grösser die Gemeinde wurde, desto notwendiger

wurde aber eine innere Strukturierung mit
Leitungsgremien. Das war besonders inJerusalem der
Fall. Hier können denn auch die ersten strukturierten

Leitungsorganisationen festgestellt
werden. Dabei ist aber der Sonderfall Jerusalems zu
beachten, dass hier die Apostel ihren Sitz hatten.
Dass hier der «Zwölferkreis» bzw. die Apostel unter

Führung des Petrus die leitende Funktion
innehatte, ist ganz selbstverständlich. Nicht ganz
selbstverständlich und oft falsch verstanden wird
die Begründung dafür. Man denkt spontan an die
Berufung der Zwölf durchJesus. Gewiss spielt diese

eine Rolle. Aber der eigentliche und unmittelbare

Grund für ihre Führungslegitimierung liegt
darin, dass sie Zeugen sind für die Tatsache, dass

Gott Jesus aus dem Tode erweckt und ihn zu sich
erhöht hat: Die eigentliche und unmittelbare
Führungsberechtigung der Apostel liegt darin,
dass ihnen und vorab dem Petrus der Auferstandene

erschienen ist. In allen Reden, die in der
Apostelgeschichte berichtet werden, beruft sich
Petrus auf diese Tatsache und auf die Aufgabe,

die ihnen daraus erwachsen ist: Zeugen zu sein
dafür, dass Jesus der von Gott erwählte Messias, der
Erlöser ist. Dazu üben sie auch innerhalb der
Glaubensgemeinde Leitungsfunktionen aus, wie
das erscheint im «Fall Hananias und Saphira»
(Apg 3,1—11).
Nachdem die Apostel Jerusalem verlassen, treten
an ihre Stelle die sog. «Ältesten», welche für das
Leben der Gemeinde verantwortlich sind und es

regeln. Diese erste Art «Institution» ist als Form
nicht eine Neuschöpfung der Glaubensgemeinde.
Sie übernehmen diese Organisationsform
vielmehr vom Judentum. - Daneben tritt dann noch
eine neue, eigene Organisationsform auf: die
«Sieben», die auf Anregung der Zwölf gewählten sog.
Diakone, unter denen Stephanus der Bekannteste
ist. Auffallend ist aber, dass dann diese Diakone
sich nicht auf das Aufgabengebiet beschränken,
das im Vorschlag der Zwölf angegeben wird
(Betreuung der Armen). Sie werden tätig als Verkünder,

wie es ausführlich von Philippus berichtet
wird (Apg 6, 1-6; 8,4-13. 26-40).
Als auch andere Ortsgemeinden grösser wurden -
vor allem ist das in Kleinasien zu beobachten -
drängen sich auch dort notwendige Strukturen in
der Gemeinde auf. Aber diese Strukturen werden
nicht von aussen an die Gemeinden herangetragen

als allgemein vorgegebene «hierarchische
Strukturen». Paulus, der Gründer der Gemeinden,

hat diesen keine Ämter vorgeschrieben. Er
sah sich nicht veranlasst, den Gemeinden eine
besondere Struktur vorzuschreiben oder zu empfehlen,

als ob eine christliche Gemeinde auch eine
eigene «christliche» Struktur haben müsste. Die
«Eigenstruktur» der christlichen Gemeinde, wenn
man das so nennen will, war die «Brüderlichkeit».
Dazu sind alle verpflichtet, und jeder soll auf seine

Art und nach seiner Fähigkeit diese Brüderlichkeit

pflegen. So fordert Paulus die Christen in
Thessalonich auf, einander zu trösten, zu mahnen,

zu ermuntern, einander Vorbild zu sein, die
Unordentlichen zurechtzuweisen, sich der Schwachen

anzunehmen (vgl. 1 Thess, Kap. 4 und 5).
Nun gab es offensichtlich in dieser Gemeinde
solche, die mehr taten als andere, die durch ihre be-



207

sondere Tätigkeit - weil sie sich dazu berufen
fühlten, weil sie Freude und Zeit hatten, weil sie

darin eine gewisse Erfüllung und Befriedigung
fanden - sich besonders hervortaten und profilierten

(vgl. 1 Thess 5, 12f.). Sie traten durch ein
besonderes Engagement hervor. Sie übernahmen
damit nach und nach bestimmte «Führungsaufgaben»

in der Gemeinde, wobei es ohne weiteres

möglich ist, dass die Gemeinde solche Mitglieder
um diese Dienste bat oder irgendwie beauftragte.

Paulus mahnt nun die Gemeinde, solche
Strukturen und gewachsene Ordnungen zu achten,

Menschen, die aufgrund ihrer Fähigkeiten
nach und nach Führungsfunktionen übernahmen,
anzuerkennen und sie gelten zu lassen. Eine
ähnliche Situation können wir auch in Korinth
feststellen. Stephanus und seine Familie hatten sich
in besonderer Weise um die Belange der christlichen

Gemeinde gekümmert. Paulus mahnt nun
die Korinther, sich diesen unterzuordnen. Das
nicht deswegen, weil Stephanus von Paulus oder
einem Apostel eine besondere Beauftragung oder
gar Weihe empfangen hätte. Gewiss kann man
sich vorstellen, dass Paulus gewissen Christen
einen Anstoss gab, sich für eine bestimmte Aufgabe
zur Verfügung zu stellen. Aber Paulus hat nicht
aufgrund vorgegebener Strukturen Leute in
bestimmte Ämter «hineingeweiht». Auch seine
Mitarbeiter hat Paulus nicht aufgrund «amtlicher»
Qualifikationen ausgewählt, sondern wegen ihrer
Einstellung und ihrer Fähigkeiten.
Welche besonderen Dienste werden in diesen
Gemeinden ausgeübt? Paulus gibt Antwort auf diese
Frage in der bekannten «Liste» von 1 Kor 12,4-11:
Wunderkräfte, Heilungsgaben, Hilfeleistungen,
Leitungsaufgaben, Sprachengaben. Dieser Liste
stellt er eine andere Liste gegenüber: «Gott hat in
der Kirche die einen als Apostel eingesetzt, die
andern als Propheten, die dritten als Lehrer»
(1 Kor 12, 28). Es besteht kein Zweifel, dass diese
drei Funktionen einen stärkeren «amtlichen»
Charakter haben als die andern aufgezählten Funktionen.

Diese Liste (Apostel, Propheten, Lehrer)
dürfte schon eine gewisse Tradition, eine feste
Prägung gehabt haben, als Paulus sie in seine Auf¬

zählung einfügte. Mit dieser Liste kommt auch
das zum Vorschein, was man später als «Amt»
bezeichnet. Dabei muss doch bedacht werden, dass

damals die Grenze zwischen Charisma und Amt
noch fliessend war. Die Entwicklung der Dienste
zum Amt drängte sich vor allem auf, als und weil
man zum «Funktionieren» der Gemeinde eine
bleibende Kontinuität bestimmter Dienstausübungen

nötig hatte. Das besagt nicht, die «Ämter»

seien erst später in der Kirche aufgekommen.
Das Amt gehört mit zur «Sache Jesu», zum
Evangelium und zur Gemeinde. Ämter gibt es in der
Kirche seit ihrem Bestehen. Aber diese Ämter
wurden von allem Anfang an charismatisch
verstanden. Als die Charismen zurückgingen, kamen
die Ämter klarer zum Bewusstsein, sie wurden
deutlicher sichtbar.

4. Die Kirchenorganisationen in den Pastoral¬

briefen
Am meisten ist die Kirchenorganisation und die
Ausbildung der Ämter beeinflusst worden von
den sogenannten Pastoralbriefen, den beiden
Briefen an Timotheus und dem Brief an Titus.
Hier werden fast alle «Ämter» erwähnt, wie sie sich

später in der Kirche finden: Episkopos (Bischof),
Presbyter (Priester), Diakonos. Aber wenn auch
die Namen gleich lauten, die Inhalte der Ämter
dürfen nicht mit jenen heute gleichgestellt werden.
Was ist Aufgabe des Episkopos nach den Pastoralbriefen?

Das zeigt sich an den «Wahlbedingungen».

Da wird zuerst gefordert, dass der Kandidat
für das Amt des Episkopos lehren können muss.
Der Episkopos versah also das Amt des Lehrers;
heute sagen wir: des Katecheten, und wohl auch
des Predigers. Ferner muss der Kandidat ein guter
Familienvater sein, der seine Familie zu leiten
versteht. Der Episkopos hat also auch in der Gemeinde

eine Leitungsfunktion inne und auch eine
Sorgefunktion, wie sie dem guten Familienvater
aufgetragen ist. - Presbyter sind solche, die sich für
die Gemeinde abmühen, die mit der Aufgabe der
Predigt und Unterweisung betraut sind, genauso
wie die Episkopoi. Wir können also den Presbyter
nur schwer vom Episkopos unterscheiden. Viel-



208

leicht gab es unter den Presbytern solche, denen
neben der Aufgabe des Vorstehens, Predigens und
Lehrens auch noch eine Art Oberaufsicht zukam.

- Auch für die Diakonoi werden fast dieselben
Voraussetzungen gefordert wie für den Episkopos:
sie sollen die Wahrheit, die Gott uns bekanntgemacht

hat, mit einem guten Gewissen bewahren.
Als Resultat müssen wir wohl festhalten: In den
Pastoralbriefen gibt es nur scheinbar eine klare
Gliederung der Organisation und Leitung der
Gemeinden. Wir finden kein abgeschlossenes
Modell. «Wohl darf man in den Bezeichnungen <Epis-

kopos>, <Presbyter>, <Diakonos> so etwas wie Amter
sehen. Was aber diese Ämter in den Gemeinden
konkret für Aufgaben zu bewältigen hatten, und
noch mehr, wie diese Ämter sich voneinander
unterschieden, wie sie zueinander standen, wie sie

unter sich die Kompetenzen verteilten: all das wissen

wir nicht» (H.-J. Venetz).
Hauptanliegen der Pastoralbriefe ist, das «anvertraute

Gut», die «gesunde Lehre» zu bewahren
und weiterzugeben. Hier spielen die Ämter eine
wichtige Rolle. Es muss dafür Ämter geben, und
es braucht eine gewisse Sukzession. Aber wie das

Amt und die Sukzession gestaltet ist, darüber
finden sich wenige Angaben. Es ist die Rede von der
Handauflegung, aber dies scheint noch keine klar
geregelte, abgeschlossene Einrichtung zu sein.
Wichtig ist, dass die «anvertraute Lehre» in guten
Händen ist, dass die Amtsinhaber lehrtüchtig und
zuverlässig, dass sie persönlich engagiert sind.

5. Aufgaben und Sinn der Charismen undÄmter
Charismen und Ämter unterscheiden sich nicht
durch besondere Sinnrichtung, weil auch Ämter
im letzten Charismen sind. Der Unterschied liegt
vielmehr in der unbedingten Notwendigkeit
bestimmter Dienste in der Gemeinde. Damit ist
auch schon das eigentliche Stichwort genannt, das

Aufgabe und Sinn von Charismen und Ämtern
bezeichnet: sie stehen im Dienst des Auferbauens
der Gemeinde. Beide sind verankert im Verhalten
Jesu: «Wir verkündigen nicht uns selbst, sondern
Jesus Christus als den Herrn, uns aber als eure
Knechte um Jesu willen», schreibt Paulus den Ko¬

rinthern (2 Kor 4, 5). Die ganze Existenz jener, die
Charismen oder Amt besitzen, ist geprägt vom
dienenden Christus.
Der fundamentale Dienst, das zeigen die bisherigen

Ausführungen klar, ist das Apostolat. Dieses
Apostolat richtet sich sowohl nach aussen, um
Menschen zum Glauben an Christus zu führen,
als auch nach innen, um den Leib Christi aufzuer-
bauen. Nach «innen» dienen die einzelnen einander

je nach Vermögen. Dieser gemeindliche Dienst
ist das vom Geist gewirkte Füreinander. Der Geist
kann natürliche Fähigkeiten zum Charisma werden
lassen: zum Dienst für andere. Unter diesen Diensten

nun ist einer besonders wichtig: die sinnvolle
Zuordnung der verschiedenen Dienste zueinander
und zum Ganzen: der Dienst der Gemeindeleitung.

Dieser kann wieder in verschiedene
Einzelaufgaben aufgegliedert werden, z.B. Verwaltung,
Schlichtung von Streitigkeiten, Zurechtweisung,
Veranstaltung regelmässiger Eucharistiefeiern
usw. Aber all das ist letztlich vom Geist gewirkt,
und darum sind die Ämter nicht rein funktional
zu verstehen, sie sind auch nicht einfach
Gemeindeauftrag. Ihre Autorität stammt von Christus,
und ihre Aufgabe ist letztlich, dem Geist Raum
zu schaffen in der Gemeinde. Aber wenn die Ämter

auch von Christus stammen, so stehen ihre
Inhaber nun nicht einfach dem «Volk» gegenüber.
Sie sind auch nicht besondere Nachfolger der
Apostel. «Die Gemeinde als ganze ist der Nachfolger

des Zwölfer- bzw. des Jüngerkreises Das

gilt es auch im Zusammenhang des Herrenmahles
zu sehen. Das <Tut dies zu meinem Gedächtnis)
(1 Kor 11,25) ist nicht an die Zwölf und an ihre
sogenannten Nachfolger, die Bischöfe, gerichtet,
sondern an die ganze Gemeinde, die damit den
Auftrag erhält, geeignete Mittel und Wege zu
finden, dass das Vermächtnis Jesu weitergegeben
wird. In den ersten christlichen Gemeinden ist
Eucharistie gefeiert worden, ohne dass einer der
zwölf Apostel anwesend gewesen wäre und ohne
dass diese dazu eigene <Bischöfe> oder <Priester>

beauftragt oder gar geweiht hätten» (H.-J. Venetz).
Auf den ersten Blick mögen solche Aussagen für
uns heute fast schockierend wirken. Aber gerade



209

ein solcher Rückblick in die Anfänge des priesterlichen

Amtes kann uns zeigen, wie geschichtliche
Entwicklungen in den Anfängen wurzeln; dass

bestimmte Formen in einer bestimmten geschichtlichen

Epoche nicht absolut gesetzt werden dürfen.

Sicher lehrt uns ein solcher Rückblick auch,
dass das uns noch geläufige Bild vom Priester als

dem Opfer-Darbringer zumindest einseitig ist.
Der Blick in die Anfänge kann uns zeigen, welche
Weite und Fülle das Priesteramt beinhaltet.
Es ist nicht möglich und auch nicht nötig, diese
Breite und Fülle des priesterlichen Amtes immer
und überall voll zum Tragen zu bringen. Hier
spielt die jeweilige «Bedürfnislage» eine entscheidende

Rolle. In den Anfängen war die wichtigste
Aufgabe der Kirche die Predigt, die Botschaft von
Christus als dem wahren und endgültigen Mittler
zwischen Gott und den Menschen allen Völkern
zu verkünden. Darum wurde in den Anfängen der
Kirche dieser Aspekt des priesterlichen Amtes
besonders betont und entfaltet. Dann gab es Zeiten,
in denen die Kirche sich nach innen als geschlossene

Gemeinde entwickeln musste. Das verlangte,
dass die Eucharistiefeier eine besondere Bedeutung

hatte. Demgemäss wurde am priesterlichen
Amt die Aufgabe, Vorsteher der Eucharistiefeier
zu sein, besonders betont. Welcher Aspekt des
priesterlichen Amtes ist heute besonders aktuell?
Das wird wohl je nach Gegenden und Kulturen
verschieden sein.

6. Was besagt Priester?
Wie schon am Anfang erwähnt, wird im Neuen
Testament die Bezeichnung «Priester» für die
Leitungsämter vermieden. Das ist nicht zufällig. Man
wollte für die kirchlichen Ämter eine klare
Abgrenzung schaffen gegenüber dem alttestamentli-
chen und hellenistisch-römischen Opferpriester-
tum. Erst vom drittenjahrhundert an wird der
Begriff «Priester» auf den neutestamentlichen Dienst
der Leitung der Gemeinde angewandt. Damit
wird das Verständnis des Priesteramtes einseitig
gesehen als Amt des «Opferdarbringers». Vom
Flebräerbrief her gesehen ist hier eine Korrektur
nötig. «Er ist ein für allemal in das Heiligtum hin¬

eingegangen mit seinem eigenen Blut und hat so
eine ewige Erlösung bewirkt» (Hebr. 9,12). Darum

braucht es keine Opferpriester mehr. Auch in
der Messfeier ist es nicht der menschliche Priester,
der Gott das Opfer darbringt, sondern Christus
selber bringt sich dar, wie es im Hochgebet der
Schweizer Synode geradezu klassisch formuliert
ist.
Was besagt dann aber heute «Priester»? Das können

wir ablesen am Opfer Christi. Sein Opfer
bestand darin, dass er sich bis zum letzten Blutstropfen

eingesetzt, alle Kräfte verbraucht hat bis zum
Letzten, um die Menschen zu Gott zu führen. So

ist der Priester in besonderer Weise beauftragt
und berufen, sich selber im Amt, das ihm übertragen

wurde, in der Verkündigung, in der Sorge um
die Gläubigen und alle Menschen sich restlos
einzusetzen und aufzuopfern.
Diesen restlosen Einsatz vollzieht der Priester
gerade als Gemeindeleiter. Als solcher steht ihm
auch der Vorsitz in der Eucharistiefeier zu. Wenn
man davon ausgeht, dass die Feier der Eucharistie
das zentrale Ereignis im Leben einer kirchlichen
Gemeinschaft darstellt, dann ist es selbstverständlich,

dass die Leitung dieser eucharistischen Feier
grundsätzlich auch dem Leiter der Gemeinde
zukommt. Damit erfüllt der Priester zusammen mit
dem Volk zugleich auch in höchster Form seinen
Auftrag, Christi Botschaft zu verkündigen. Denn
Eucharistiefeier ist immer auch Verkündigung des

Glaubens, wie wir nach der Wandlung bekennen:
«Deinen Tod, o Herr, verkünden wir, und deine
Auferstehung preisen wir, bis du kommst in
Herrlichkeit.»

Benützte Literatur:
H.-J. Venetz: So fing es mit der Kirche an. Ein Blick in das
Neue Testament. Benziger, Zürich, 1981.
J. Martin: Die Genese des Amtspriestertums in der frühen
Kirche. Quaestiones disputatae Band 48. Herder, Freiburg 1972.
H. Schlier: Die Neutestamentliche Grundlage des Priesteramtes.

In: Der Priesterliche Dienst I, Ursprung und
Frühgeschichte. Quaestiones disputatae Band 46. Herder, Freiburg
1970.
N. Greinacher: Christsein als Beruf. Benziger, Zürich 1981.
J. Roloff: Amtsverständnis im Neuen Testament. In: Theologische

Realenzyklopädie II, Berlin 1978.


	"Gehet zu allen Völkern..." (Mt 28,19)

