
Zeitschrift: Mariastein : Monatsblätter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 58 (1981)

Heft: 6

Artikel: Die Krone unserer Lieben Frau im Stein: Zum gleichnamigen
Mysterienspiel von Silja Walter

Autor: Scherer, Bruno Stephan

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1030875

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1030875
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


175

Die Krone Unserer Lieben
Frau im Stein
Zum gleichnamigen Mysterienspiel
von Silja Walter

P. Bruno Stephan Scherer

Der Kronenraub von 1945

Am 24. August 1945 - es war der Festtag des

Apostels Bartolomäus - wurde am Marienwallfahrtsort

Mariastein bei Basel die Krone des
Gnadenbildes gestohlen. Ein junger Mönch, damals
Theologiestudent und Zeremoniar der Abteikirche,

verliess um 12 Uhr die Gnadenkapelle. Er
hatte dort die beiden Altäre geschmückt. Als er
gegen 14 Uhr die Gnadenkapelle wieder betrat,
entdeckte er erschreckend das Fehlen der Kronen
von Jesuskind und Muttergottes. Vor ihm war ein
Vikar aus Basel, früherer Schüler des Altdorfer
Gymnasiums, das von den Benediktinern von
Mariastein geführt wurde, in die Gnadenkapelle
hinuntergestiegen. Er hatte das Gnadenbild
bereits ohne Krone angetroffen. Der Frater erinnerte
sich, dass kurz vor zwölf Uhr vier junge Leute,
zwei Frauen und zwei Männer, modisch gekleidet,
die Felsengrotte betreten hatten. Sie betrugen
sich eher als neugierige Touristen denn als Pilger.
Eine Hausangestellte des Klosters, Fräulein Anna,
hatte ein paar Minuten nach 12 Uhr, als sie die
Briefe zur Postablage trug, vier junge Leute die
Basilika fluchtartig verlassen und über den Kirchplatz

davoneilen sehen.'

Obwohl sich die Polizei einschaltete, konnten die
Täter weder gestellt noch festgestellt werden. Die
Kronen von Mutter und Kind blieben verloren.
Sie waren einst von Franz Herger (1884-1942),
dem in Basel tätigen Urner Kunstschlosser und
Silberschmied, geschaffen worden.

Die neue Krone

Wenige Tage nach dem Kronenraub hatten die
Blauringmädchen der Nordwestschweiz ein regionales

Treffen in Mariastein. Sie waren tief
beeindruckt, das Gnadenbild beraubt zu finden. Sie

beschlossen, diesen Frevel zu sühnen und
wiedergutzumachen, indem sie - zusammen mit den
Blauringmädchen der ganzen Schweiz - Unserer
Lieben Frau im Stein eine neue Krone schenkten.
Sie übertrugen der Luzerner Künstlerin Clara
Stengele die Aufgabe, für Mutter und Kind neue
Kronen zu schaffen. In Treib- und Montierarbeit
- herzförmige Gebilde enden in Kronenzacken
und werden durch Bogen und Ranken zusammengehalten

- erstellte Clara Stengele eine mit
Edelsteinen und Perlen geschmückte vergoldete Silberkrone,

die den Barockcharakter der Gnadenbild-
ausstattung berücksichtigt und doch modern
anmutet. Sie selbst beschrieb den Eindruck des fertigen

Goldschmiedewerks so: «Der warme Goldtön
lässt die Arbeit und die schönen farbigen Steine:
Lapislazuli, Türkise, Mondsteine und Perlen, in
lebhaftem Feuer erstrahlen.»2
Ein gutes Jahr nach dem Kronenraub, am 29.
September 1946, fanden sich 2100 Ringmädchen in
Mariastein ein. Sie übergaben in einer ergreifenden

Feier die neuen Kronen. Auf dem grossen
Platz vor der Klosterkirche wurde das Mysterienspiel

«Die Krone Unserer Lieben Frau im Stein»

von Silja Walter aufgeführt.

Silja Walter

Silja Walter (geboren 1919 in Rickenbach bei
Ölten) arbeitete von 1945 bis zu ihrem Klostereintritt

(1948) auf der Schweizerischen
Kongregationszentrale in Zürich, der auch die Betreuung



176

des Blaurings oblag. Silja Walter versah hier die
Dienststelle «für Spiele und Feiern» (R 186)3 und
leitete unter anderem 1945 in Randa bei Zermatt
einen Laienspielkurs für Blauringführerinnen.
Damals in Randa wurde sich die junge Dichterin
(1944 waren ihre «Ersten Gedichte» erschienen,
und für familiäre Feiern hatte Silja mehrere
Märchen- und Festspiele, meist Singspiele, verfasst)
ihrer Berufung zum kontemplativen Leben be-
wusst (R 186). So waren denn die drei Spiele,
die 1946/47 entstanden, stark geprägt von Silja
Walters lyrisch-musikalischer Stimmung jener
Jahre und vom religiösen Geist des Aufbruchs und
des Suchens nach einer erfüllenden Lebensgestaltung.

Es handelt sich um die Mysterienspiele «Das Fenster

in der Zelle», «Die Krone Unserer Lieben Frau
im Stein» und das kurze «Spiel vom jungen
Hirten», die im Band «Gesammelte Spiele» (Zürich:
Arche 1963)4 nach den frühen Fest- und Märchenspielen

«Das Mädchen Ruth», «Der Frauenschuh»,
«St.Jakob an der Bits» (alle 1944) und «Dornröschen»

(1945) aufgeführt werden. Im Jahre 1948

trat Silja Walter ins Kloster Fahr ein. Sie erhielt
den Professnamen Sr. Maria Hedwig.5

Das Spiel von der neuen Krone

Silja Walters Mysterienspiel versucht, die Ereignisse
des Kronenraubs und des Geschenks einer neuen
Krone auf dem Hintergrund der Heilsgeschichte
und somit tieferer Zusammenhänge zu sehen.
Hinter dem Frevel der unbekannten Diebe
erblickt sie die Schuld und das Versagen aller:

Und wahr ist's, hunderttausendmal,
Dass irgendwer die Krone stahl,
Und irgendwer sind wir.
Und irgendwer, das bin auch ich (207).

Dass diese Einsicht - und damit der Wille zur
Sühneleistung - auch dem Zuschauer und Leser
aufdämmert, in seinem Innern heranwächst und
ausreift, nimmt die Dichterin Zuflucht zur
historischen Einkleidung, zur Verfremdung durch
Zeitenwechsel. Damit gewinnt sie Distanz zur
unmittelbaren Gegenwart und die Möglichkeit zum

Vergleich. Der Zuschauer betritt mit den agierenden

Gestalten eine neue, fremde Welt, die
Scheinwelt der Bühne, der Kulissen, des Kunstwerks.

Eine mittelalterliche Ritter- und Märchenwelt
ersteht im Kronen-Spiel. «Schlosshof mit Brunnen»
lautet die Regieanweisung vor dem ersten Bild.
(Das Ganze enthält sieben ungleich lange Bilder
oder Szenen.) Brunnen und Schlosshof gewährleisten

in ausgeklügelter Einfachheit die Einheit des

Ortes, der Zeit und der Handlung. Schlosstor,
Schlossfront, Mauer und Seitenpforte (188-196)
begrenzen den Raum und vermitteln dem
Bühnenbild der einzelnen Szenen die nötige
Abwechslung.

Die Personen des Spiels

Ein alter Bänkelsänger, der «auf einer Art Gitarre»
(183) spielt und dazu das «Lied der Mägde» 183 f.)
singt, gibt sich im Laufe des Spiels als Erzengel
Michael und somit als Diener des Allerhöchsten
und Beistand der Menschen zu erkennen.
Der «Ritter in Rot und Silber» (186) ist der grosse
Gegenspieler, nicht nur Michaels und des
Mädchens Sulamith, sondern auch des Königs und der
Königin: Gottes selbst. Im Spiel ist nicht von
Gott die Rede - die Märchenkomponente verhindert

es -, wohl aber vom König (Gottvater), vom
Königssohn (184/Jesus Christus), von der Frau
Königin (Maria, die Mutter Jesu). Der weltmännisch

agierende und ironisch die Wahrheit
aussprechende Ritter trägt mephistophelische Züge:
Auch er ist ein «Geist, der stets verneint», ein
listiger Verführer und doch immer wieder ob der
souveränen Ordnung eines Höheren «ein Teil von
jener Kraft, / Die stets das Böse will und stets das
Gute schafft» (Goethe, «Faust» I, 1335 f., 1338).
Man mag von dieser Personifizierung des Bösen,
des Widersachers Gottes und von allem Heiligen
halten, was man will - wie soll sonst das Mysterium

iniquitatis auf der Bühne sinnenhaft greifbar
und anschaulich werden? -, sie trägt zur Vertiefung

des Weltbildes, zur möglichsten Annäherung

an die Seins- und Weltwirklichkeit bei.



177

Die Krone, hergestellt von Franz Herger in Basel, mit der das
Gnadenbild vom päpstlichen Nuntius am 15. August 1926
gekrönt und die am 24. August 1945 gestohlen wurde.

Gestiftet vom Schweiz. Blauring als Sühne für den Kaub am
24. August 1945. Hergestellt von Frl. Stengele, Luzern.



178

Mittelalterliches Kolorit bringen auch der Herold
des Königs, der als Kreuzritter auftritt (194), seine

Knappen, die Handwerksgesellen, die Bürger und
das «Vagantenvolk» (188) mit ins Spiel. Mittelalterlich

mutet den modernen Leser wohl auch das hier
dargelegte Welt-, Menschen- und Gottesbild an.
Er wird die Dimension der Psychologie vermissen.
Was verschlägt's? Reinhold Schneider hat imJahre
1943 die Umrisse eines ähnlichen Welt- und
Geschichtsbildes gezeichnet: das im wesentlichen bis
heute unveränderte Geschichtsbild der Offenbarung,

des christlichen Glaubens. Danach hat sich
der Mensch zwischen Gott und dem Widersacher
Gottes zu entscheiden und in dieser Zeit, die
immer Adventszeit ist, zu bewähren. Im Menschen
und durch ihn will Gott die Welt zurückgewinnen,

der Lüge und dem Bösen entreissen.6

Sulamith

Die Hauptperson, das jüngste der fünf Mädchen,
die zu Beginn am Brunnen Wasser holen, trägt
den Namen der Geliebten im Hohelied: Sulamith
(HL 7,1). Was sich im Spiel nach aussen
wahrnehmbar ereignet, durchlebt sie eigentlich im
Innern. Ihr erstes Wort im Spiel - sie bleibt am
Brunnen zurück und erweist dem alten Bänkelsänger

Barmherzigkeit, indem sie seinen wunden
Fuss neu verbindet - verrät ihre Aufgabe und Aus-
erwählung im Spiel:

Und war das einst, könnt's wieder sein.
's gibt immer arme Mägd, ich mein

Einst war das Mädchen aus Nazareth. Maria gab
zum Willen Gottes das Jawort und ermöglichte
damit die Geburt des Sohnes Gottes und seine
Erlösungstat. Einst waren Jesus und seine Apostel
und Jünger. Einst waren die Heilsereignisse seines

Wirkens, seines Todes und seiner Auferstehung.
Für die Weiterführung und Vollendung des
Erlösungswerks und der Heilsgeschichte benötigt Gott
immer wieder Menschen, Mädchen und Jungen,
Frauen und Männer, die wie Maria, die Apostel
und Jünger Jesu ja sagen zum Willen Gottes und
zu ihrer Aufgabe in Kirche und Welt. Sulamith
wird wie das Mädchen Maria ihr Jawort sprechen

und so befähigt werden, den Kronenraub zu
sühnen, der Königin die neue Krone zu bringen.
Dem widerspricht der Verführer: «Was hin ist, das
werdet ihr nie wieder finden» (193). Sulamiths
Hoffnung aber wird recht behalten: «'s gibt immer
arme Mägd»: Die heutigen Blauringmädchen werden

sich alle wie Maria und Sulamith, wie die klugen

und törichten Jungfrauen im Evangelium
(vgl. Mt 25,1-13), auf die in Bild 1 und 2

ausdrücklich hingewiesen wird, zwischen Gut und
Böse, zwischen Ritter und Frau Königin zu
entscheiden haben.

Der Gang der Handlung

Was im ersten Bild geschieht, wurde eben berichtet.

Im 2. Bild tritt der Gegenspieler Sulamiths
auf den Plan. Er hat leichtes Spiel mit den törichten

Mägden. Sie werden Opfer ihrer eigenen Eitelkeit.

Sulamith hingegen weist das «feine
Reifchen» (188) des Ritters mit dem Blick auf den
«schönen Ring», den ihr der König gibt, zurück.
Meint Silja Walter mit diesem schönen Ring den
Brautring der Nonnen? Gewiss, aber auch jeder
weltliche Braut- und Ehering ist nach christlichem
Eheverständnis ein Ring des Königs, des Sohnes
Gottes.
Bild 3 zeigt das Gleichnis Jesu vom verschmähten
Gastmahl (Lk 14,15-24) vor. Sulamith erschrickt
ob so viel Undank und lässt dafür die Armen herein,

«zerlumptes Vagantenvolk» (188). Die Armen
preisen die Güte der Königin, der Bänkelsänger
singt: «Von ihrem Anblick wird sein (des Königs)
Herz bewegt, / Weil sie die Krone seines Sohnes
trägt» (189).
Im vierten Bild singt Sulamith das Klagelied über
den Undank der Menschen. Der Ritter gibt ihr
Antwort und legt die Lage der Dinge und
Menschen - wie Mephistopheles kennt er sein Völklein!

- aus seiner Sicht dar. Er will Sulamith zu
Pessimismus und Mutlosigkeit verführen:

So gib's doch verloren. Was hast schon davon?
Trägt denn die Königin heut noch die Krön?
Sie (die Menschen) trinken sich Wasser aus Pfützen und

[Rinnen
Begehren drum auch keine Fürbitterinnen



179

Im 5. Bild (194-196) verliest ein Herold, ein
Kreuzritter, die Anklage des Königs. Die Autorin
hat sie den Improperien aus der Karfreitags-Liturgie

nachgeformt. Antiphon oder Refrain wird
wörtlich übernommen:

Mein Volk, mein Volk, sag an, was tat ich dir?
Womit erzürnt' ich dich, antworte mir?

In den Improperien wird Gottes Güte und Wohltaten

die Antwort der Menschen gegenübergestellt:

«Aus der Knechtschaft Ägyptens habe ich
dich herausgeführt. Du aber bereitest das Kreuz
deinem Erlöser ...» Die Improperien stellen dem
Menschen - mir, dir, allen - die Schuld der
Menschheit an Gott und an Christus gleichsam als

persönliche Schuld vor Augen. In unserem
Mysterienspiel werden erst die Heilsgeschichte der
Christenheit, sodann die Schuld am Kloster Mariastein
(Aufhebung des Klosters im Kulturkampf imjahre
1874) und der Kronendiebstahl dargestellt:

Hast du ihr nun von ihrem reinsten Haupt
Die Königskrone meines Sohns geraubt,

und als Schuld aller dem König gegenüber ausgelegt:

Was du hier tatest, hast du mir getan.
Den Diebstahl an der Königin im Stein
Verübt' nicht einer, keiner tat's allein.
Du - jeder - bist's Du, jeder, du und du.

Abschliessend wird das Gericht des Königs dem
Volk angedroht.
Vergeblich versuchen die törichten Mägde im 6.
Bild, am Brunnen Wasser zu holen. Das Wasser -
Gottes Gnade - ist versiegt. Das Volk sucht sich zu
verteidigen und eine neue Krone zu «brauen»
(200). Fünf Gesellen der Goldschmiedezunft
sammeln Geld und Schmuck. Aber es gelingt ihnen
(mit Geld und Gold allein!) nicht, eine Krone zu
giessen. Der Ritter nützt die Niedergeschlagenheit
des Volkes aus und versucht, die Menschen zur
Selbstherrlichkeit zu verführen und von König
und Königin zu trennen. Er schleudert das «Non
serviam» Luzifers in die Luft: «Die Losung der
Menschheit, der herrlichen, heisst: Du, König, ich
diene dir nicht!» (205). Die törichten Mägde neh¬

men diese Melodie gelehrig auf. «Eine Art
Marseillaise» ertönt, Tanz hebt an und Nacht bricht
ein. Der Ritter auf dem Brunnensockel «setzt sich
die gestohlene Krone auf den Helm» (206).
7. Bild: Dem Erlebten und einer möglichen
Rettung nachsinnend, trifft Sulamith am Brunnen
auf den Ritter. Der singt:

Es läuft kein Wasser mehr vom Stein.
Der König schloss das Tor.
Die Magd muss ohne Gnade sein,
Weil sie die Lieb verlor.

Der Ritter bekennt höhnisch, wie er zur Krone
gelangte:

Fünf Mädchen hatten leere Krüg,
Fünf Mädchen wiesen mir die Stieg
Zur Königin bei Nacht.
Und da es deine Schwestern sind,
Drum hat dich selber ihre Sünd
In Schuldigkeit gebracht.

Der Versucher versteht es, Sulamith in
Niedergeschlagenheit und Selbstvorwürfe hineinzusteuern:

Ich weiss nichts mehr, ich weiss nichts. Nein.
Ich hab' die Pest.

Nun glaubt er, als Versucher an Sulamith herantreten

zu können. Wie Jesus in der Wüste versucht
wurde (Mt 4,1), so Sulamith in der «roten Finsternis»

des Abfalls von Gott (211). Die Versuchungen

Sulamiths: Sie soll vor dem Widersacher Gottes

«niederknien» (ihn offenbar anbeten: vgl. Mt
4,9: «• •• wenn du niederfällst und mich
anbetest»); sie soll verzweifeln ob der Gottverlassenheit
und Verlorenheit der Welt und ihrer selbst:

Nun rast die Erde vogelfrei
Zur Holl, und du bist mit dabei (211).

Der Ritter heuchelt Liebe, er will Sulamith die
Krone übergeben und sie «zur Königin» erheben.
Wie vorher antwortet Sulamith: «Ich bin des
Königs Magd.» Die nächste Versuchung appelliert an
den Opfergeist des Mädchens: Der Fürst dieser
Welt liesse von der Welt ab, wenn er Sulamiths
Herz gewänne; sie könnte damit die Welt «erlösen».

Sulamiths Antwort: «Ich bin die Magd des
Herrn.» Nochmals behauptet der Versucher, Gott



180

sei tot, er sei des Mädchens Herr. Doch Sulamith
widersteht und Michael beendet den Kampf.

«Frau Königin mich schöpfen hiess»

Der Brunnen im Bühnenraum und mit ihm das
Wasser und seine Symbolik verklammern das Stück
und verleihen dem Geschehen Mitte, Festigkeit
und Halt. Er versiegt ob dem Frevel des Kronenraubs

und lodert als irdische Verlängerung der
Hölle auf (211), verschluckt aber den Ritter selbst,
nachdem das Mädchen Sulamith seinen Versuchungen

widerstanden und so das Böse und den Bösen
mit Hilfe des Engels überwunden hat (211 f.).
Darauf fängt der Brunnen wieder zu fliessen an.
Das Wasserlied:

Es läuft ein Wasser, läuft gar süss,
Ein Wasser in der Muld
Frau Königin mich schöpfen hiess,
Drum schöpf ich mit Geduld,

das zu Beginn des Spiels ertönte, klingt wieder auf
und bildet einen harmonischen Schlussakkord.
Das Wasserlied oder das «Lied der Mägde» (erste
Regieanweisung) findet bereits im 2. Bild eine
negative Entsprechung. Das Lied der «törichten
Jungfraun», der leicht verführbaren und untreuen
Mägde, hebt so an:

Ich mag kein Wasser schöpfen gehn,
Weil Wasserdrehn mich plagt.
Frau Königin, ich bin zu schön,
Herr Ritter hat's gesagt (187).

Dem Gehorsam steht der Ungehorsam gegenüber,
dem willigen Dienst die Aufkündigung des Dienstes

und die Selbstherrlichkeit («Frau Königin seh'
selber zu»). Selbstherrlichkeit drückt sich auch im
neuen Refrain aus:

Beim Ringelreihen will ich fein
Ein lustigs Edelfräulein sein,
Trallala, auf der Wiese,

während der Refrain des Klugen-Jungfrauen-Lie-
des mit dem Hoheliedvers (HL 2,10 und 13: «Steh
auf, meine Freundin, meine Schöne, so komm
doch!») auf die Erwählung durch den König
hinweist:

Vom Wasserschöpfen in der Nacht
Sind wilde Tauben aufgewacht.
Steh auf und komm, du Schöne.

Wenn die Magd in Geduld tut, was Frau Königin
ihr aufträgt, mag das Unerhörte geschehen:

Der König hat mich angesehn
Und sagt, ich sei gegrüsst.

Das Antlitz des Königs zu sehen, ihn wiederzusehen,

gehört zu den Wünschen Sulamiths (207).
Hatte nicht einst Jesus auf der Hochzeit zu Kana
durch die Verwandlung von Wasser in Wein den
Anfang seines wunderbaren Wirkens gesetzt - auf
die Fürbitte seiner Mutter hin, die den Dienern
die Weisung gab: «Was er euch sagt, das tut»
(Joh 2, 5)?
Die Tugend des Gehorsams der Jungfrau Maria,
ihr Jasagen zum Willen Gottes: «Ich bin die Magd
des Herrn; mir geschehe, wie du es gesagt hast»
(Lk 1, 38), hat einst die Menschwerdung des Sohnes

Gottes und die Erlösung der Menschen ermöglicht.

Der Gehorsam der jüngsten Magd der Frau
Königin, ihrjasagen zum Willen des Königs, d.h.
Gottes, ihre in der Versuchung (211) standhafte
Treue und Liebe - sie gibt dem Anti-Engel, dem
Ritter, stets die Antwort Marias an den
Verkündigungsengel - bedeuten den Sieg über den
«Drachen». «In deiner Lieb hast du gesiegt», bekennt
Michael (212).
Gehorsam, Treue und Liebe bringen die geraubte
Krone zurück. Sie steigt aus dem neu fliessenden
Brunnen herauf, darin der Kronenräuber und
Usurpator der Macht versank. Scheinbar spielerisch

leicht fällt die Krone dem Wasser schöpfenden

Mädchen, das den Namen der Geliebten im
Hohelied (HL 7,1) trägt, in die Hand. Aber es hat
sie (nach Michaels Erkenntnis) im Kampf erstritten,

in Liebe und Geduld erlitten.
Es singt ein Wasser, singt und kreist
Im Grund mit solchem Ton!
Frau Königin mich schöpfen heisst
Die Magd schöpft ihre Krön (213).

«Alle geleiten Sulamith ins Schloss. Sie bringt der
Königin die Krone zurück», heisst es am Schluss
des Spiels.



Szene aus dem Mysterienspiel «Die Krone Unserer Lieben Frau im Stein» von Silja Walter. Aufführung am 29. September 1946 auf
dem grossen Platz vor der Klosterkirche Mariastein.



182

Die Identifizierung all der Zuschauer und
Blauringmädchen mit Sulamith macht die Wirkung
des Spiels aus. Der ins Spiel Hereingerissene, der
Hereingenommene weiss: Wenn ich ja sage zum
Willen Gottes auf meinem Weg, wenn ich in Liebe

voranschreitend Gott die Treue halte, wenn ich
die Liebe verwirkliche als Mitmensch, als Braut
eines irdischen oder des himmlischen Bräutigams,
als Ehefrau und Mutter, als Gatte und Vater oder
als was immer Gott mich haben will, wenn ich in
Geduld Wasser schöpfe - das tue, was mir
aufgetragen ist, was mich Liebe und Treue zu tun heis-
sen -, dann fällt auch mir die Krone zu, dann
bringe auch ich der Königin die Krone zurück.

Die Krone des Lebens

Es ist das Anliegen des Mysterienspiels (als
Dichtungsgattung), ein Geheimnis Gottes, seines
Reichs und/oder der Heilsgeschichte in Bild,
Handlung und Wort aufleuchten zu lassen. Das

Kronenspiel Silja Walters will, wie bereits
angedeutet, auf das Geheimnis der NachfolgeJesu und
Mariens, auf die Erlebens- und Handlungseinheit
des Christen mit Christus im geheimnisvollen Leib
des Herrn hinweisen.
Sulamith vermag die geraubte Krone der Königin
zurückzugewinnen durch ihre Mariennachfolge,
durch ihre Angleichung an die Lebensaufgabe der
Muttergottes, durch ihr Jawort, das im entscheidenden

Augenblick (in der Versuchung) die Antwort

Marias an den Engel wiederholt: «Ich bin die
Magd des Herrn» (211; Lk 1, 38).
Weil Sulamith durch ihre Gehorsamsbereitschaft
im Willen des Königs steht, wird sie sein Antlitz
wieder sehen können (vgl. 207), wird der König
sie ansehn und sagen, sie «sei gegrüsst», d.h. es

wird ihr die Ehre zuteil, die auch Maria zuteil wurde.

Gemäss Jesu Wort: «Meine Mutter und meine
Brüder sind die, die das Wort Gottes hören und
danach handeln» (Lk 8, 21) ist Sulamith, ist jeder
Christ im Geheimnis des Gottesreiches Mutter
und Bruder und Schwester des Herrn.
Wie Maria schuldlos unter dem Kreuz stand und
trotzdem durch ihr Mit-Leiden mit Jesus, durch

ihren Anteil am LeidenJesu sühnte und an der
Erlösung aller mitwirkte, so auch Sulamith: Das
Mädchen ist un-schuldig am Kronenraub, doch
anerkennt es die Möglichkeit der Kollektivschuld.
Denn das Versagen ihrer Schwestern, der törichten
Mägde, kann irgendwie auch in seinem Verhalten
verborgene Wurzeln besitzen. Folglich ist Sulamith

bereit zur Sühneleistung, d.h. zu ihrem Anteil

an der Sühne. Denn theologisch genau
gesprochen («Einer ist Gott, einer auch Mittler
zwischen Gott und den Menschen: der Mensch
Christusjesus», 1 Tim 2, 5) kann nur Christus sühnen
und die Versöhnung mit Gott herbeiführen, aber
in Vereinigung mit Ihm können und müssen auch
die Glieder an seinem geheimnisvollen Leib -
gemäss der Intensität ihrer Eingliederung und der
Eigenart ihres Auftrags darin - einen Anteil an
Sühne und Versöhnung leisten.
«Sei treu bis in den Tod; dann werde ich dir die
Krone des Lebens7 geben» (Off 2,10). Auch dieses

Wort der Geheimen Offenbarung gilt nicht nur
der Gemeinde in Smyrna oder - im Kronenspiel -
der Königin, es gilt auch Sulamith und allen, die
sich bemühen, den Willen des Vaters im Himmel
zu tun. Im Spiel wird betont, dass es sich um die
Krone ihres Sohnes handelt, die der König der
Königin verleiht. Das wirft auf das Motiv der Krone,

das das ganze Spiel durchzieht, ein besonderes
Licht.

Anmerkungen
'Nach mündlichem Bericht von P. Placidus Meyer (v. 26. 3.
1981).

!Vgl. den nicht signierten Aufsatz «Von der neuen Krone U. L.
Frau im Stein» in: Borromäer-Stimmen/Altdorf 26 (1946/47)
62-65.

!R Max Röthlisberger: Silja Walters Zeugnis. Bonn: Bouvier
1977.

4Das Mysterienspiel «Die Krone ...» befindet sich in den
«Gesammelten Spielen» auf S. 181-213. Zitate werden hier
einfach mit der Seitenzahl belegt.

'Ihre Bücher erscheinen unter ihrem bürgerlichen Namen.
'Vgl. Reinhold Schneider: «Mein Anliegen: Dienst am
Geoffenbarten» (dat. 28. 12. 1943). In: Das Gottesreich in der
Zeit (Reichshof: um 1943), 329-335.

'Wörtlich übersetzt hiesse es «Kranz des Lebens». Auf dieses
Detail wie auch auf eine umfassende Darstellung des Kronenmotivs

und anderer Motive im Spiel kann hier nicht mehr
eingegangen werden.


	Die Krone unserer Lieben Frau im Stein: Zum gleichnamigen Mysterienspiel von Silja Walter

