
Zeitschrift: Mariastein : Monatsblätter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 58 (1981)

Heft: 5

Artikel: "In der Schrift steht geschrieben...". I, Hilfe zum richtigen Verständnis
der Heiligen Schrift

Autor: Bütler, Anselm

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1030871

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1030871
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


154

«In der Schrift steht
geschrieben ...» I
Hilfen zum richtigen Verständnis der Heiligen
Schrift

P. Anselm Bütler

In der Märznummer dieses Jahres wurde ein Artikel

in unserer Zeitschrift veröffentlicht über Sinn
und Praxis des Fastens. Es wurde ein Schrifttext
erklärt nach der traditionsgeschichtlichen Methode.
In diesem Artikel war die Rede von «echten
Wortenjesu», von späteren Zusätzen, von Gemeindebildungen;

das sind Aussagen, die nachösterliche
christliche Gemeinden formuliert und sie Jesus in
den Mund gelegt haben. Für viele Christen wirken
solche Beurteilungen von Worten der Hl. Schrift,
die als nicht von Jesus stammend berichtet
werden, schockierend und verwirrend. Spontan stellen

sie sich die Frage: «Ja, stammen denn nicht
alle Aussagen der Evangelien vonJesus? Die Heilige

Schrift ist doch unfehlbar, und wenn sie berichtet,

dass Jesus dies oder jenes gesagt hat, dann hat
Jesus doch das gesagt. Sonst würde die Heilige
Schrift ja lügen, man könnte ihr nichts mehr glauben.

Unser ganzer Glaube käme ins Wanken!»
Und wenn dann noch gesagt wird, dassjesus dieses

oder jenes Wort nicht in diesem bestimmten
Zusammenhang gesprochen hat, dass um ein
bestimmtes Wort Jesu eine «Geschichte» konstruiert
wurde, dann fällt auf den ersten Blick überhaupt
alles zusammen. Dann weiss ja der christliche Leser

nicht mehr, welche Ereignisse nun geschichtlich

tatsächlich geschehen sind, welche nur
«konstruiert» worden sind. Und dann kommt die
grundsätzliche Frage: «Ist dann nicht überhaupt
alles nur noch Konstruktion, Dichtung, Erfindung

der Evangelisten?» — Findet sich eine
helfende Antwort auf solche Glaubensschwierigkeiten?

Wie ist die Heilige Schrift zu verstehen? Was
will sie wirklich sagen?
In dieser neuen Artikelreihe soll versucht werden,
Hilfen zu bieten zum richtigen Verständnis. Dabei

sollen Fragestellung und Antwort vor allem
sich auf die geschichtlichen Bücher beziehen, die
Evangelien im Neuen Testament.

1. Die Evangelien sind keine Geschichtsprotokolle
Wieso kam man denn dazu, zwischen echten und
unechten Worten jesu zu unterscheiden? Ein kleiner

Vergleich kann uns den Zugang zu solcher
Erklärung der Evangelien erleichtern. Markus, Mat-



155

täus und Lukas berichten vom Gespräch Jesu mit
den Pharisäern über die Ehescheidung. In diesem
Zusammenhang überliefern alle drei Evangelisten
das bekannte Wort Jesu vom Ehebruch. Stellen
wir dieses Wort, wie es die drei Evangelisten
berichten, nebeneinander. Bei Markus sagt Jesus:
«Wer seine Frau aus der Ehe entlässt und eine
andere heiratet, begeht ihr gegenüber Ehebruch.
Auch eine Frau begeht Ehebruch, wenn sie ihren
Mann aus der Ehe entlässt und einen andern
heiratet» (10,11 f.). Bei Lukas sagt Jesus: «Wer seine
Frau aus der Ehe entlässt und eine andere heiratet,
begeht Ehebruch; auch wer eine Frau heiratet, die
von ihrem Mann aus der Ehe entlassen wurde,
begeht Ehebruch» (16, 18). Bei Mattäus wird dieses
WortJesu zweimal berichtet: «Wer seine Frau
entlässt, obwohl kein Fall von Unzucht vorliegt, und
eine andere heiratet, der begeht Ehebruch»
(19, 9); «Wer seine Frau entlässt, obwohl kein Fall
von Unzucht vorliegt, liefert sie dem Ehebruch
aus, und wer eine Frau heiratet, die aus der Ehe
entlassen worden ist, begeht Ehebruch» (5,32).
Der Vergleich dieser verschiedenen Wiedergabe
des Jesus-Wortes macht sichtbar, dass dieses Wort
bei Mattäus eine wichtige Veränderung erfahren
hat durch den Einschub «obwohl kein Fall von
Ehebruch vorliegt». Durch diesen Einschub im
Mattäustext wird Jesus zugeschrieben, dass er an
der Unauflöslichkeit der Ehe nicht unter allen
Umständen festhält, sondern dass er unter
bestimmten Umständen, hier konkret bei Ehebruch,
zugesteht, dass eine gültig geschlossene Ehe
geschieden werden kann, so dass die Ehepartner eine
neue gültige Ehe eingehen können. - Wie ist das
aber zu vereinbaren mit dem Text bei Markus, wo
Jesus absolut jede Ehescheidung ausschliesst? Was
ist nun wirklich das echte Wort Jesu?
Gerade diese Beobachtung zeigt, dass die Evangelien

keinen genau protokollierten Bericht vonJesu
Leben, Lehre und Wirken liefern. Die Frage, die
wir zu stellen gewohnt sind: Was ist nun wirklich
genau geschehen? ist bei den Evangelien fehl am
Platz. Sie wollen gar nicht genau berichten, was
geschehen ist.
Dass die Evangelien kein genaues Geschichtspro¬

tokoll sind, zeigt uns noch eine andere Beobachtung.

Sie alle kennen wohl vom Religionsunterricht
her die Frage: «Wie lange hatJesu öffentliche

Tätigkeit gedauert?» Die gewöhnliche Antwort
lautete: ungefähr drei Jahre. Für diese Zeitangabe
stützte man sich auf das Johannesevangelium.
Dieses berichtet davon, dass Jesus dreimal zum
Osterfest nach Jerusalem hinaufgezogen ist. Bei
den andern Evangelien sieht das aber anders aus.
Diese berichten nur von einem einzigen Gang
nach Jerusalem zum Osterfest. Wenn wir den
geographischen Verlauf der öffentlichen Tätigkeit
Jesu, wie er in den drei andern Evangelien geschildert

wird, genauer beobachten, können wir ein
sogenanntes «Weg-Schema» feststellen. Grob
gesagt: sie ordnen alles Wirken in der Öffentlichkeit
ein in den einmaligen Weg, denjesus von Galiläa
nach Jerusalem gegangen ist. Es braucht keine

grosse Überlegung, um zu erkennen, dass dies
eine künstliche Darstellung des geographischen
Verlaufes vonJesu öffentlichem Wirken ist. Allerdings

ist diese künstliche Darstellung nicht
willkürlich gewählt. Dahinter steht vielmehr eine
«theologische» Absicht.
Wir können noch andere ähnliche unhistorische
Angaben in den Evangelien feststellen. Da ist
zum Beispiel das Verhalten der beiden Verbrecher,

die zusammen mit Jesus gekreuzigt wurden.
Mattäus und Markus berichten von diesen:
«Ebenso beschimpften ihn die beiden Räuber, die
man zusammen mit ihm gekreuzigt hatte» (Mt 27,
40; Mk 15, 32). Bei Lukas lesen wir hingegen mit
nicht geringem Erstaunen: «Einer der Verbrecher,
die neben ihm hingen, verhöhnte ihn Der
andere aber wies diesen zurecht und sagt: Nicht einmal

du fürchtest Gott? Uns geschieht recht,
wir erhalten den Lohn für unsere Taten; dieser
aber hat nichts Unrechtes getan. Dann sagte er:
Jesus, denk an mich, wenn du in dein Reich
kommst.» (Lk 23, 39—42). Oder das Verhalten
Jesu am Kreuz. Bei Mattäus und Markus wird
berichtet: «Jesus schrie noch einmal laut auf. Dann
hauchte er den Geist aus» (Mt 27, 50; Mk 15, 37).
Lukas berichtet: «Jesus rief laut: Vater, in deine
Hände lege ich meinen Geist. Nach diesen Wor-



156

ten hauchte er seinen Geist aus» (Lk 23, 46). Und
bei Johannes: «Jesus sprach: es ist vollbracht. Und
er neigte das Haupt und gab seinen Geist auf» (Jo
19, 30). Warum diese Verschiedenheiten? Eine

genauere Untersuchung der einzelnen Evangelien
zeigt, dass hinter diesen Besonderheiten immer
eine theologische Absicht steht. Die Evangelisten
wollen damit eine ganz bestimmte Glaubensaussage

machen.

2. Die Evangelien sind Glaubenszeugnisse und
Werbeschriften

Mit dieser Aussage sind wir dem Verständnis der
Evangelien ziemlich nahe gerückt. Die Evangelien
sind keine Geschichtswerke, erst recht nicht
protokollartige Wiedergaben all dessen, was im Leben
Jesu sich abgespielt hat. Sie sind werbende
Glaubensschriften. Damit ist es klar, dass wir die
Evangelien nicht richtig verstehen können, wenn wir
sie lesen mit der Frage: Was ist denn nun eigentlich

geschehen? Auf diese Frage geben die
Evangelien keine befriedigende Antwort. Im Gegenteil,

mit dieser Fragestellung erscheinen die
Evangelien als widersprüchlich. Und von daher ist der
Schritt kurz zum Urteil: also sind sie nicht
glaubwürdig, und erst recht sind sie nicht unfehlbar.
Doch, die Evangelien sind sehr glaubwürdig und
sind unfehlbar. Nur müssen wir an sie die richtige
Frage stellen. Und die erste und entscheidende
Frage, die wir an die Evangelien stellen müssen,
um diese richtig zu verstehen, muss lauten: Was
wollen sie eigentlich aussagen? Was ist die
Aussageabsicht der Evangelien? Mit andern Worten
heisst das: Wenn wir die Evangelien richtig verstehen

wollen, müssen wir unterscheiden zwischen
der Aussageabsicht der Evangelisten und den
«Stilmitteln», die sie gebrauchen, um den Lesern
der Evangelien diese Aussageabsicht leicht
verständlich erkennbar zu machen.
Diese Stilmittel waren damals wenigstens zum
Teil andere, als wir sie heute kennen. Und einer
dieser Unterschiede bestand nun eben gerade darin,

dass die damaligen Leser unsere heute gewohnte
Fragestellung gar nicht interessierte: «Was

geschah nun wirklich?» Die damaligen Leser und

Hörer der Evangelien hatten noch gar kein solches
Geschichtsbewusstsein und Geschichtsinteresse.
Ihnen war zum vornherein klar: Religiöse Schriften

wollen Glaubensbotschaft verkünden, nicht
geschichtliche Ereignisse «unverfälscht» berichten.
Die damaligen Leser und Hörer waren gewohnt,
dass Schriftsteller ohne weiteres sogenannte
historische Tatsachen «verfälschten», um ihre Aussageabsicht

den Lesern und Hörern verständlich zu
machen. So etwas beurteilte man gar nicht als

Fälschung.

Das wird wieder ersichtlich aus einer Praxis, die
uns als «Lüge» vorkommt, die damals aber ganz
normal war, gar nicht als Lüge betrachtet wurde.
Viele Werke wurden einem berühmten Manne als

Autor zugeschrieben, obwohl dieser sie gar nicht
verfasst hatte. So wurden zum Beispiel die meisten

Psalmen David zugeschrieben, obwohl David
von den bekannten 150 Psalmen nur die allerwenigsten

gedichtet hatte. Ebenso wurden verschiedene

Briefe, die sich im Neuen Testament finden,
dem hl. Paulus als Autor zugeschrieben, obwohl
er diese nicht verfasst hatte. Die Verfasser dieser
Briefe schrieben so, als ob Paulus sie schreiben
würde. So lesen wir zum Beispiel am Anfang des

Kolosserbriefes, der sicher nicht von Paulus
geschrieben wurde: «Paulus, durch den Willen Gottes

Apostel Jesu Christi an die heiligen Brüder
in Kolossä .» (Kol 1,1). Der Briefschreiber gibt
sich also als der Apostel Paulus aus. Das betrachtete

er gar nicht als Schwindel und Betrug. Und
zwar deshalb nicht, weil er inhaltlich die Lehre des

Apostels Paulus im Brief darlegte; allerdings nicht
wortwörtlich, sondern angewandt auf eine neue
konkrete Situation. Der Verfasser des Kolosserbriefes

ging aus von einer Lehre des Paulus und
fragte sich: Wie würde Paulus diese Lehre formulieren,

damit sie auf die konkrete Situation der
Christen in Kolossä passt? Er entwickelte die Lehre
des Paulus weiter, aber so, dass er sagen konnte : in
dieser Weiterentwicklung ist der Kern der Lehre
des hl. Paulus gewahrt. Konkret: Es war eine
Kernthese des hl. Paulus, dass durch Christus die
Unterschiede zwischen Juden und Heiden
aufgehoben sind und alle gleiches Bürgerrecht von Gott



157

empfangen haben. Da in Kolossä nun eine Irrlehre
sich breitmachte, welche behauptete, die

kosmischen Kräfte seien Christus nicht unterworfen,
entwickelt der Verfasser des Kolosserbriefes diese
Kernthese von Christus als dem Versöhner der
Menschen weiter zu Christus als dem Herrn,
Haupt, Versöhner der ganzen geschaffenen
Wirklichkeit, auch aller kosmischen Kräfte: Christus
hat durch seinen Kreuzestod das all versöhnt (Kol
1,20), er triumphiert über alle gottfeindlichen
Mächte und Gewalten (Kol 2, 15).
Jetzt können wir auch eine Antwort finden für das

Verständnis des ersten Beispiels, das wir studiert
haben: Jesu Lehre von der Unauflöslichkeit der
Ehe. Wenn im Mattäusevangelium in Jesu Aussage

über die Unauflöslichkeit der Ehe ein
einschränkender Einschub gemacht wurde, so
deshalb, weil man überzeugt war: In dieser konkreten
Situation hätte Jesus es auch so gesagt.
Entscheidend ist also zum richtigen Verständnis
der Evangelien, dass wir zu erkennen suchen, was
die Aussageabsicht einer bestimmten Stelle und
dann des ganzen Evangeliums ist.
Welches ist denn die letzte Aussageabsicht aller
Evangelienschriften? Wohl am klarsten und schönsten

ist das am Schluss des Johannesevangeliums
gesagt: «Noch viele andere Zeichen hat Jesus vor
seinen Jüngern getan, die in diesem Buch nicht
aufgeschrieben sind. Diese aber sind aufgeschrieben,

damit ihr glaubt, dass Jesus der Messias ist,
der Sohn Gottes, und damit ihr durch den Glauben

das Leben habt in seinem Namen» (Jo 20,
30f.). Die Evangelien sind eigentliche
Werbeschriften, die für Jesus und den Glauben an ihn
bei den Leuten werben wollen. Damals waren die
Menschen im Mittelmeerraum und besonders in
Palästina religiös hoch sensibilisiert. Man kann
ohne weiteres sagen, dass damals eine eigentliche
religiöse «Hochstimmung» herrschte. Die
Menschen waren auf der Suche nach einem religiösen
Führer, einem Erlöser, der ihnen Gemeinschaft
mit Gott vermittelte. Und Jesus war nicht der
einzige, der damals mit diesem Anspruch auftrat,
von Gott gesandt zu sein, um die Menschen zur
Gemeinschaft mit Gott zu führen. Er war auch

nicht der einzige Wundertäter. Es gab zur Zeit
Jesu im Mittelmeerraum unzählige berühmte
Wundertäter.
In diese konkrete Situation hinein nun verkündeten

die Evangelien ihre Botschaft: Jesus ist der
gesuchte Erlöser, der Sohn Gottes, der Messias, der
Herr usw. Und die Verkünder und Schriftsteller
standen vor der Aufgabe: Wie können wir den
Leuten verständlich machen, dassjesus der eigentliche

wahre und einzige Erlöser ist? Wie können
wir die Menschen zum Glauben an Jesus als Erlöser

bringen? Unter anderen stellte sich ihnen dabei

gerade das Problem, dass von andern
Menschen zahlreiche Wunder berichtet wurden. Das
stellte die Boten Jesu vor die Situation: Jesus ist
der überragende Wundertäter, er besitzt wirklich
göttliche Wunderkraft. Er konnte alle diese Wunder

wirken, die andere wirkten, auch wenn er sie

nicht gewirkt hat. Um das den Menschen damals
verständlich zu machen, dass Jesus wirklich die

grösste Wunderkraft besass, gab es nur eine
Möglichkeit: Man musste Jesus all jene Wunder
zuschreiben, die andere gewirkt hatten. Und man
durfte das auch, weil er ja das auch gekonnt hätte.
Darum «erfanden» die Glaubensboten Jesu nun
Wunder, die Jesus gewirkt habe, auch wenn er sie

nicht gewirkt hatte. Denn Wunder waren nicht
Selbstzweck, sondern sie waren Zeichen, dass mit
Jesus das Reich Gottes angebrochen war, dassjesus

genau jener Erlöser war, jener von Gott erwählte
und beauftragte Mensch, den damals «die ganze
Welt» suchte. Und aus dem gleichen Grund sind
auch Worte Jesu «erfunden» worden, um seine
Lehre zeitgemäss verständlich zu machen.
Für uns heute, mit unserem anderen Verständnis
von geschichtlicher Wahrheit, ist solches Vorgehen

schwer fassbar und verständlich. Wir stehen
da vor einer uns fremden Welt. Aber wir können
die Evangelien nur dann richtig verstehen, wenn
wir uns in diese fremde Welt hineinversetzen. Das

gelingt uns nicht leicht. Es braucht Anstrengung
und dauernde Einübung. Vor allem müssen wir
uns von unserer spontanen Fragehaltung befreien:
«Ist das, was die Evangelien berichten, wirklich
geschehen?» Wir müssen immer wieder bewusst die



158

Fragehaltung einnehmen: «Was will der Evangelist

mit diesem Bericht aussagen?»
Diese Art, die Bibel zu lesen und zu verstehen,
nämlich die Absicht des Verfassers bei den jeweiligen

Abschnitten zu erforschen, lehrt auch das

II. Vatikanische Konzil. In der dogmatischen
Konstitution über die göttliche Offenbarung gibt
das Konzil folgende Anweisung über die Art und
Weise, die Hl. Schrift auszulegen: «Da aber Gott
in der Hl. Schrift durch Menschen nach
Menschenart gesprochen hat, muss der Schrifterklärer,
um zu erfassen, was Gott uns mitteilen wollte;
sorgfältig nachforschen, was die heiligen Schriftsteller

wirklich haben sagen wollen, und was Gott
mit ihren Worten kundzutun für gut befunden
hat» (Nr. 12).
Natürlich stellt sich dabei die Frage: «Hat dann
die Bibel überhaupt keinen geschichtlichen Inhalt
mehr? Darauf ist klar zu antworten: doch! Aber
der geschichtliche Inhalt muss im richtigen Sinn
verstanden werden. Dieser ganzen Frage nach der
Geschichtlichkeit der biblischen Berichte soll in
der nächsten Folge dieser Artikelreihe nachgegangen

werden.

Das Benediktusfest 1981
in Mariastein

«Heute wurde der heilige Benedikt in strahlendem
Glänze von Engeln aufgenommen ...» So singen
wir Benediktinermönche jeweils am Festtag des

Heimganges unseres Ordensgründers. Wie alljährlich

durften wir auch in diesem Jahr des Tages, an
dem unser Heiliger Vater Benedikt in Gottes
Herrlichkeit eingehen konnte, mit Freude und
Dankbarkeit gedenken.
Der heutige Tag war für unser Kloster aber ein
Grund zu besonderer Freude und Dankbarkeit:
Heute konnte der neu renovierte Konventbau die
kirchliche Weihe empfangen; damit sind auch die
grössten Arbeiten abgeschlossen. Ausserdem hat
der hl. Benedikt unserer Klosterfamilie ein grosses
Geschenk bereitet: Abt Mauritius durfte in unserem

feierlichen Morgenlob, das wir in der erneuerten

Benediktskapelle sangen, drei junge Männer
ins Noviziat aufnehmen und ihnen das Kleid des

Ordensgründers reichen.
Um in der gemeinsamen Feier der heiligen Eucharistie

Gott zu danken, fanden sich unsere Gäste
und Freunde in der Basilika zum feierlichen Got-


	"In der Schrift steht geschrieben...". I, Hilfe zum richtigen Verständnis der Heiligen Schrift

