
Zeitschrift: Mariastein : Monatsblätter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 58 (1981)

Heft: 5

Artikel: Unruhig ist unser Herz.... IX

Autor: Bütler, Anselm

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1030869

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1030869
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


145

Unruhig
ist unser Herz IX
P. Anselm Bütler

Der «Ort» religiöser Erfahrung

In der letzten Folge dieser Artikelreihe war die
Rede vom Wesen religiöser Erfahrung. Dabei wurde

festgestellt: Religiöse Erfahrung besagt in
besonderer Weise, dass ich in meinem Innersten eine
Kraft spüre, von der ich zugleich weiss, dass sie

nicht von mir kommt, dass sie letztlich nur von
Gott kommen kann. Die Auswirkung dieser Kraft
kann verschieden sein. Sie kann in mir bewusst
werden lassen, dass ich in einer tiefsten Gemeinschaft

mit Gott und mit der ganzen Wirklichkeit
stehe; sie kann mich mit einer tiefsten Freude
erfüllen, mit einem inneren Frieden, «den die Welt
nicht geben kann»; sie kann mich befähigen zu
Werken und Haltungen der Nächstenliebe, zu der
ich aus eigener Kraft nicht fähig werde. In diesem
Artikel soll der Frage nachgegangen werden, wo
ich solche religiöse Erfahrungen machen kann. Für
viele Menschen unserer Zeit scheint dies eine
unnötige Frage zu sein. Aber ist sie es wirklich?
Könnte es nicht sein, dass es bestimmte «Orte»
gibt, an denen «das Göttliche» diese Kraft den
Menschen schenkt?

1. Das «Heiligtum» als Ort religiöser Erfahrung
Wenn wir die verschiedenen Religionen etwas
studieren, entdecken wir bald, dass es sozusagen in
allen Religionen «privilegierte Orte» religiöser
Erfahrung gab. Dies waren die Heiligtümer. Dabei
konnte solch ein Ort auf zweifache Weise entstehen.

Die eine Weise ging so vor sich, dass
Menschen in ihrer Umwelt etwas ganz Fremdartiges
entdeckten, zum Beispiel einen gewaltigen Baum,
oder auch einen verkrüppelten Baum, der
vielleicht durch einen Blitzschlag getroffen worden
war. Solch fremdartige Erscheinungen konnten
sich diese Menschen nur so erklären, dass hier eine
«weltfremde» Kraft am Werke war und noch ist,
das Göttliche, der Gott. Und nun machten sie
diesen Gegenstand und den dazugehörigen Ort
zu einem «heiligen Ort», machten daraus ein
Heiligtum und waren überzeugt, dass sie hier göttliche

Kraft erfahren und empfangen konnten. Die
zweite Weise ging so vor sich, dass Menschen ir-



146

gendwo plötzlich das Religiöse, Göttliche erfuhren

und nun diesen Ort «heiligten», ein Heiligtum
erbauten, zum Beispiel einen Altar. Wir kennen
diese Weise, wie ein «heiliger Ort» entstand, aus
der Geschichte Jakobs im Alten Testament. Jakob
war auf der Flucht vor seinem Bruder Esau. Dabei
kam er an einen bestimmten Ort, wo er übernachtete.

«Er nahm einen von den Steinen dieses Ortes,

legte ihn unter seinen Kopf und schlief ein.
Da hatte er einen Traum: Er sah eine Treppe, die
auf der Erde stand und bis zum Himmel reichte.
Auf ihr stiegen Engel Gottes auf und nieder. Und
siehe, der Herr stand oben und sprach: Ich bin der
Herr, der Gott deines Vaters Abraham und der
Gott Isaaks. Das Land, auf dem du liegst, will ich
dir und deinen Nachkommen geben .Jakob
erwachte aus seinem Schlaf und sagte: Wirklich, der
Herr ist an diesem Ort, und ich wusste es nicht.
Furcht überkam ihn, und er sagte: Wie
ehrfurchtgebietend ist dieser Ort! Hier ist nichts anderes als
das Haus Gottes und das Tor des Himmels. Jakob
stand früh am Morgen auf, nahm den Stein, den
er unter seinen Kopf gelegt hatte, stellte ihn als

Steinmal auf und goss Öl darauf. Dann gab er
dem Ort den Namen Bet-El (das heisst Gotteshaus)»

(Gen 28,11-19).
Ob ein heiliger Ort nun auf diese oder die andere
Weise entstand: entscheidend war, dass die
Menschen glaubten, an solchen und nur an solchen
Orten könnten sie Gott und seine Kraft erfahren.
An anderen Orten sei das nicht möglich, weil Gott
nur an solchen Orten zugegen sei und wirke. Deshalb

teilten sie die ganze Umwelt, in der sie

lebten, in zwei Kategorien ein: in heilige und nicht
heilige Orte und Wirklichkeiten. Von dieser
Einteilung oder Unterscheidung der Wirklichkeit
stammt der Unterschied, den wir ausdrücken mit
den Bezeichnungen: sakral und profan. Das
Fremdwort «Fanum» bezeichnet das Heiligtum, in
dem Gott wirkend gegenwärtig war. Das «Profane»

bezeichnet wörtlich übersetzt das Gebiet vor
diesem Heiligtum, ausserhalb dieses Heiligtums.
Profane Wirklichkeit meinte also jene, an der
Gott nicht zugegen war.
Auch die Glaubenden des Alten Bundes waren

von dieser Überzeugung geprägt, dass Gott nur
oder wenigstens vor allem im Heiligtum, im Tempel

gegenwärtig war. Das bezeugen verschiedene
Psalmen, in denen die Beter zum Ausdruck bringen,

dass sie Sehnsucht haben nach dem Tempel,
weil Gott dort rettend und beglückend erfahren
werden konnte. So sang der Beter in Psalm 84:
«Wie freundlich ist deine Wohnung, Herr der
Heerscharen! Meine Seele verzehrt sich in Sehnsucht

nach den Vorhöfen des Herrn, mein Herz
und mein Leib jauchzen hin zum lebendigen
Gott. Wohl denen, die in deinem Hause wohnen,

die dich loben allezeit. Denn in deinen
Vorhöfen ein einziger Tag ist besser als tausend
andere Denn Gott, der Herr, ist Sonne und
Schild, er schenkt Gnade und Herrlichkeit.» Oder
in Psalm 63: «Gott, du mein Gott, dich suche ich,
meine Seele dürstet nach dir. Nach dir schmachtet
mein Leib wie dürres, lechzendes Land ohne Wasser.

Darum halte ich Ausschau nach dir im Heiligtum,

um deine Macht und Herrlichkeit zu sehen.»

2. Jesus hebt den Unterschied sakral-profan auf
Jesus verkündet gegenüber dieser Unterscheidung
und Aussonderung bestimmter Orte als «heilige
Orte», dass Gott überall zugegen ist, überall
erfahren werden kann. Bekannt ist das Gespräch
Jesu mit der Samariterin am Jakobsbrunnen. Im
Verlauf des Gespräches stellt die Frau aus Samaria
eine typische Frage, die voraussetzt, dass Gott nur
an bestimmten Orten zugegen und erfahrbar ist:
«Unsere Väter haben auf diesem Berg Gott
angebetet; ihr aber sagt, in Jerusalem sei die Stätte, wo
man anbeten muss. Jesus sprach zu ihr: Glaube
mir, Frau, die Stunde kommt, zu der ihr weder
auf diesem Berg noch in Jerusalem den Vater
anbeten werdet. Die Stunde kommt, und sie ist
schon da, zu der die wahren Beter den Vater anbeten

werden im Geist und in der Wahrheit; denn
so will der Vater angebetet werden. Gott ist Geist,
und alle, die ihn anbeten, müssen im Geist und in
der Wahrheit anbeten» (Jo 4, 19-24).
Der tiefere Grund, dass Gotteserfahrung nicht an
«heilige Orte» gebunden ist, liegt in dem, was wir
die «sakramentale Struktur der Wirklichkeit» nen-





148

nen. Unter Sakrament verstehen wir ganz allgemein

die in einem sichtbaren Zeichen unsichtbar
anwesende Wirkkraft bzw. den darin anwesenden,

wirkenden Gott, der in und durch diese
sichtbare Wirklichkeit dem Menschen wirkend
begegnet. Diese sakramentale Struktur der Wirklichkeit

gründet in ihrer Eigenschaft als Schöpfung.
Die Schöpfung ist eine Offenbarung Gottes. Dabei

ist die Schöpfung nicht zu verstehen als etwas,
das Gott «am Anfang» gewirkt hat. Schöpfung
und damit auch Gottes Offenbarung darin ist
geschichtliche Wirklichkeit. Gott offenbart sich in
der Schöpfung als' Geschichte in je verschiedenen
Phasen und je verschiedener Intensität.
Die sakramentale Struktur der Wirklichkeit um-
fasst zwar die ganze Schöpfung in einer Einheit,
aber diese Einheit ist gestuft. Die Schöpfung selber

ist, wie oben soeben gesagt, ihre erste Verwirk-
lichung. «Die Schöpfung ist Zeugnis der Liebe
Gottes, Spur seines Heiles und daher Weg für alle
Kreaturen» (W. Beinert). Das gilt vor allem vom
Menschen, der ausdrücklich Gottes Bild und
Gleichnis ist. Noch deutlicher offenbart sich Gott
im Bund, den er mit verschiedenen Menschen
geschlossen hat: Adam, Noah, Mose, und schliesslich

mit dem auserwählten Volk eingegangen ist.
«Gottes Volk ist Sakrament, um dessentwillen alle
andere Sakramentalität, auch die der Schöpfung,
existiert» (W. Beinert). Dieser Bund kommt zur
höchsten Vollendung in Christus. Er ist der Bund
schlechthin. Er ist das Ursakrament. «Auf ihn waren

die bisherigen sakramentalen Realisierungen
hingeordnet. Von ihm gehen die kommenden aus
und bleiben gleichzeitig auf ihn verwiesen»

(W. Beinert). Aber wenn auch die ganze
Wirklichkeit in ihrer «Sakramentalität» von Christus
her und auf ihn hin strukturiert ist, so hat er sich
doch einen besonderen «Ort» geschaffen, an dem
er auf intensivere Weise gegenwärtig und daher
auch erfahrbar ist: die Kirche. Sie hat zu Christus
eine denkbar innige Beziehung: Er ist Haupt,
Weinstock, Bräutigam der Kirche. Das heisst aber
nicht, dass Gottes Gegenwart in Christus nun auf
die Kirche beschränkt ist. Die Kirche ist als
Zeichen der Gegenwart Gottes in Christus unter den

Menschen zugleich «Ermöglichung», Sakrament
der Gegenwart Gottes in Christus in der ganzen
Schöpfung, in der ganzen Menschheit. Durch die
Kirche hat die konkrete jetzige Schöpfung in dieser

jetzigen heilsgeschichtlichen Situation Anteil
an der sakramentalen Wirklichkeit. Beide aber,
Kirche und Welt, bleiben in ihrer sakramentalen
Wirklichkeit auf Christus bezogen, von dem her
ihnen die Qualität des Sakramentalen zukommt.
Zusammenfassend können wir zu dieser
sakramentalen Struktur der ganzen Wirklichkeit sagen:
Sakramentale Wirklichkeit besagt ein «Sich-Zei-

gen oder Aufgehen dieses Heiligen in den Gestalten

der Welt, wie diese Gestalten der Welt zum
jeweiligen geschichtlichen In-der-Welt-Sein des
Menschen gehören. Das heisst: Das Heilige und
Ewige zeigt sich in den begrenzten und vergänglichen

Gestalten der Welt. Und so werden diese für
die ursprüngliche Erfahrung des Menschen zu
Symbolen, d.h. zu bedeutsamen Zeichen, in
denen sich das Unendliche und Ewige und Göttliche
lebendig anzeigt und den Menschen zuspricht»
(B.Welte).

3. Situationsbedingte Erschwerung heutiger
Gotteserfahrung

Gott spricht den Menschen in allen Erscheinungsformen

geschöpflicher Wirklichkeit an. Aber dies
geschieht immer auf «geschichtliche Weise». Dies
besagt ein Zweifaches: «Der heilige Gott spricht
von seiner Seite her in wechselnden Weisen und
Symbolen Die menschliche Antwort kann
viele Varianten und Stufen durchlaufen. Und
dies nicht nur im Blick auf den einzelnen
Menschen, sondern auch im Blick auf das, was die
menschliche Gesellschaft im ganzen und in ihrem
geschichtlichen Gang bestimmt» (B. Welte).
Hier, auf dieser menschlichen Seite, stehen wir
heute in einer eigentlichen Kulturkrise. Diese hier
gemeinte Kulturkrise ist das, was wir mit «säkularisierter

Welt» bezeichnen. In der Bibel wie auch
für den mittelalterlichen Menschen war Gott eine
gesellschaftliche Grösse, die keine Probleme
verursachte. Es war ein leichtes, die Tätigkeit Gottes
in der Welt zu sehen und wichtige Dimensionen



149

des Lebens als das zu erfassen, was wir mit einem
theologischen Ausdruck «Gnade» nennen, eben
jene Kraft, die wir in uns spüren, von der wir aber

zugleich wissen, dass sie nicht von uns stammt,
sondern uns geschenkt ist. Heute jedoch ist uns
diese Unmittelbarkeit fremd. «Kulturell betrachtet,

ist Gott zu einer leeren Vokabel geworden. Es

gibt - sogar innerhalb des Christentums - als

stillschweigendes kulturelles Phänomen den praktischen

Atheismus» (L. Boff). Das Verständnis Gottes

als jener Wirklichkeit, die in den Dingen
erscheint, hat keine Geltung mehr. Da ist die
Geschichte der Menschen. Da sind die künstlichen
technischen Erzeugnisse, die wir schaffen - nicht
mehr die natürliche Welt, die von Gott spricht,
sondern «eine Welt aus zweiter Hand, die vom
Menschen spricht. Geschichtlich betrachtet ist
nämlich so gut wie alles nicht das Werk Gottes,
sondern das Werk menschlicher Arbeit, die die
Natur verändert und dem Geschichtsentwurf des

Menschen angleicht» (L. Boff).
Weil die heutige kulturelle Situation sich von
früheren Epochen scharf abhebt, wird auch die Form
und der Anlass der religiösen Erfahrung heute
anders sein als früher. Es stellt sich die Frage: Welche
Erfahrungen und Wahrnehmungen eröffnen dem
heutigen Menschen die religiöse Wirklichkeit,
Tiefendimension der geschichtlichen Wirklichkeit?

Ist heute die Welt als materielle Umwelt
noch ein so wichtiger Ort religiöser Erfahrung?
Wie wird der Mensch von heute religiös angesprochen?

Sicher ist einmal festzuhalten, dass wir heute
nicht mehr ohne weiteres von der Geschöpflich-
keit der Welt und des Menschen ausgehen können.

«Unser Weltverständnis ist geschichtlich und
nicht naturbezogen. Das heisst mit anderen Worten:

Unser menschliches Leben unterliegt
Wandlungsprozessen, die nicht aus mechanischen
Abläufen der Natur, sondern von Eingriffen des
Menschen herrühren» (L. Boff). - Aber es eröffnet
sich heute eine neue Chance, die in dieser Form
früher nicht wahrgenommen wurde: der Mensch
selber und der Mitmensch. Unsere Zeit ist
gekennzeichnet durch eine besondere Wertung des Men¬

schen als Person, die als letzte Wirklichkeit auf
keine andere Wirklichkeit zurückgeführt werden
kann. «Person wird heute verstanden als Offenheit
und deshalb als Chance zur Begegnung und
Bereicherung. Begegnung im vollen Sinn des Wortes
heisst personale Offenheit, die sich mit einer
andern Offenheit trifft. Solche Begegnung verändert
beide Begegnende, weil sie ja wechselseitige
Anerkennung, Vertrauen, Dank, Ehrlichkeit, Treue
beinhaltet. Sie vermittelt eine unvorhergesehene
Sinnfülle. Keiner konnte mit ihr als etwas
Notwendigem rechnen. Dennoch hat sie sich ereignet,
ist sie aus zwei freien Personen hervorgegangen»
(L. Boff). So kann man sagen, Begegnung bedeute
Wachstum in Sein und Leben wie auch Verwirklichung

all der unverdienten und unbegründbaren
Möglichkeiten im Menschen. In dieser Erfahrung
der Erfüllung durch den Mitmenschen und im
Empfangen und Geben dürfte sich das einstellen,
was wir Erfahrung Gottes genannt haben: Ich
erfahre eine Kraft in mir, die in meinem Innersten
wurzelt und von der ich doch weiss, dass sie nicht
von mir stammt. In dieser Sicht bekommt heute
auch der «religiöse Ort» wieder eine neue Aktualität

für die Erfahrung Gottes: die Glaubensgemeinschaft,

die sich verwirklicht im kultischen
Tun, im gemeinsamen Hören auf das Wort Gottes,

in der gemeinsamen Verwirklichung des

Liebesgebotes durch den Einsatz für die Armen und
Notleidenden.
Damit ist nicht gesagt, dass die «profane»
Wirklichkeit, die materielle Umwelt kein möglicher
Ort für Gotteserfahrung mehr sei. Er behält seine
Sakramentalität. Aber es braucht eine neue
«Form», einen neuen Zugang, um in der Welt die
verborgene Gegenwart Gottes zu entdecken. Die
nächsten Folgen dieser Artikel möchten versuchen,

dazu einige Hinweise zu geben.


	Unruhig ist unser Herz.... IX

