
Zeitschrift: Mariastein : Monatsblätter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 58 (1981)

Heft: 3

Artikel: Unruhig ist unser Herz.... IX

Autor: Bütler, Anselm

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1030862

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1030862
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


61

Unruhig ist unser
Herz IX
P. Anselm Bütler

Was ist religiöse Erfahrung?
«Seit geraumer Zeit ertönt der Ruf nach Erfahrung
auch innerhalb der christlichen Kirchen so laut,
dass er nicht mehr überhört werden darf. Am
deutlichsten wird er in zwei Bewegungen
vernehmbar, die man als <meditativ> und charisma¬

tisch) umschreiben kann. Der charismatische
Impuls hat es anscheinend leichter, sich in der Kirche
zu integrieren Die meditative Bewegung
wird aber von der Amts- und Theologenkirche
immer noch zu wenig beachtet. Das lässt sich schon
an der Tatsache ermessen, dass die zum grossen
Teil von C. G. Jung beeinflussten psychologischen
Bemühungen um Meditation kaum einen Einfluss
auf die zentrale christliche Meditation gehabt
haben Dafür aber wächst im ausserkirchlichen
Bereich dasjenige, was damit gemeint ist, also die
methodische Suche nach Tiefenerfahrung Für
das Christentum sollte diese Entwicklung ein
Zeichen dafür sein, dass der Mensch von heute Erfahrung

auch im religiösen Bereich sucht; dass aber
das augenblickliche Christentum seine Erwartungen

nicht voll erfüllt. Ein Christentum, das an
dieser Sachlage vorbeisähe, würde sich aufs
Abstellgleis begeben» (J. Sudbrack).
Es ist überflüssig, diese ernste Aussage eines
Fachmannes für Fragen religiöser Erfahrung besonders

zu kommentieren. Sie zeigt den Ernst der Lage
dringend auf. Hingegen ist nicht immer ganz
klar, was unter religiöser Erfahrung letztlich
verstanden wird, um was es in der religiösen Erfahrung

im tiefsten geht, was da eigentlich erfahren
wird? Dieser Artikel will versuchen, auf diese Frage

eine klärende Antwort zu geben.

1. Allgemeines zur Erfahrung
Wir alle kennen das Sprichwort: «Gebrannte Kinder

fürchten das Feuer». Was steckt eigentlich hinter

diesem Sprichwort? Es geht um die Tatsache
einer Wirklichkeitserfahrung. Die Eltern können
das Kind warnen und mahnen, heisse Gegenstände

nicht zu berühren, die heisse Kochplatte, das
heisse Bügeleisen usw. Wir können dem Kind die
Folgen schildern: das brennt, bereitet Schmerzen,
tut weh. Das Kind hört das alles, aber es kann sich

eigentlich nichts darunter vorstellen. Und nun
wird es von der Neugierde gestochen, es berührt
bewusst das heisse Bügeleisen. Und nun kommt
der Schrei: «Au, das tut weh!» Das Kind hat eine
Erfahrung gemacht, die ihm für das Leben
hilfreich sein wird.



62

Auch in anderen Zusammenhängen spricht man
im Alltag von der Erfahrung. Bekannt ist das

Streitgespräch zwischen Vater und Sohn. Der Vater

gibt Belehrung und beruft sich atlf Erfahrung:
«Ich weiss, was das Richtige ist, ich habe da meine
Erfahrungen gemacht!» Und der Sohn: Er hört
skeptisch zu, glaubt nicht und sagt schliesslich:
«Das glaube ich nicht, da will ich einmal selber
erfahren, ob das stimmt.» — Ein anderes Beispiel:
Man spricht von einem erfahrenen Autofahrer,
Piloten usw. Was steckt da dahinter? Sicher mehr als

rein theoretisches Wissen. Es kann einer die beste
theoretische Autofahrprüfung ablegen, aber im
Verkehr ist er total hilflos, eben unerfahren. Oder
beim Piloten: Wir sprechen von einem erfahrenen
Piloten und meinen damit jemanden, der sein
Handwerk, das Fliegen, versteht. Wir meinen
damit nicht nur, dass er die nötigen Dinge weiss,
sondern dass er aufgrund von vielen Flügen sich
im richtigen Verhalten auskennt.
Bei all diesen Beispielen ist immer etwas
Gemeinsames mitausgesagt: Verstandesmässiges Wissen

allein genügt nicht. Es wird ein Unterschied
gemacht zwischen «Hörensagen» und «Dabeisein».
Auf diesen Unterschied weist schon die ursprüngliche

Bedeutung des Wortes «Erfahrung» hin.
«Erfahren» hat etwas zu tun mit «Fahren», durch das
Land reisen. Ein «er-fahrener», gereister Mensch
ist jemand, der das Land, die Völker, die Erde
nicht nur vom Hörensagen her kennt, sondern selber

an den jeweiligen Orten, bei den jeweiligen
Völkern war, eben «dabei war». — Das Fremdwort,

das wir für einen erfahrenen Menschen
verwenden, weist uns noch auf einen andern Aspekt
hin. Wir nennen einen erfahrenen Menschen
«Experten». Der Experte in diesem Sinn ist einer, der
durch Versuch, Probe, Irrtum, Bekräftigung
Einsichten gleichsam am eigenen Leib gesammelt
hat.
Wenn wir all das zusammenfassen, können wir
sagen: Bei Erfahrung geht es um eine Erkenntnis
ganz besonderer Art. Nicht nur der Verstand ist
da angesprochen, sondern der ganze Mensch,
besonders auch das Gefühl. In dieser ganzmenschlichen

Erkenntnis geht mir ein Aspekt der Wirk¬

lichkeit auf, ich erfasse eine Wirklichkeit gleichsam

intuitiv, und zwar so, dass ich mich davon
betroffen, angesprochen, angerufen fühle.
Eine solche Art Erkenntnis wird oft auch Erlebnis

genannt. Der Klarheit halber wird es nützlich
sein, das Verhältnis von Erlebnis und Erfahrung
wenigstens kurz darzulegen. Sicher mussten Sie in
Ihrer Schulzeit einmal einen Aufsatz schreiben
mit dem Titel: «Ich hatte ein Erlebnis.» Ich erinnere

mich noch, wie ich zu diesem Titel das Erlebnis

eines unheimlichen Gewitters in den Bergen
schilderte. Ein anderer schilderte einen schönen
Sonnenuntergang, der ihn innerlich packte und
zutiefst bewegte. Das Typische des Erlebnisses
besteht in zwei Merkmalen: es ist einmalig, punktuell,

und es packt uns gefühlsmässig viel tiefer als
die Erfahrung. Erlebnisse reissen mit, erschüttern,
begeistern, drücken nieder. Aber ihre Wirkung
geht normalerweise rasch vorüber. Der Mensch
verhält sich Erlebnissen gegenüber viel passiver.
Sie überkommen ihn. Allerdings setzen sie eine
gewisse innere Ansprechbarkeit voraus. Ein
Gedicht, das wir in der Primarschule lernen mussten,
bringt diese innere Bereitschaft als Voraussetzung
für das Erlebnis deutlich zur Sprache. Dieses
Gedicht handelte von zwei Wanderern, die einen
Ausflug machten. Als sie heimkamen, wurden sie

gefragt, was sie auf der Wanderung erlebt hätten.
Der eine antwortete apathisch: Nichts besonderes:
Wiesen, Bäume, Felder, Blumen, Berge, Himmel,
es sei nicht wert gewesen, diese Wanderung zu
unternehmen. Der andere erzählte mit strahlenden

Augen und begeisterter Stimme: Oh, das war
herrlich: diese Wiesen und Bäume, Felder und
Blumen, Berge und der Himmel, einfach phantastisch

und unbeschreiblich. Der eine war innerlich
offen für ein Naturerlebnis, der andere nicht.
Wichtig ist, das Verhältnis zwischen Erlebnis und
Erfahrung zu beachten. Es gibt zwar Erlebnisse,
die zu keiner Erfahrung führen. Aber es gibt keine
Erfahrung ohne Erlebnisse. Die Erlebnismomente
bei Erfahrungen werden allerdings oft nicht
ausdrücklich bewusst. Subjektive Zustände wie
Glücklichsein, Wohlbefinden, Angst, Unsicherheit

sind entscheidende Motive für menschliches



63

Handeln, für die harmonische Entfaltung der
individuellen Anlagen, für die Erfahrung menschlicher

Belastbarkeit usw. Lebenserfahrung
unterscheidet sich von der blossen Wissenshäufung
nicht zuletzt dadurch, dass die durch Erlebnisse
geweckten Gefühle in die Wissensaneignung
eingehen.

2. Die religiöse Erfahrung
Was über Erfahrung und Erlebnis im allgemeinen
soeben gesagt wurde, gilt nun auch für die
Gotteserfahrung. Knüpfen wir bei der soeben gemachten

Aussage an: Keine Erfahrung ohne Erlebnis.
Auf die religiöse Erfahrung angewendet heisst das
dann: es gibt keine religiöse Erfahrung ohne ein
religiöses Erlebnis. Auf den ersten Blick scheint
dies eine unhaltbare Aussage. Gibt es nicht immer
wieder Menschen, die bekennen, dass sie durch
rein weltliche Erlebnisse zur Erfahrung Gottes
kommen: erhebende Naturerlebnisse, beglückende

Begegnungen mit Menschen, beglückende
Erfolge im Beruf usw. Gerade solche Aussagen weisen

auf etwas Wichtiges des sogenannten «Weltlichen»

hin: es gibt überhaupt nichts rein Weltliches,

weil Gott in jeder Wirklichkeit als letzter
tragender Grund vorgegeben ist. Das heisst dann für
die weltlichen Erlebnisse: sie alle haben eine
religiöse Dimension, sie tragen in sich immer schon
Spuren, Hinweise, Öffnungen auf Gott hin. Diese
religiöse Dimension jedes Erlebnisses zeigt sich
darin, dass jedes Erlebnis einen Ausschnitt der
Wirklichkeit als Symbol des Ganzen darstellt und
in mir dementsprechend eine unbeschränkte
Zustimmung weckt. Im Augenblick des Erlebnisses
existiert für mich nichts anderes als gerade der
betreffende Ausschnitt der Wirklichkeit, so dass es

nichts gibt, das meine Zustimmung einschränken
könnte. Das kann jeder bei sich selbst beobachten,

wenn er sich an Momente des Glücklichseins
oder des Ergriffenseins von der Natur oder an
Momente des Verliebtseins erinnert. Allerdings wird
solche Absolutsetzung eines Ausschnittes der
Wirklichkeit nur bei intensiven Erlebnissen be-
wusst. Im gewöhnlichen Alltag wechselt die
Aufmerksamkeit so schnell, dass die ganze Tiefe, reli¬

giöse Dimension der Erlebnisse kaum zum Tragen
kommt. Es ist daher eine wichtige Aufgabe, sich
einzuüben in das Erfassen der Tiefenschicht der
Erlebnisse: Sammlung, Fixierung der Aufmerksamkeit

auf innere oder äussere Wahrnehmungen.
Wir können sagen: es ist heute wieder ein besinnlicher,

meditativer Lebensstil nötig, wenn wir zu
wirklicher Gotteserfahrung kommen wollen. Im
Alltag blitzen religiöse Erlebnisse, das heisst
Erlebnisse mit ihrer religiösen Tiefendimension, nur
für Augenblicke auf. Wer sich auf solche religiöse
Erlebnisse einlässt, dem kann dann «Hören und
Sehen» vergehen. Die Seligkeit reisst ihn fort in
ungeahnte Tiefen und Weiten. Ein Schauer überläuft

ihn. Die Mystiker aller Religionen haben dieses

Erlebnis als blendendes Licht oder als
undurchdringliches Dunkel beschrieben. Es scheint beides

zugleich zu sein.
Solche religiöse Erlebnisse oder die religiöse
Dimension der Alltagserlebnisse öffnet der Erfahrung

den Horizont für das Göttliche. Was heisst
das? Wenn wir die einzelnen Ereignisse unseres
Lebens für sich selber beurteilen, dann sagen wir
spontan: «Da habe ich Glück gehabt, da habe ich
Pech gehabt.» Im Lichte der religiösen Dimension
der Erlebnisse verstehe ich aber die einzelnen
Ereignisse tiefer: in ihnen wird mir kund und be-

wusst, dass Gott in jedem Ereignis zugegen ist,
dass im Tiefsten und Letzten nicht glückliche
Umstände entscheidend sind, sondern dass die liebende

Hand Gottes überall mit dabei ist.
Allerdings stellt sich hier das Problem der negativen

Ereignisse und Erlebnisse, jene, bei denen ich
vordergründig sage: Pech gehabt. Wie kann hier
noch eine Gotteserfahrung gemacht werden? Hier
steht der Mensch tatsächlich vor einer Wahl, einer
Option. Ich muss mich entscheiden, ob ich trotz
der negativen Ereignisse in meinem Leben mich
dafür entscheide, dass letztlich in allem Gott
lenkend und entscheidend mit dabei ist, oder ob
mein Leben ein reines Würfelspiel ist. Vor solcher
Entscheidung wird keiner bewahrt. Aber er kann
sich verantwortungsvoll für eine gottbejahende
Lebenseinstellung entscheiden. Denn in den
positiven, beglückenden Ereignissen erfährt er, wenn



64

er immer wieder die religiöse Tiefendimension auf
sich einwirken lässt, dass Gott wirklich da ist. Das
heisst auf eine Formel gebracht: Ich erlebe eine
Betroffenheit, mich von etwas erfüllt zu fühlen,
das von anderswoher kommt und anderswohin
führt und trotzdem in der Mitte meines Herzens,
in der Mitte meines Lebens wirkt. Aufgrund
solcher Erfahrung kann ich mich dann entscheiden,
mein Leben auf Gott zu setzen. Denn ich weiss,
dass mein Leben nach vorne hin offen ist, dass der
Gott, der der innerste Kern beglückender Ereignisse

ist, auch innerster Kern negativer Ereignisse
ist und diese ins Beglückende wenden kann. Damit

verbunden ist dann allerdings eine Haltung
der Ehrfurcht vor dem unbegreiflich Göttlichen,
ein Moment der Unterwerfung, der Anbetung.
Aus dieser Haltung der Anbetung heraus fälle ich
dann meinen Lebensentscheid: Trotz des Ineinander

und Miteinander von positiven und negativen
Ereignissen in meinem Leben entscheide ich mich
aufgrund der Gotteserfahrung dafür, dass in meinem

Leben Gott waltet.
Gotteserfahrung besagt also letztlich: Im Verlauf
meines Lebens kann ich immer wieder Ereignisse
erleben, die in ihrer Tiefe mir die leitende Gegenwart

Gottes zeigen. Aufgrund solcher Gotteserlebnisse

entscheide ich mich dafür, dass Gott im
Ganzen meines Lebens leitend gegenwärtig ist.
Solche Entscheidung ist dann schon Glaubenshaltung,

wenn vielleicht auch noch in einem
Anfangsstadium. Bei diesem Entscheid handelt es

sich doch um eine Lebensorientierung, nach der
sich dann auch mein Handeln ausrichtet. Und solche

Lebensorientierung enthält eine Art Vertrau -

ensvorschuss. Denn ich fälle sie ja trotz negativer
Erfahrungen, die auch einen Entscheid gegen
Gott rechtfertigen könnten. Ferner lege ich mich
in der Bejahung Gottes auf eine Grundorientierung

meines Lebens fest, die nicht von jeder negativen

Erfahrung zerstört werden kann. Sie schliesst
damit auch eine Haltung der Treue ein. Ich halte
Gott, den ich in manchen beglückenden Ereignissen

meines Lebens erfahren konnte, die Treue
trotz anderer negativer Erlebnisse.
Hier stossen wir allerdings auf einen wichtigen

Faktor heutiger Glaubensschwierigkeiten. Wie
viele junge Menschen erleben oft mehr Sinnloses
als Sinnvolles in ihrem Leben und in der Welt.
Das beginnt bei Familienkrisen, geht über
Erfahrungen der Ablehnung durch Kameraden und
Mitmenschen, sinnlose Arbeit in Betrieben bis zur
ganzen Undurchsichtigkeit von Politik und
öffentlichem Leben, wo oft nur noch Druck und
Unterdrückung erfahren wird. Wie können solche
Menschen noch für einen Gott optieren, den sie in
ihrem Leben kaum als Beglückenden erfahren
haben? Der Weg zur grundsätzlichen Bejahung Gottes

führt heute unausweichlich über Gotteserlebnisse,

über Ereignisse, die den Menschen beglük-
ken und in denen sich die religiöse Tiefendimension

offenbart. Dann braucht es auch glaubende
Menschen, die solche Erlebnisse glaubwürdig religiös

deuten und die Rechenschaft von ihrem
Glaubensentscheid ablegen können: dass sie nicht
an Gott glauben aufgrund der Tradition,
aufgrund der Gewohnheit, aufgrund der Angst vor
der Hölle, sondern weil sie in ihrem Leben erfahren

haben, dass der Gott des Glückes ihr Leben
leitet, dass das Leben nicht etwas «Verschissenes»
ist, nicht Lotterie und Würfelspiel, sondern ein
Geschenk Gottes, der das Leben leitet und zum
guten Erfolg führen wird. Solches Zeugnis hat
sowohl der einzelne Glaubende abzulegen wie auch
die christliche Glaubensgemeinde. Und hier
bekommt die Kleingruppe einen entscheidenden
Wert, um zur Glaubenserfahrung zu führen: die
Kleingruppe, die den einzelnen erfahren lässt,
dass Leben beglückend sein kann, die Glückserlebnisse

vermittelt und ihre religiöse Tiefendimension

deutend eröffnet. In den nächsten Folgen

dieser Artikelreihe sollen solche Formen der
Gotteserfahrung ausführlich dargestellt werden.


	Unruhig ist unser Herz.... IX

