Zeitschrift: Mariastein : Monatsblatter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 58 (1981)

Heft: 3

Artikel: Unruhig ist unser Herz.... IX

Autor: Batler, Anselm

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1030862

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1030862
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Unruhig 1st unser
Herz ... IX

P. Anselm Biitler

Was ist religiose Erfabrung?

«Seit geraumer Zeit ertént der Ruf nach Erfahrung
auch innerhalb der christlichen Kirchen so laut,
dass er nicht mehr iiberhért werden darf. Am
deutlichsten wird er in zwei Bewegungen ver-
nehmbar, die man als <meditativ> und «charisma-

61

tisch> umschreiben kann. Der charismatische Im-
puls hat es anscheinend leichter, sich in der Kirche
zu integrieren . .. Die meditative Bewegung . ..
wird aber von der Amts- und Theologenkirche im-
mer noch zu wenig beachtet. Das lisst sich schon
an der Tatsache ermessen, dass die zum grossen
Teil von C. G. Jung beeinflussten psychologischen
Bemithungen um Meditation kaum einen Einfluss
auf die zentrale christliche Meditation gehabt
haben . . . Dafiir aber wichst im ausserkirchlichen
Bereich dasjenige, was damit gemeint ist, also die
methodische Suche nach Tiefenerfahrung . .. Fiir
das Christentum sollte diese Entwicklung ein Zei-
chen dafiir sein, dass der Mensch von heute Erfah-
rung auch im religiosen Bereich sucht; dass aber
das augenblickliche Christentum seine Erwartun-
gen nicht voll erfille. Ein Christentum, das an
dieser Sachlage vorbeisihe, wiirde sich aufs Ab-
stellgleis begeben» (J. Sudbrack).

Es ist iiberfliissig, diese ernste Aussage eines Fach-
mannes fur Fragen religi6ser Erfahrung besonders
zu kommentieren. Sie zeigt den Ernst der Lage
dringend auf. Hingegen ist nicht immer ganz
klar, was unter religiéser Erfahrung letztlich ver-
standen wird, um was es in der religiésen Erfah-
rung im tiefsten geht, was da eigentlich erfahren
wird? Dieser Artikel will versuchen, auf diese Fra-
ge eine klirende Antwort zu geben.

1. Allgemeines zur Erfabrung

Wir alle kennen das Sprichwort: «Gebrannte Kin-
der furchten das Feuer». Was steckt eigentlich hin-
ter diesem Sprichwort? Es geht um die Tatsache
einer Wirklichkeitserfahrung. Die Eltern kénnen
das Kind warnen und mahnen, heisse Gegenstin-
de nicht zu berithren, die heisse Kochplatte, das
heisse Biigeleisen usw. Wir konnen dem Kind die
Folgen schildern: das brennt, bereitet Schmerzen,
tut weh. Das Kind hért das alles, aber es kann sich
eigentlich nichts darunter vorstellen. Und nun
wird es von der Neugierde gestochen, es beriihrt
bewusst das heisse Biigeleisen. Und nun kommt
der Schrei: «Au, das tut weh!» Das Kind hat eine
Erfahrung gemacht, die thm fiir das Leben hilf-
reich sein wird.



62

Auch in anderen Zusammenhingen spricht man
im Alltag von der Erfahrung. Bekannt ist das
Streitgesprich zwischen Vater und Sohn. Der Va-
ter gibt Belehrung und beruft sich auf Erfahrung:
«Ich weiss, was das Richtige ist, ich habe da meine
Erfahrungen gemacht!» Und der Sohn: Er hort
skeptisch zu, glaubt nicht und sagt schliesslich:
«Das glaube ich nicht, da will ich einmal selber er-
fahren, ob das stimmt.» — Ein anderes Beispiel:
Man spricht von einem erfahrenen Autofahrer, Pi-
loten usw. Was steckt da dahinter? Sicher mehr als
rein theoretisches Wissen. Es kann einer die beste
theoretische Autofahrpriifung ablegen, aber im
Verkehr ist er total hilflos, eben unerfahren. Oder
beim Piloten: Wir sprechen von einem erfahrenen
Piloten und meinen damit jemanden, der sein
Handwerk, das Fliegen, versteht. Wir meinen da-
mit nicht nur, dass er die nétigen Dinge weliss,
sondern dass er aufgrund von vielen Fliigen sich
im richtigen Verhalten auskennt.

Bei all diesen Beispielen ist immer etwas Ge-
meinsames mitausgesagt: Verstandesmissiges Wis-
sen allein geniigt nicht. Es wird ein Unterschied
gemacht zwischen «Ho6rensagen» und «Dabeisein».
Auf diesen Unterschied weist schon die urspriing-
liche Bedeutung des Wortes «Erfahrung» hin. «Er-
fahren» hat etwas zu tun mit «Fahren», durch das
Land reisen. Ein «er-fahrener», gereister Mensch
ist jemand, der das Land, die Vélker, die Erde
nicht nur vom Hérensagen her kennt, sondern sel-
ber an den jeweiligen Orten, bei den jeweiligen
Volkern war, eben «dabei war». — Das Fremd-
wort, das wir fiir einen erfahrenen Menschen ver-
wenden, weist uns noch auf einen andern Aspekt
hin. Wir nennen einen erfahrenen Menschen «Ex-
perten». Der Experte in diesem Sinn ist einer, det
durch Versuch, Probe, Irrtum, Bekriftigung Ein-
sichten gleichsam am eigenen Leib gesammelt
hat.

Wenn wir all das zusammenfassen, kénnen wir sa-
gen: Bei Erfahrung geht es um eine Erkenntnis
ganz besonderer Art. Nicht nur der Verstand ist
da angesprochen, sondern der ganze Mensch, be-
sonders auch das Gefiihl. In dieser ganzmenschli-
chen Erkenntnis geht mir ein Aspekt der Wirk-

lichkeit auf, ich erfasse eine Wirklichkeit gleich-
sam intuitiv, und zwar so, dass ich mich davon be-
troffen, angesprochen, angerufen fiihle.

Eine solche Art Erkenntnis wird oft auch Erlebnis
genannt. Der Klarheit halber wird es niitzlich
sein, das Verhiltnis von Erlebnis und Erfahrung
wenigstens kurz darzulegen. Sicher mussten Sie in
Ihrer Schulzeit einmal einen Aufsatz schreiben
mit dem Titel: «Ich hatte ein Erlebnis.» Ich erin-
nere mich noch, wie ich zu diesem Titel das Etleb-
nis eines unheimlichen Gewitters in den Bergen
schilderte. Ein anderer schilderte einen schénen
Sonnenuntergang, der ihn innerlich packte und
zutiefst bewegte. Das Typische des Erlebnisses
besteht in zwei Merkmalen: es ist einmalig, punk-
tuell, und es packt uns gefithlsmissig viel tiefer als
die Erfahrung. Erlebnisse reissen mit, erschiittern,
begeistern, driicken nieder. Aber ihre Wirkung
geht normalerweise rasch voriiber. Der Mensch
verhilt sich Erlebnissen gegentiber viel passiver.
Sie tiberkommen ihn. Allerdings setzen sie eine
gewisse innere Ansprechbarkeit voraus. Ein Ge-
dicht, das wir in der Primarschule lernen mussten,
bringt diese innere Bereitschaft als Voraussetzung
tiir das Erlebnis deutlich zur Sprache. Dieses Ge-
dicht handelte von zwei Wanderern, die einen
Ausflug machten. Als sie heimkamen, wurden sie
gefragt, was sie auf der Wanderung erlebt hitten.
Der eine antwortete apathisch: Nichts besonderes:
Wiesen, Biume, Felder, Blumen, Berge, Himmel,
es sei nicht wert gewesen, diese Wanderung zu
unternehmen. Der andere erzihlte mit strahlen-
den Augen und begeisterter Stimme: Oh, das war
herrlich: diese Wiesen und Biume, Felder und
Blumen, Berge und der Himmel, einfach phanta-
stisch und unbeschreiblich. Der eine war innetlich
offen fiir ein Naturerlebnis, der andere nicht.
Wichtig ist, das Verhiltnis zwischen Erlebnis und
Erfahrung zu beachten. Es gibt zwar Erlebnisse,
die zu keiner Erfahrung fithren. Aber es gibt keine
Erfahrung ohne Erlebnisse. Die Erlebnismomente
bei Erfahrungen werden allerdings oft nicht aus-
driicklich bewusst. Subjektive Zustinde wie
Gliicklichsein, Wohlbefinden, Angst, Unsicher-
heit sind entscheidende Motive fiir menschliches



Handeln, fiir die harmonische Entfaltung der in-
dividuellen Anlagen, fiir die Erfahrung menschli-
cher Belastbarkeit usw. Lebenserfahrung unter-
scheidet sich von der blossen Wissenshiufung
nicht zuletzt dadurch, dass die durch Erlebnisse
geweckten Gefithle in die Wissensaneignung ein-
gehen.

2. Die religibse Erfabrung

Was iiber Erfahrung und Erlebnis im allgemeinen
soeben gesagt wurde, gilt nun auch fiir die Gottes-
erfahrung. Kniipfen wir bei der soeben gemach-
ten Aussage an: Keine Erfahrung ohne Erlebnis.
Auf die religiose Erfahrung angewendet heisst das
dann: es gibt keine religiése Erfahrung ohne ein
religioses Erlebnis. Auf den ersten Blick scheint
dies eine unhaltbare Aussage. Gibt es nicht immer
wieder Menschen, die bekennen, dass sie durch
rein weltliche Erlebnisse zur Erfahrung Gottes
kommen: erhebende Naturerlebnisse, begliicken-
de Begegnungen mit Menschen, begliickende Et-
folge im Beruf usw.? Gerade solche Aussagen wei-
sen auf etwas Wichtiges des sogenannten «Weltli-
chen» hin: es gibt iiberhaupt nichts rein Weltli-
ches, weil Gott in jeder Wirklichkeit als letzter tra-
gender Grund vorgegeben ist. Das heisst dann fiir
die weltlichen Erlebnisse: sie alle haben eine reli-
giése Dimension, sie tragen in sich immer schon
Spuren, Hinweise, Offnungen auf Gott hin. Diese
religiose Dimension jedes Erlebnisses zeigt sich
darin, dass jedes Erlebnis einen Ausschnitt der
Wirtklichkeit als Symbol des Ganzen darstellt und
in mir dementsprechend eine unbeschrinkte Zu-
stimmung weckt. Im Augenblick des Erlebnisses
existiert fiir mich nichts anderes als gerade der be-
treffende Ausschnitt der Wirklichkeit, so dass es
nichts gibt, das meine Zustimmung einschrinken
kéonnte. Das kann jeder bei sich selbst beobach-
ten, wenn er sich an Momente des Gliicklichseins
oder des Ergriffenseins von der Natur oder an Mo-
mente des Verliebtseins erinnert. Allerdings wird
solche Absolutsetzung eines Ausschnittes der
Wirklichkeit nur bei intensiven Erlebnissen be-
wusst. Im gewohnlichen Alltag wechselt die Auf-
merksamkeit so schnell, dass die ganze Tiefe, reli-

63

giose Dimension der Erlebnisse kaum zum Tragen
kommt. Es ist daher eine wichtige Aufgabe, sich
einzuiiben in das Erfassen der Tiefenschicht der
Erlebnisse: Sammlung, Fixierung der Aufmerk-
samkeit auf innere oder dussere Wahrnehmungen.
Wir kénnen sagen: es ist heute wieder ein besinn-
licher, meditativer Lebensstil nétig, wenn wir zu
wirklicher Gotteserfahrung kommen wollen. Im
Alltag blitzen religiose Erlebnisse, das heisst Er-
lebnisse mit ihrer religiosen Tiefendimension, nur
fiir Augenblicke auf. Wer sich auf solche religiose
Erlebnisse einlidsst, dem kann dann «Horen und
Sehen» vergehen. Die Seligkeit reisst ihn fort in
ungeahnte Tiefen und Weiten. Ein Schauer iiber-
lduft ihn. Die Mystiker aller Religionen haben die-
ses Erlebnis als blendendes Licht oder als undurch-
dringliches Dunkel beschrieben. Es scheint beides
zugleich zu sein.

Solche religiose Erlebnisse oder die religigse Di-
mension der Alltagserlebnisse 6ffnet der Erfah-
rung den Horizont fiir das Gottliche. Was heisst
das? Wenn wir die einzelnen Ereignisse unseres
Lebens fiir sich selber beurteilen, dann sagen wir
spontan: «Da habe ich Gliick gehabt, da habe ich
Pech gehabt.» Im Lichte der religiosen Dimension
der Erlebnisse verstehe ich aber die einzelnen Er-
eignisse tiefer: in thnen wird mir kund und be-
wusst, dass Gott in jedem Ereignis zugegen ist,
dass im Tiefsten und Letzten nicht gliickliche Um-
stinde entscheidend sind, sondern dass die lieben-
de Hand Gottes iiberall mit daber ist.

Allerdings stellt sich hier das Problem der negati-
ven Ereignisse und Erlebnisse, jene, bei denen ich
vordergriindig sage: Pech gehabt. Wie kann hier
noch eine Gotteserfahrung gemacht werden? Hier
steht der Mensch tatsichlich vor einer Wahl, einer
Option. Ich muss mich entscheiden, ob ich trotz
der negativen Ereignisse in meinem Leben mich
dafiir entscheide, dass letztlich in allem Gott len-
kend und entscheidend mit dabei ist, oder ob
mein Leben ein reines Wiirfelspiel ist. Vor solcher
Entscheidung wird keiner bewahrt. Aber er kann
sich verantwortungsvoll fiir eine gottbejahende
Lebenseinstellung entscheiden. Denn in den posi-
tiven, begliickenden Ereignissen erfihrt er, wenn



64

er immer wieder die religiose Tiefendimension auf
sich einwirken lisst, dass Gott wirklich da 1st. Das
heisst auf eine Formel gebracht: Ich erlebe eine
Betroffenheit, mich von etwas erfiillt zu fiihlen,
das von anderswoher kommt und anderswohin
fithrt und trotzdem in der Mitte meines Herzens,
in der Mitte meines Lebens wirkt. Aufgrund sol-
cher Erfahrung kann ich mich dann entscheiden,
mein Leben auf Gott zu setzen. Denn ich weiss,
dass mein Leben nach vorne hin offen ist, dass der
Gott, der der innerste Kern begliickender Ereig-
nisse ist, auch innerster Kern negativer Ereignisse
ist und diese ins Begliickende wenden kann. Da-
mit verbunden ist dann allerdings eine Haltung
der Ehrfurcht vor dem unbegreiflich Géttlichen,
ein Moment der Unterwerfung, der Anbetung.
Aus dieser Haltung der Anbetung heraus fille ich
dann meinen Lebensentscheid: Trotz des Ineinan-
der und Miteinander von positiven und negativen
Ereignissen in meinem Leben entscheide ich mich
aufgrund der Gotteserfahrung dafiir, dass in mei-
nem Leben Gott waltet.

Gotteserfahrung besagt also letztlich: Im Verlauf
meines Lebens kann ich immer wieder Ereignisse
erleben, die in ihrer Tiefe mir die leitende Gegen-
wart Gottes zeigen. Aufgrund solcher Gotteser-
lebnisse entscheide ich mich dafiir, dass Gott im
Ganzen meines Lebens leitend gegenwirtig ist.
Solche Entscheidung ist dann schon Glaubenshal-
tung, wenn vielleicht auch noch in einem An-
fangsstadium. Bei diesem Entscheid handelt es
sich doch um eine Lebensorientierung, nach der
sich dann auch mein Handeln ausrichtet. Und sol-
che Lebensorientierung enthilt eine Art Vertrau-
ensvorschuss. Denn ich fille sie ja trotz negativer
Erfahrungen, die auch einen Entscheid gegen
Gott rechtfertigen kénnten. Ferner lege ich mich
in der Bejahung Gottes auf eine Grundorientie-
rung meines Lebens fest, die nicht von jeder nega-
tiven Erfahrung zerstért werden kann. Sie schliesst
damit auch eine Haltung der Treue ein. Ich halte
Gott, den ich in manchen begliickenden Ereignis-
sen meines Lebens erfahren konnte, die Treue
trotz anderer negativer Erlebnisse.

Hier stossen wir allerdings auf einen wichtigen

Faktor heutiger Glaubensschwierigkeiten. Wie
viele junge Menschen erleben oft mehr Sinnloses
als Sinnvolles in threm Leben und in der Welt.
Das beginnt bei Familienkrisen, geht tiber Erfah-
rungen der Ablehnung durch Kameraden und
Mitmenschen, sinnlose Arbeit in Betrieben bis zur
ganzen Undurchsichtigkeit von Politik und of-
fentlichem Leben, wo oft nur noch Druck und
Unterdriickung erfahren wird. Wie konnen solche
Menschen noch fiir einen Gott optieren, den sie in
threm Leben kaum als Begliickenden erfahren ha-
ben? Der Weg zur grundsitzlichen Bejahung Got-
tes fihrt heute unausweichlich iiber Gotteserleb-
nisse, iiber Ereignisse, die den Menschen begliik-
ken und in denen sich die religiose Tiefendimen-
sion offenbart. Dann braucht es auch glaubende
Menschen, die solche Erlebnisse glaubwiirdig reli-
giés deuten und die Rechenschaft von ihrem
Glaubensentscheid ablegen kénnen: dass sie nicht
an Gott glauben aufgrund der Tradition, auf-
grund der Gewohnheit, aufgrund der Angst vor
der Holle, sondern weil sie in ithrem Leben erfah-
ren haben, dass der Gott des Gliickes ihr Leben
leitet, dass das Leben nicht etwas «Verschissenes»
ist, nicht Lotterie und Wiirfelspiel, sondern ein
Geschenk Gottes, der das Leben leitet und zum
guten Erfolg fihren wird. Solches Zeugnis hat so-
wohl der einzelne Glaubende abzulegen wie auch
die christliche Glaubensgemeinde. Und hier be-
kommt die Kleingruppe einen entscheidenden
Wert, um zur Glaubenserfahrung zu fiithren: die
Kleingruppe, die den einzelnen erfahren ldsst,
dass Leben begliickend sein kann, die Gliickser-
lebnisse vermittelt und ihre religiose Tiefendi-
mension deutend erdffnet. In den nichsten Fol-
gen dieser Artikelreihe sollen solche Formen der
Gotteserfahrung ausfiihrlich dargestellt werden.



	Unruhig ist unser Herz.... IX

