
Zeitschrift: Mariastein : Monatsblätter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 58 (1981)

Heft: 1

Artikel: Unruhig ist unser Herz.... VIII

Autor: Bütler, Anselm

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1030853

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1030853
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


1

Unruhig ist unser
Herz VIII
P. Anselm Bütler

Die religiöse Erfahrung
Seit einiger Zeit kann innerhalb und ausserhalb
der Kirche eine neue Hinwendung zum Religiösen
beobachtet werden, vor allem bei derJugend. Dabei

zeigt sich überall ein gleiches Merkmal: Alle
suchen nach einer religiösen Erfahrung. Sie möchten

nicht nur einfach religiöse Riten, Zeremonien,

Lebensformen ausführen, sie möchten vielmehr
wirklich zutiefst und ganz vom Religiösen
angesprochen, gepackt und ergriffen sein. Ich darf hier
vielleicht eine persönliche Begebenheit berichten:
Als ich in einer Jugendgruppe das Angebot
vorlegte, mit ihnen über Fragen der Religion und des

Glaubens Gespräche zu führen, wurde mir als

erstes hart die Bedingung gestellt: «Wir sind dazu
bereit, aber nur unter einer Bedingung: Sie müssen

selber schon echte religiöse Erfahrung gemacht
haben und müssen fähig sein, uns zu solcher
religiöser Erfahrung zu führen.» — Das ist die eine
Seite heutiger religiöser Lebenswirklichkeit, der
Ruf, ja der Schrei nach echter religiöser Erfahrung.
Die andere Seite ist die Zurückhaltung vieler
religiöser Kreise gegenüber diesem Verlangen nach

religiöser Erfahrung. Das sei doch nur Schwärmerei,

Sensationsgier, sei eine neue Form von
Genusssucht. Man will von solcher Erfahrung nichts
wissen, will die ganze Religion auf dem Fundament

des «reinen Glaubens» aufbauen. — Es stellt
sich uns aufgrund dieser gegensätzlichen Wertungen

zuerst die Aufgabe, die Frage nach Berechtigung

und Notwendigkeit religiöser Erfahrung zu
klären.

1. Psychologische Notwendigkeit religiöser
Erfahrung

In den vorausgehenden Artikeln dieser Thematik
haben wir aufgezeigt, dass der Mensch eine
religiöse Anlage und ein religiöses Verlangen hat.
Diese Anlage und dieses Verlangen ist dem
Menschen notwendig mit seiner menschlichen Natur
und Wesenheit gegeben. Weil der Mensch Geist
ist, allerdings leibgebundener Geist, ist er offen
für die ganze Wirklichkeit und den Grund der

ganzen Wirklichkeit, für Gott. Weil die religiöse
Anlage und das damit gegebene religiöse Verlangen

zur Natur des Menschen gehört, stehen sie

unter den gleichen Bedingungen wie alle andern
menschlichen Anlagen und Verlangen. Nun ist es

eine «simple» Alltagsweisheit, dass jedes Verlangen

wenigstens von Zeit zu Zeit nach ganz besonderer

und intensiver Erfüllung verlangt. Das zeigt
sich schon ganz einfach beim Nahrungsverlangen.



2

Neujahrswunsch
Angelica Arb

Einmal
entdecken wir
was uns hält

einmal
fühlen wir
die Sicherung

einmal
irgend einmal
öffnen wir uns

der Liebe
unseres Herrn.





4

Gewiss, wir essen jeden Tag, um unsern Hunger
zu stillen, nehmen auch regelmässig Flüssigkeit zu
uns, um nicht zu verdursten. Aber von Zeit zu
Zeit meldet sich in uns das Bedürfnis, einmal
etwas besonders Gutes zu essen, einen besonders

guten «Tropfen» zu genehmigen. Wer diesem

Verlangen aus Armut nicht gerecht werden kann,
dem fehlt etwas zum erfüllten Leben. Dasselbe

gilt auch für unser Sehen und Hören. Wir möchten

hie und da etwas «wirklich Schönes» sehen, sei

es eine schöne Landschaft, ein schönes Gemälde
oder auch einen schönen Menschen. Ebenso
möchten wir dann und wann einmal schöne Musik
hören, eine schöne Stimme usw. Wer solche
Erfahrungen nicht machen kann, bei dem geht das

Interesse an Essen, Sehen, Hören zurück, er

stumpft ab. Das gleiche gilt erst recht für das

Liebesverlangen. Menschen, die sich lieben, haben
das Verlangen, ihre gegenseitige Liebe wenigstens
von Zeit zu Zeit in ganz besonderer Weise zu erleben

und zu erfahren. Bleibt solches Liebeserlebnis,

Höhepunkte der Liebe, aus, dann erlahmt die
gegenseitige Liebe, und es besteht die grosse
Gefahr, dass sie nach und nach schwindet, bis sie

eines Tages ganz erloschen ist.
Auch die religiöse Anlage und das religiöse
Verlangen stehen unter dem gleichen psychologischen

Gesetz. Auch sie brauchen hie und da
«religiöse Höhepunkte», nicht so sehr in äusseren
Ereignissen, dies auch, als vielmehr in ihrer inneren
Erfahrung. Fallen diese weg, dann erlahmt das

religiöse Verlangen, die religiöse Anlage verkümmert,

die religiöse Haltung schwindet unter den
Sorgen des Alltages. Soll im Leben eines
Menschen Religion, Glaube, Gott eine zentrale Rolle
bekommen und behalten, dann ist das nur möglich,

wenn von Zeit zu Zeit eine intensive religiöse
Erfahrung gemacht werden kann.

2. Am Anfang jeder religiösen Bewegung steht die
religiöse Erfahrung

Welche Bedeutung die religiöse Erfahrung für ein
lebendiges religiöses Leben hat, zeigt am klarsten
die Entstehungsgeschichte jeder religiösen Bewegung.

Alle sogenannten «grossen» Religionsstifter

hatten zuerst eine tiefe religiöse Erfahrung. Das
zeigt sich bei den grossen religiösen Gestalten des
Alten Bundes, z.B. bei Abraham und erst recht
bei Mose, die man mit Fug und Recht als «Gründer

der Jahwe-Religion» bezeichnen kann. Abraham

erfuhr Gott als Beistand auf seiner
Nomadenwanderung. Gott stand ihm zur Seite, wenn er
neue Weideplätze suchte und fand. Am unmittelbarsten

erfuhr er ihn als lebengarantierend in der
Gewährung von Nachkommenschaft. Mose erfuhr
Jahwe in einer einmaligen Weise als Rettergott.
Schon vor Mose wurde Jahwe als Berggott von
Nomaden verehrt. Von diesen Nomaden hatte erjah-
we kennengelernt. In einer einmaligen Erfahrung
Jahwes, die unter dem Bild des brennenden
Dornbusches dargestellt wird, erhält er den Auftrag,
unterdrückte Nomaden aus Ägypten zu befreien.
Dieser von Mose angeführten Nomadengruppe
gelingt es, an einer Untiefe des Schilfmeeres der
nachstellenden ägyptischen Grenzwache zu
entkommen. Diese Rettung wird als alleinige Tat Jahwes

verkündet. Die ganze Nomadengruppe darf
Jahwe nochmals erfahren bei einer kultischen
Feier an einem Wallfahrtsberg. Bei den Erfahrungen

Abrahams und des Mose werden die gleichen
Verhaltensweisen Gottes offenbar: Gott bindet
sich an die Menschen und gibt sich in ihrem Leben
zu erkennen. So wird der Schluss gezogen: Es ist
der gleiche Gott, der sich Abraham und Mose ge-
offenbart hat, Jahwe. So können beide als

«Begründer der Jahwe-Religion» bezeichnet werden
aufgrund ihrer Gotteserfahrungen.
Erst recht steht am Anfang des Christentums die
Gotteserfahrung. Angenommen, wir wollten Jesus

als Begründer der christlichen Religion
bezeichnen, so könnten wir auf verschiedenste
Gotteserfahrungen Jesu hinweisen. Die zentralste
dürfte wohl die Gotteserfahrung bei der Taufe
Jesu durch Johannes den Täufer sein. Diese Erfahrung

war das auslösende Moment fürJesu öffentliche

Wirksamkeit. — Nun aber schien mit Jesu
Tod auch sein Werk zu Ende zu sein. Wenn Jesus
nicht vergessenging, wenn sich trotz des Todes
Jesu eine «Religionsgemeinschaft» bildete, die sich



5

auf Jesus berief, so war das auslösende Moment
dafür eine ganz bestimmte Erfahrung: die Erfahrung

des auferwecktenjesus. Die Apostel erfahren
den Gekreuzigten als Lebendigen und verstehen
dies als Machterweis Gottes und als Anbruch des
Reiches Gottes. Das ganze Christentum, die
«christliche Religion», wenn wir so sagen wollen,
beruht letztlich auf dieser Gotteserfahrung, der
Erfahrung der lebenspendenden Macht und Treue
Gottes, der Jesus nicht im Tode liess, sondern ihn
auferweckt und in seine Gemeinschaft aufgenommen

hat.
Was von den Religionen gilt, gilt auch von den
einzelnen glaubenden Menschen. Die Heiligen
haben je auf ihre Weise Gott in ganz besonderer
Weise erfahren. Vom hl. Benedikt berichtet der
hl. Gregor der Grosse: Eines Nachts stand der Heilige

früh auf zum Gebet. Er stand am Fenster und
betrachtete den herrlichen Nachthimmel. Plötzlich

erblickte er ein Licht, von oben her ausgegossen,

heller als der Tag, alle Dunkelheit verscheuchend.

Was Benedikt dann sah, beschrieb er später

so: Der ganze Erdkreis, wie unter einem
Sonnenstrahl, sei ihm vor Augen gestellt worden.
Diese Weltschau, so kommentiert Gregor, muss
man sich so vorstellen: «Von einer Seele, die ihren
Schöpfer schaut, schrumpft alles Geschaffene
zusammen. In einem noch so kleinen Licht der
Beschauung wird der innere Sinn erweitert und in
Gott so ausgedehnt, dass er über das Geschaffene
hinausgehoben wird. Die Seele selbst wächst über
sich hinaus. Dann begreift die Seele, wie wenig
gross das alles ist, was sie vorher als zu gross nicht
begreifen konnte. Was wunders, wenn Benedikt
die ganze Welt in eins zusammengefasst sah —
stand er doch durch das Licht Gottes im Geiste
dieser Welt gegenüber.»

3 Religiöse Erfahrung gehört zum biblischen
Glaubensverständnis

Wohl fast alle Leser dieses Artikels sind in den
christlichen Glauben eingeführt worden mit der
Methode des Katechismus: Auf bestimmte Fragen
wurden die Glaubensinhalte in kurzen, klaren

Sätzen dargelegt. Diese Vermittlung des Glaubens

und des Glaubenswissens war sicher wirksam
und geeignet in einer Zeit, in welcher der einzelne
getragen war von einer glaubenden Umwelt.
Umgeben von einer Glaubensatmosphäre und einem
gelebten, praktizierten Glauben, wuchs der junge
Mensch organisch in die Glaubensgemeinde hinein

und wurde ein Glaubender. — Allerdings
stand hinter dieser Art der Glaubensvermittlung
auch ein bestimmtes Glaubensverständnis. Unter
Glauben verstand man das «Für-wahr-Halten von
Wahrheiten, die Gott geoffenbart und die Kirche
zu glauben vorstellt». In diesem Sinn bestimmte
das Erste Vatikanische Konzil den Glauben: Ein
Rechtgläubiger ist, wer sich durch die Gnade Gottes

antreiben lässt, auf die Autorität des sich
offenbarenden Gottes hin zu glauben, dass das von
Gott Geoffenbarte wahr ist. Glaube wurde
verstanden als Sachglaube, als ein Annehmen von
geoffenbarten Wahrheiten.
Heute ist beides anders geworden. Der junge
Mensch wächst nicht mehr in einer glaubenden
Umgebung auf, sondern in einer pluralistischen
Gesellschaft, in der er den verschiedenen
Weltanschauungen, Glaubensüberzeugungen, Religionen

begegnet. Aber auch das Verständnis des

Glaubens ist anders geworden. Das wird sofort
sichtbar, wenn wir neben den oben zitierten Text
des I. Vatikanums einen Text des II. Vatikanums
stellen: «In der Offenbarung redet der unsichtbare
Gott aus überströmender Liebe die Menschen an
wie Freunde und verkehrt mit ihnen, um sie in
seine Gemeinschaft einzuladen und aufzunehmen

Dem offenbarenden Gott ist der Gehorsam

des Glaubens zu leisten. Darin überantwortet
sich der Mensch Gott als ganzer in Freiheit»
(Konstitution über die göttliche Offenbarung Nr. 2, 5).

Hier geht es nicht mehr um einen Glauben an Sätze,

an Sachgegebenheiten, hier wird der Glaube
verstanden als ein Du-Glaube. Unsere Annahme
der Botschaft Jesu meint nicht nur die Annahme
seiner Worte, sondern die Annahme Jesu selbst.

Entscheidend beim Glauben ist nicht zuerst der
Inhalt dessen, was ich glaube, sondern meine in-



6

nere Glaubenshaltung: die innere Übergabe, das

Vertrauen, das ich Gott und Christus entgegenbringe.

Dieses Glaubensverständnis des Konzils ist nicht
etwa eine «Neuerung», die von der bewährten
Überlieferung abwiche. Im Gegenteil, mit diesem
Glaubensverständnis greift das Konzil zurück auf
das Glaubensverständnis des Alten und Neuen
Testamentes. Die Glaubensbestimmung des I.
Vatikanums als «Für-wahr-Halten» von Inhalten
gründet auf dem Wahrheitsverständnis der
griechischen Philosophie. Wahrheit besteht danach
darin, dass sich mein Verstand der Sache

angleicht. Das geschieht im Urteil. Die Bibel hat ein
anderes Wahrheitsverständnis. Wahrheit wird
gesehen zusammen mit Treue, Gerechtigkeit,
Vertrauen. Wahrheit liegt nicht mehr vorwiegend auf
der Ebene des Erkennens, sondern des Verhaltens.
Bei der Wahrheit geht es nicht so sehr um ein
sehendes Erkennen, sondern um ein erfahrendes
Innewerden. Ich erfahre, dass Dinge und Personen
sich so verhalten, dass sie die in sie gesetzten
Erwartungen erfüllen, das ihnen entgegengebrachte
Vertrauen rechtfertigen. Wahr ist das, was nicht
enttäuscht, was Dauer hat und treu ist. An Gott
glauben besagt nun gerade das: Gott ist wahr,
weil er sich als zuverlässig und treu erweist in
dem,was er geoffenbart hat. Von diesem
Wahrheitsverständnis her gesehen besagt dann Glauben
die Annahme, die Bestätigung dieser Treue Gottes,

und zwar Bestätigung nicht einfach von etwas
Vergangenem, sondern im Blick über das bereits
Erfahrene hinaus auf die noch ausstehende
endgültige Erfüllung der schon angebrochenen
Zukunft. So weist die Wahrheit, Zuverlässigkeit Gottes,

wie sie in Christus aufleuchtet als Erfüllung
der gegebenen Zusage Gottes, über sich hinaus
auf ein letztes Offenbarwerden der göttlichen
Treue, die nur auf dem Weg der geschichtlichen
Bewährung empfangen werden kann.
Der biblische Wahrheitsbegriff meint also: «Zusage

Gottes, prophetisch angesagt als verheissenes
Zukommen, als eröffnete Zukunft, wird bestätigt
in geschichtlichen Ereignissen, welche selbst wie¬

derum vorausweisen auf eine endgültige,
offenkundige, letzte Bestätigung am Ende aller
Geschichte. Das Erfahrene wird bewahrt zur künftigen

Bewährung und endgültigen Gewährung.
Wahr im Sinne dieses biblischen Denkens ist also,
was sich in der Geschichte bestätigt als das, was es

zu sein beansprucht, was sich im Geschehen, im
Wort und Werk als zuverlässig und tragfähig
herausstellt, was sich bewährt» (Th. Schneider). Von
diesem Wahrheitsbegriff her ist dann auch die
Bestimmung des Glaubens geprägt. Das verheissen-
de Wort Gottes an uns ist immer auch Verkündigung

seiner Herrschaft, ist Aufruf, uns einzulassen

auf diese Treue Gottes. Wahrheit ist nicht nur
eine «Sachaussage», sondern immer auch ein
Befehl, Glauben daher nicht nur ein Verstandesakt,
sondern ein ganzmenschlicher Vollzug. «Wahrheit

ist etwas, das vollzogen werden soll, das
angenommen und <veriflziert> (geprüft) werden muss,
indem es getan wird» (Th. Schneider). Im
biblischen Wort «Glauben» kommt jenes eigenartige
«Auslangen nach vorn» ins Spiel, das Moment der
Bewährung, des Verhaltens, des konkreten
Vollzuges. Von daher ist der typisch biblische
Ausdruck verständlich, wie ihn auch Christus braucht:
«die Wahrheit tun». Von unserm Wahrheitsverständnis

her, das griechisch geprägt ist, sagen wir:
die Wahrheit erkennen. Der biblische Mensch
weiss auch, dass Wahrheit erkannt wird, aber der
Weg zum Erkennen geht nicht über den reinen
Verstandesakt, sondern über das Tun, für den
Christen: Jesus als Weg annehmen, seine Wahrheit

als Lebensweg gehen.
All diese Ausführungen dürften zur Genüge
zeigen, dass der Ruf nach religiöser Erfahrung nicht
nur ein berechtigtes, sondern ein notwendiges
Anliegen zur Sprache bringt. Allerdings zeigen sie

auch, dass religiöse Erfahrung tiefer greift als nur
ein Stimmungserlebnis, das mich innerlich
beglückt und für einige Augenblicke oder Stunden
mit Wonne und Seligkeit erfüllt. Der genaueren
Bestimmung dessen, was religiöse Erfahrung
beinhaltet, soll nächstesmal nachgegangen werden.


	Unruhig ist unser Herz.... VIII

