Zeitschrift: Mariastein : Monatsblatter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 58 (1981)

Heft: 1

Artikel: Unruhig ist unser Herz.... VIII

Autor: Batler, Anselm

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1030853

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1030853
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Unruhig 1st unser
Herz... VIII

P. Anselm Biitler

Die religiose Erfahrung

Seit einiger Zeit kann innerhalb und ausserhalb
der Kirche eine neue Hinwendung zum Religitsen
beobachtet werden, vor allem bei der Jugend. Da-
bei zeigt sich iiberall ein gleiches Merkmal: Alle
suchen nach einer religiosen Erfahrung. Sie méch-
ten nicht nur einfach religiése Riten, Zeremonien,

Lebensformen ausfithren, sie moéchten vielmehr
witklich zutiefst und ganz vom Religidsen ange-
sprochen, gepackt und ergriffen sein. Ich darf hier
vielleicht eine personliche Begebenheit berichten:
Als ich in einer Jugendgruppe das Angebot vor-
legte, mit ihnen tiber Fragen der Religion und des

 Glaubens Gespriche zu fithren, wurde mir als er-

stes hart die Bedingung gestellt: «Wir sind dazu
bereit, aber nur unter einer Bedingung: Sie miis-
sen selber schon echte religiose Erfahrung gemacht
haben und miissen fihig sein, uns zu solcher reli-
gioser Erfahrung zu fithren.» — Das ist die eine
Seite heutiger religioser Lebenswirklichkeit, der
Ruf, ja der Schrei nach echter religiéser Erfahrung.
Die andere Seite ist die Zuriickhaltung vieler reli-
gioser Kreise gegeniiber diesem Verlangen nach
religioser Erfahrung. Das sei doch nur Schwirme-
rei, Sensationsgier, sei eine neue Form von Ge-
nusssucht. Man will von solcher Erfahrung nichts
wissen, will die ganze Religion auf dem Funda-
ment des «teinen Glaubens» aufbauen. — Es stellt
sich uns aufgrund dieser gegensitzlichen Wertun-
gen zuerst die Aufgabe, die Frage nach Berechti-
gung und Notwendigkeit religidser Erfabrung zu
kliren.

1. Psychologische Notwendigkeit religiéser
Erfabrung

In den vorausgehenden Artikeln dieser Thematik
haben wir aufgezeigt, dass der Mensch eine reli-
giose Anlage und ein religioses Verlangen hat.
Diese Anlage und dieses Verlangen ist dem Men-
schen notwendig mit seiner menschlichen Natur
und Wesenheit gegeben. Weil der Mensch Geist
ist, allerdings leibgebundener Geist, ist er offen
fiir die ganze Wirklichkeit und den Grund der
ganzen Wirklichkeit, fiir Gott. Weil die religiose
Anlage und das damit gegebene religiose Verlan-
gen zur Natur des Menschen gehort, stehen sie
unter den gleichen Bedingungen wie alle andern
menschlichen Anlagen und Verlangen. Nun ist es
eine «simple» Alltagsweisheit, dass jedes Verlan-
gen wenigstens von Zeit zu Zeit nach ganz beson-
derer und intensiver Erfiillung verlangt. Das zeigt
sich schon ganz einfach beim Nahrungsverlangen.



Neujahrswunsch
Angelica Arb

Einmal
entdecken wir
was uns halt

einmal
fiihlen wir

die Sicherung

einmal
irgend einmal
offnen wir uns

... der Liebe
unseres Herrn.






Gewiss, wir essen jeden Tag, um unsern Hunger
zu stillen, nehmen auch regelmissig Flissigkeit zu
uns, um nicht zu verdursten. Aber von Zeit zu
Zeit meldet sich in uns das Bediirfnis, einmal et-
was besonders Gutes zu essen, einen besonders
guten «Tropfen» zu genehmigen. Wer diesem
Verlangen aus Armut nicht gerecht werden kann,
dem fehlt etwas zum erfiillten Leben. Dasselbe
gilt auch fiir unser Sehen und Horen. Wir moch-
ten hie und da etwas «wirklich Schénes» sehen, sei
es eine schone Landschaft, ein schones Gemilde
oder auch einen schénen Menschen. Ebenso
mochten wir dann und wann einmal schéne Musik
horen, eine schone Stimme usw. Wer solche Er-
fahrungen nicht machen kann, bei dem geht das
Interesse an Essen, Sehen, Héren zuriick, er
stumpft ab. Das gleiche gilt erst recht fiir das Lie-
besverlangen. Menschen, die sich lieben, haben
das Verlangen, ihre gegenseitige Liebe wenigstens
von Zeit zu Zeit in ganz besonderer Weise zu erle-
ben und zu erfahren. Bleibt solches Liebeserleb-
nis, Héhepunkte der Liebe, aus, dann erlahmt die
gegenseitige Liebe, und es besteht die grosse Ge-
fahr, dass sie nach und nach schwindet, bis sie ei-
nes Tages ganz erloschen ist.

Auch die religiése Anlage und das religiose Ver-
langen stehen unter dem gleichen psychologi-
schen Gesetz. Auch sie brauchen hie und da «reli-
giose Hohepunkte», nicht so sehr in dusseren Er-
eignissen, dies auch, als vielmehr in ihrer inneren
Erfahrung. Fallen diese weg, dann erlahmt das re-
ligiose Verlangen, die religiose Anlage verkiim-
mert, die religiose Haltung schwindet unter den
Sorgen des Alltages. Soll im Leben eines Men-
schen Religion, Glaube, Gott eine zentrale Rolle
bekommen und behalten, dann ist das nur még-
lich, wenn von Zeit zu Zeit eine intensive religiose
Erfahrung gemacht werden kann.

2. Am Anfang jeder religisen Bewegung steht die
religiése Erfabrung

Welche Bedeutung die religiése Erfahrung fiir ein

lebendiges religioses Leben hat, zeigt am klarsten

die Entstehungsgeschichte jeder religiosen Bewe-

gung. Alle sogenannten «grossen» Religionsstifter

hatten zuerst eine tiefe religiose Erfahrung. Das
zeigt sich bei den grossen religiosen Gestalten des
Alten Bundes, z. B. bei Abraham und erst recht
bei Mose, die man mit Fug und Recht als «Griin-
der der Jahwe-Religion» bezeichnen kann. Abra-
ham erfuhr Gott als Beistand auf seiner Noma-
denwanderung. Gott stand ihm zur Seite, wenn er
neue Weideplitze suchte und fand. Am unmittel-
barsten erfuhr er ihn als lebengarantierend in der
Gewihrung von Nachkommenschaft. Mose erfuhr
Jahwe in einer einmaligen Weise als Rettergott.

Schon vor Mose wurde Jahwe als Berggott von No-
maden verehrt. Von diesen Nomaden hatte er Jah-
we kennengelernt. In einer einmaligen Erfahrung
Jahwes, die unter dem Bild des brennenden Dorn-
busches dargestellt wird, erhilt er den Auftrag,
unterdriickte Nomaden aus Agypten zu befreien.
Dieser von Mose angefithrten Nomadengruppe
gelingt es, an einer Untiefe des Schilfmeeres der
nachstellenden dgyptischen Grenzwache zu ent-
kommen. Diese Rettung wird als alleinige Tat Jah-
wes verkiindet. Die ganze Nomadengruppe darf
Jahwe nochmals erfahren bei einer kultischen
Feier an einem Wallfahrtsberg. Bei den Erfahrun-
gen Abrahams und des Mose werden die gleichen
Verhaltensweisen Gottes offenbar: Gott bindet
sich an die Menschen und gibt sich in ihrem Leben
zu erkennen. So wird der Schluss gezogen: Es ist
der gleiche Gott, der sich Abraham und Mose ge-
offenbart hat, Jahwe. So kénnen beide als «Be-
griinder der Jahwe-Religion» bezeichnet werden
aufgrund ihrer Gotteserfahrungen.

Erst recht steht am Anfang des Christentums die
Gotteserfahrung. Angenommen, wir wollten Je-
sus als Begriinder der christlichen Religion be-
zeichnen, so kénnten wir auf verschiedenste Got-
teserfahrungen Jesu hinweisen. Die zentralste
diirfte wohl die Gotteserfahrung bei der Taufe
Jesu durch Johannes den T4ufer sein. Diese Erfah-
rung war das auslosende Moment fiir Jesu 6ffentli-
che Wirksamkeit. — Nun aber schien mit Jesu
Tod auch sein Werk zu Ende zu sein. Wenn Jesus
nicht vergessenging, wenn sich trotz des Todes
Jesu eine «Religionsgemeinschaft» bildete, die sich



auf Jesus berief, so war das auslosende Moment
dafiir eine ganz bestimmte Erfahrung: die Erfah-
rung des auferweckten Jesus. Die Apostel erfahren
den Gekreuzigten als Lebendigen und verstehen
dies als Machterweis Gottes und als Anbruch des
Reiches Gottes. Das ganze Christentum, die
«christliche Religion», wenn wir so sagen wollen,
beruht letztlich auf dieser Gotteserfahrung, der
Erfahrung der lebenspendenden Macht und Treue
Gottes, der Jesus nicht im Tode liess, sondern ihn
auferweckt und in seine Gemeinschaft aufgenom-
men hat.

Was von den Religionen gilt, gilt auch von den
einzelnen glaubenden Menschen. Die Heiligen
haben je auf ihre Weise Gott in ganz besonderer
Weise erfahren. Vom hl. Benedikt berichtet der
hl. Gregor der Grosse: Eines Nachts stand der Hei-
lige frith auf zum Gebet. Er stand am Fenster und
betrachtete den herrlichen Nachthimmel. Plétz-
lich erblickte er ein Licht, von oben her ausgegos-
sen, heller als der Tag, alle Dunkelheit verscheu-
chend. Was Benedikt dann sah, beschrieb er spi-
ter so: Der ganze Erdkreis, wie unter einem Son-
nenstrahl, sei thm vor Augen gestellt worden.
Diese Weltschau, so kommentiert Gregor, muss
man sich so vorstellen: «Von einer Seele, die ihren
Schopfer schaut, schrumpft alles Geschaffene zu-
sammen. In einem noch so kleinen Licht der Be-
schauung wird der innere Sinn erweitert und in
Gott so ausgedehnt, dass er iiber das Geschaffene
hinausgehoben wird. Die Seele selbst wichst iiber
sich hinaus. Dann begreift die Seele, wie wenig
gross das alles ist, was sie vorher als zu gross nicht
begreifen konnte. Was wunders, wenn Benedikt
die ganze Welt in eins zusammengefasst sah —
stand er doch durch das Licht Gottes im Geiste
dieser Welt gegentiber.»

3. Religitse Erfabrung gehort zum biblischen
Glaubensverstindnis

Wohl fast alle Leser dieses Artikels sind in den

christlichen Glauben eingefithrt worden mit der

Methode des Katechismus: Auf bestimmte Fragen

wurden die Glaubensinhalte in kurzen, klaren

Sdtzen dargelegt. Diese Vermittlung des Glau-
bens und des Glaubenswissens war sicher wirksam
und geeignet in einer Zeit, in welcher der einzelne
getragen war von einer glaubenden Umwelt. Um-
geben von einer Glaubensatmosphire und einem
gelebten, praktizierten Glauben, wuchs der junge
Mensch organisch in die Glaubensgemeinde hin-
ein und wurde ein Glaubender. — Allerdings
stand hinter dieser Art der Glaubensvermittlung
auch ein bestimmtes Glaubensverstindnis. Unter
Glauben verstand man das «Fiir-wahr-Halten von
Wahrheiten, die Gott geoffenbart und die Kirche
zu glauben vorstellt». In diesem Sinn bestimmte
das Erste Vatikanische Konzil den Glauben: Ein
Rechtgldubiger ist, wer sich durch die Gnade Got-
tes antreiben lisst, auf die Autoritit des sich of-
fenbarenden Gottes hin zu glauben, dass das von
Gott Geoffenbarte wahr ist. Glaube wurde ver-
standen als Sachglaube, als ein Annehmen von ge-
offenbarten Wahrheiten.

Heute ist beides anders geworden. Der junge
Mensch wichst nicht mehr in einer glaubenden
Umgebung auf, sondern in einer pluralistischen
Gesellschaft, in der er den verschiedenen Weltan-
schauungen, Glaubenstiberzeugungen, Religio-
nen begegnet. Aber auch das Verstindnis des
Glaubens ist anders geworden. Das wird sofort
sichtbar, wenn wir neben den oben zitierten Text
des I. Vatikanums einen Text des II. Vatikanums
stellen: «In der Offenbarung redet der unsichtbare
Gott aus iiberstromender Liebe die Menschen an
wie Freunde und verkehrt mit thnen, um sie in
seine Gemeinschaft einzuladen und aufzuneh-
men . .. Dem offenbarenden Gott ist der Gehor-
sam des Glaubens zu leisten. Darin tiberantwortet
sich der Mensch Gott als ganzer in Freiheit» (Kon-
stitution iiber die gottliche Offenbarung Nr. 2, 5).
Hier geht es nicht mehr um einen Glauben an Sit-
ze, an Sachgegebenheiten, hier wird der Glaube
verstanden als ein Du-Glaube. Unsere Annahme
der Botschaft Jesu meint nicht nur die Annahme
seiner Worte, sondern die Annahme Jesu selbst.
Entscheidend beim Glauben ist nicht zuerst der
Inhalt dessen, was ich glaube, sondern meine in-



nere Glaubenshaltung: die innere Ubergabe, das
Vertrauen, das ich Gott und Christus entgegen-
bringe.

Dieses Glaubensverstindnis des Konzils ist nicht
etwa eine «Neuerung», die von der bewihrten
Ubetlieferung abwiche. Im Gegenteil, mit diesem
Glaubensverstindnis greift das Konzil zuriick auf
das Glaubensverstindnis des Alten und Neuen
Testamentes. Die Glaubensbestimmung des 1.
Vatikanums als «Fiir-wahr-Halten» von Inhalten
griindet auf dem Wahrheitsverstindnis der grie-
chischen Philosophie. Wahrheit besteht danach
darin, dass sich mein Verstand der Sache an-
gleicht. Das geschieht im Urteil. Die Bibel hat ein
anderes Wahrheitsverstindnis. Wahrheit wird ge-
sehen zusammen mit Treue, Gerechtigkeit, Ver-
trauen. Wahrheit liegt nicht mehr vorwiegend auf
der Ebene des Erkennens, sondern des Verhaltens.

Bei der Wahrheit geht es nicht so sehr um ein se-
hendes Erkennen, sondern um ein erfahrendes In-
newerden. Ich erfahre, dass Dinge und Personen
sich so verhalten, dass sie die in sie gesetzten Er-
wartungen erfiillen, das ithnen entgegengebrachte
Vertrauen rechtfertigen. Wahr ist das, was nicht
enttduscht, was Dauer hat und treu ist. An Gott
glauben besagt nun gerade das: Gott ist wahr,
weil er sich als zuverldssig und treu erweist in
dem,was er geoffenbart hat. Von diesem Waht-
heitsverstindnis her gesehen besagt dann Glauben
die Annahme, die Bestitigung dieser Treue Got-
tes, und zwar Bestitigung nicht einfach von etwas
Vergangenem, sondern im Blick {iber das bereits
Erfahrene hinaus auf die noch ausstehende end-
giltige Erfuillung der schon angebrochenen Zu-
kunft. So weist die Wahrheit, Zuverlissigkeit Got-
tes, wie sie in Christus aufleuchtet als Erfiillung
der gegebenen Zusage Gottes, iiber sich hinaus
auf ein letztes Offenbarwerden der géttlichen
Treue, die nur auf dem Weg der geschichtlichen
Bewihrung empfangen werden kann.

Der biblische Wahrheitsbegriff meint also: «Zusa-
ge Gottes, prophetisch angesagt als verheissenes
Zukommen, als er6ffnete Zukunft, wird bestitigt
in geschichtlichen Ereignissen, welche selbst wie-

derum vorausweisen auf eine endgiiltige, offen-
kundige, letzte Bestitigung am Ende aller Ge-
schichte. Das Erfahrene wird bewahrt zur kiinfti-
gen Bewihrung und endgiiltigen Gewihrung.
Wahr im Sinne dieses biblischen Denkens ist also,
was sich in der Geschichte bestitigt als das, was es
zu sein beansprucht, was sich im Geschehen, im
Wort und Werk als zuverlissig und tragfihig her-
ausstellt, was sich bewihrt» (Th. Schneider). Von
diesem Wahrheitsbegriff her ist dann auch die Be-
stimmung des Glaubens geprigt. Das verheissen-
de Wort Gottes an uns ist immer auch Verkiindi-
gung seiner Herrschaft, ist Aufruf, uns einzulas-
sen auf diese Treue Gottes. Wahrheit ist nicht nur
eine «Sachaussage», sondern immer auch ein Be-
fehl, Glauben daher nicht nur ein Verstandesakt,
sondern ein ganzmenschlicher Vollzug. «Waht-
heit ist etwas, das vollzogen werden soll, das ange-
nommen und «erifiziert> (gepriift) werden muss,
indem es getan wird» (Th. Schneider). Im bibli-
schen Wort «Glauben» kommt jenes eigenartige
«Auslangen nach vorn» ins Spiel, das Moment der
Bewihrung, des Verhaltens, des konkreten Voll-
zuges. Von daher ist der typisch biblische Aus-
druck verstindlich, wie ithn auch Christus braucht:
«die Wahrheit tun». Von unserm Wahrheitsver-
stindnis her, das griechisch geprigt ist, sagen wir:
die Wahrheit erkennen. Der biblische Mensch
weiss auch, dass Wahrheit erkannt wird, aber der
Weg zum Erkennen geht nicht tiber den reinen
Verstandesakt, sondern iiber das Tun, fiir den
Christen: Jesus als Weg annehmen, seine Waht-
heit als Lebensweg gehen.

All diese Ausfithrungen diirften zur Geniige zei-
gen, dass der Ruf nach religioser Erfahrung nicht
nur ein berechtigtes, sondern ein notwendiges
Anliegen zur Sprache bringt. Allerdings zeigen sie
auch, dass religiose Erfahrung tiefer greift als nur
ein Stimmungsetlebnis, das mich innerlich be-
gliickt und fiir einige Augenblicke oder Stunden
mit Wonne und Seligkeit erfiillt. Der genaueren
Bestimmung dessen, was religiose Erfahrung bein-
haltet, soll nichstesmal nachgegangen werden.



	Unruhig ist unser Herz.... VIII

