
Zeitschrift: Mariastein : Monatsblätter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 57 (1980)

Heft: 10

Artikel: "Unruhig ist unser Herz...". VII

Autor: Bütler, Anselm

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1030695

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1030695
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


286

Unruhig
ist unser Herz VII
P. Anselm Bütler

Vehlformen religiösen Verlangens
Wir haben im letzten Artikel darauf hingewiesen,

dass wir heute wieder einen religiösen
Aufbruch erleben und dass dieser Aufbruch vor allem
sich bei der Jugend feststellen lässt. Mit dem
Stichwort «Jugend» ist allerdings nun auch eine
andere Erscheinung angesprochen, die uns mehr
und mehr Angst einzuflössen beginnt: die
«Jugendreligionen». Hier finden wir sogenannte
religiöse Praktiken, die das Verlangen nach Einheit
und Hingabe in so erschreckender Weise
missbrauchen, dass es nicht zur Entfaltung und
Reifung, sondern zur Zerstörung der menschlichen
Persönlichkeit kommt. Viele werden sich noch an
das Massaker von Guayana erinnern, wo Hunderte

von Jugendlichen in blinder Gefolgschaft in
den Tod gingen. Das alles muss uns bei religiösen

Neuaufbrüchen vorsichtig machen. Für das

Religiöse, Nicht-Rationale, Transzendente,
Gemeinschaftliche aufgeschlossen zu sein, kann sehr
unmenschlich und tödlich sein. Attribute des
Religiösen, des Kirchlichen, des Frommen sind kein
Ausweis des Göttlichen und kein Beweis für das
Menschliche darin. Gerade jene Merkmale des

Religiösen, die von den Verantwortlichen der
Kirche so sehr gescnätzr werden, jene Formen
und Rituale, Haltungen und Äusserungen, die
landläufig mit «Frömmigkeit» in Verbindung
gebracht werden, sind ins Zwielicht geraten.

1. Kennzeichen richtigen religiösen Verlangens
Wir haben gesehen, dass das religiöse Verlangen
in einem seelischen, besser ganzmenschlichen
Bedürfnis wurzelt. Damit ist dieses Bedürfnis eingebaut

und eingeordnet in die Grundausrichtung
des menschlichen Urverlangens. Wie jeder Keim
einer Pflanze sich zur vollen Pflanze entfalten
will, so ist der Mensch getragen und angetrieben
vom Streben nach voller Entfaltung, nach
Selbstverwirklichung. Das religiöse Verlangen ist daher
nur dann sachgerecht verwirklicht, wenn es, nicht
ausschliesslich, aber doch einschliesslich, die
menschliche Selbstverwirklichung fördert und
nicht hemmt. «Die Eigenart des Menschen
gegenüber dem Tier besteht darin, dass der Mensch
besondere seelische Bedürfnisse entwickelt. Daher

müssen sich alle Befriedigungsformen und
-weisen daran messen lassen, ob sie dem
seelischen Bedürfnis auch tatsächlich gerecht werden»
(R. Funk). Wie bei der Befriedigung etwa des
Bedürfnisses nach Nahrung die Art der Befriedigung

erst dann am besten ist, wenn sie nicht nur
den Hunger vertreibt, sondern zugleich auch eine
möglichst gute körperliche Gesundheit garantiert,

so ist auch das religiöse Bedürfnis nach Einheit

oder nach Hingabe erst dann richtig verwirklicht,

wenn es nicht nur dieses Teilbedürfnis
stillt, sondern die ganzmenschliche Entfaltung,
die seelische Gesundheit und Leistungsfähigkeit
fördert. Für das, was wir seelische Gesundheit
nennen, gibt es reiche Erfahrungen aus dem
Forschungsgebiet der Psychologie. Das wichtigste
Merkmal für seelische Gesundheit ist das der
Entfaltung und des Wachstums der seelischen Kräfte:

Emotionen, Affekte, Antriebe usw. A.H.
Maslow nennt neben den körperlichen folgende
seelische Bedürfnisse: Zugehörigkeit, Liebe,
Achtung, Selbstverwirklichung, Wissen und
Verstehen, ästhetische Bedürfnisse. Die Befriedigung
des Zugehörigkeirsbedürfnisses, des Bedürfnisses,
Liebe zu geben wie auch Liebe zu nehmen, sowie
das Bedürfnis nach Stärke, Bewältigung, Kompetenz,

Vertrauen, Bedeutung und Wertschätzung
sind insgesamt den Sicherheitsbedürfnissen
zuzuordnen. «Die Befriedigung des Bedürfnisses nach



287

Selbstachtung führt zu Gefühlen des Selbstvertrauens,

der Stärke, der Fähigkeit, zum Gefühl,
nützlich und notwendig für die Welt zu sein»

(A.H. Maslow). Vor allem ist zu beachten, dass

alle menschlichen Bedürfnisse geprägt sind durch
jene Wirklichkeit, die wir mit Persönlichkeit des

Menschen bezeichnen: die in Freiheit vollzogene,

auf Einsicht gründende Entfaltung der je
einzelnen individuellen Selbständigkeit des
Menschen. Die sachgerechte Verwirklichung des

religiösen Verlangens trägt dazu bei, dass all diese
seelischen Bedürfnisse möglichst voll verwirklicht
werden. Das religiöse Verlangen, in der richtigen
Form gestaltet, hilft mit zu einer optimalen
Entfaltung der Vernunftfähigkeit, der Liebesfähigkeit,

der geistigen und künstlerischen Kreativität
— jener Fähigkeiten also, die ein sinnerfülltes,
glückliches, kommunikatives Leben ermöglichen.
Hier also finden wir den Massstab zur Beurteilung,

ob religiöses Verlangen richtig oder falsch
verwirklicht wird.

2. Fehlformen des Einheitsverlangens
Der Mensch als Persönlichkeit zeichnet sich aus
durch Eigenständigkeit, die er auch in der gröss-
ten Einheitsbeziehung zu einem DU bewahrt, ja,
er findet durch die richtig vollzogene Einheitsbeziehung

mit dem DU auch und gerade zur vollen
Eigenständigkeit. Wo das religiöse Einheitsverlangen

diese Eigenständigkeit überspielt, gefährdet

oder auszulöschen versucht, da müssen wir
von Fehlformen reden. Diese Gefahr liegt vor bei
der sogenannten «schwärmerischen Mystik». Die
Sehnsucht nach dem Absoluten kann todbringend

sein, wenn die Distanz nicht gewahrt wird.
Wenn Gott den Fluchtpunkt aller Kräfte des
Menschen bildet, bleibt ihm nicht mehr die nötige

Distanz, um sich aus eigenem Vermögen in
seiner persönlichen, menschlichen und zeitlichen
Existenz halten zu können. In diesem Lichte
muss die Forderung des christlichen Hauptgebotes,

Gott zu lieben «von ganzem Herzen, von
ganzer Seele, mit all deinen Kräften und mit
deinem ganzen Denken» (Lk 10,27), richtig gedeutet

werden. Solch restlose Liebe zu Gott mit allen

Kräften darf die Eigenständigkeit der menschlichen

Person nicht beeinträchtigen, und die richtige

Gottesliebe tut das auch nicht.
Setzt man die Religion gleich mit einer Mystik
völliger Vereinigung, dann entzieht man der
Eigennatur des Menschen ihre Substanz, und man
zwingt sie zu einem definitiven Atheismus: Es

entsteht die Angst vor Auflösung, der religiös
suchende Mensch sieht sich in solch extremer mystischer

Erscheinung vom Vernichtungswahn
verfolgt und glaubt, sich nur durch Atheismus
davor retten zu können. In diesem Sinne schreibt
Merleau Ponty: «Wenn es vielleicht nicht gerade
unsinnig ist, sich auf einen absoluten Grund zu
berufen, zerstört ein solcher Gedankengang doch
gerade das, was er gründen sollte. Das metaphysische

und ethische Gewissen verkümmert
angesichts des Absoluten, denn aus eigener Kraft
verbindet dieses ja über die alltägliche Welt des
gewohnten und schläfrigen Bewusstseins hinaus in
lebendigem Austausch mein Ich mit mir selbst
oder mit dem Mitmenschen.»
Dem religiösen Verlangen kommt also nicht
unfehlbar religiöser Charakter im wahren Sinne zu.
Religion ist nur dort vorhanden, wo die
Transzendenz, die grundsätzliche Verschiedenheit
Gottes gewahrt bleibt. Das religiöse Verlangen
muss daher zuerst «gereinigt» werden von einem
ungesunden Einheitsverlangen. Das geschieht
durch das Erlebnis der Trennung. Erst durch dieses

Erlebnis öffnet sich ihm der Zugang zum
andern Sein als dem anderen. Nur das Erlebnis der
Trennung ist imstande, den Wunsch nach Einheit

aus seiner imaginären Vereinigung mit
einem falschen Unendlichen herauszureissen und
auf den Weg der Begegnung mit dem andern zu
führen.
Das ungereinigte religiöse Einheitsverlangen ist
deshalb gefährlich, weil es eine Erfahrung höchster

Lebenssteigerung vermitteln kann, die aber
letztlich zerstörerisch wirkt. Völlig normale
Menschen können vom Rausch dieses Einheitsverlangens

überwältigt werden. Jedes Ding wird dann
geheimnisvoll zu einem Weltzentrum und taucht
den Menschen in den absoluten Gegenstand sei-



288

nes Staunens ein. Die mystische Verzückung
entmachtet Urteil, Wille, Moralgesetz. Magisch
verzaubert es die Welt, verwischt alle Trennlinien
zwischen Wahr und Unwahr, Wirklich und
Unwirklich.

Dieses ungereinigte Einheitsverlangen ist um so

gefährlicher, als es sich in der Erfahrung des
Heiligen mit andern Elementen vermischen kann. Es

kommt zu den erschreckenden Fehlformen der
Religion, die sich in der Religionsgeschichte
immer wieder zeigen: das Heilige wird zum sakralen

Kosmos: die Magie wird beherrschend; sakrale

Erotik: Sexualität eröffnet den Zugang zu
Lebenskräften, Einheit, ekstatischem Erleben
(sexuelle Kultorgien wie im Baalskult) ; sakrale
Dämonie: die Erfahrung des Bösen kann Quelle
einer pseudoreligiösen Berauschung sein (Faszination

des Zerstörerischen in den kultischen
Menschenopfern, Faszination des Blutrausches,
des Krieges usw.).

3. Fehlformen des Hingabe-Bedürfnisses
Hingabe besagt ganz allgemein, sich in den
Dienst eines andern, eines Wertes, einer Person
stellen. Normalerweise geschieht diese Hingabe
aber so, dass ich dabei meine Selbständigkeit
bewahre. Es kann aber im zwischenmenschlichen
Bereich vorkommen, dass ich mich so an eine
Person hingebe, dass ich die Bedürfnisse meines
eigenen Lebens ganz verdränge und mich zu
einem Teil des andern mache. Ich werde im Denken,

Fühlen, Handeln ganz vom andern abhängig.

Ich werde gleichsam zu einem «Abziehbild»
des andern. Damit aber kann ich meine eigenen
Fähigkeiten und Kräfte nicht mehr wahrnehmen.
Ich entwickle keine wirkliche Liebesfähigkeit, keine

kritische Vernunft, keine Kreativität und
Spontaneität. Ein solcher Selbstverlust kann über
lange Zeit subjektiv befriedigen, weil ich mich
beim andern geborgen fühle.
Eine solche falsche Hingabehaltung kann sich
auch gegenüber Gott einstellen. Auch die Beziehung

zu Gott kann dergestalt sein, dass ein
Mensch sich selbst, seine Würde und geschöpfliche

Fähigkeit missachtet und sich einem allmäch¬

tigen Gott völlig unterwirft. Eine solche
Gottesbeziehung wird unter Umständen als stark und
beständig gepriesen, sie soll in jeder Notlage das

angestrebte Vertrauen ermöglichen und über alle
Wechselfälle des Lebens Sicherheit geben. Natürlich

ist das möglich. Dieses Gottvertrauen kann
aber auf Entmündigung des Menschen beruhen.
Denn wo immer ein Mensch sich jemandem
unterwirft, und wäre es Gott, weil er sich selbst
aufgegeben hat, da entmündigt er sich als Ebenbild
Gottes. Solches Gottvertrauen wird den
Menschen in seiner Angst zwar betäuben, aber auch
taub machen für die eigenen Möglichkeiten. Wo
die Gottesbeziehung darauf aufbaut, dass der
Mensch aus sich heraus nur ohnmächtig und
elend ist, da wird zwar die Angst, die mit dieser
Ohnmacht zusammenhängt, gebannt und
gebunden. Aber es stellt sich eine neue Angst ein:
die Angst vor Gott: die Angst vor dem zürnenden

und rächenden Gott, die Angst, von Gott
verlassen zu sein, die Angst, Gott durch sündhafte

Gedanken, Gefühle, Handlungen zu beleidigen,

letztlich die Angst vor dem unbekannten
und unberechenbaren Gott.
Es gibt noch eine andere Form fehlerhafter
Hingabe. Ich kann das Bedürfnis nach Hingabe auch
dadurch befriedigen, dass ich andere von mir
abhängig mache durch übertriebene Fürsorge.
Dadurch kommt es wieder zu einer Entmündigung
seiner selbst. Indem ich andere durch solche
Fürsorge beherrsche, bin ich nicht darauf angewiesen,

meine eigenen Kräfte einzusetzen. Ich brauche

den andern, um meine eigene Ohnmacht
und Einsamkeit zu bekämpfen, aber nicht mit
meinen eigenen Fähigkeiten, sondern mit Hilfe
jener Menschen, die von mir abhängig sind. Ich
beziehe mein Selbstwertgefühl, meine Mündigkeit

nur aus der Tatsache, dass ich über andere
herrschen kann, für andere das Sorgerecht habe,
anstelle von andern sprechen kann.
Auch gegenüber Gott kann diese Fehlform der
Hingabe sich einstellen. Das zeigt sich darin, wie
ein derart Glaubender mit seiner Angst umgeht.
Er muss sich gegen alle möglichen Infragestellungen

seines Gottes sorgen. Nun liegt es am Men-



289

sehen, seinem Glauben und Verhalten, ob sich
ihm Gott gnädig erweist. Jetzt hängt der Heilswille

Gottes zum Beispiel vom eigenen sittlichen
Verhalten ab: Legalismus, Rigorismus und
Gesetzesgläubigkeit werden zu Mitteln der Beherrschung

Gottes. Das pünktliche und andächtige
Beten hat Einfluss auf den Willen Gottes.
Zwangshaftes Erfüllungsdenken ist zum Mittel
der Beherrschung Gottes geworden. — Solche
Mittel der Beherrschung Gottes haben ihren
Ursprung in einer Sorge und Angst um Gott. Denn
letztlich können alle Rituale, Bekenntnisse,
Überzeugungen, mit denen jemand sich seiner
Hingabe an Gott versichert, in Frage gestellt
werden. Eine solche Frömmigkeit kämpft auf Leben
und Tod, wenn die Liturgie verändert wird,
wenn eine Glaubensaussage eine Neuformulierung

erfährt. Für sie steht nicht eine geschichtlich
bedingte und kulturell geformte Liturgie auf
dem Spiel, sondern Gotr selbst, das heisst ihr
Gott, dem sie sich unterworfen haben, von dem
sie abhängig sind, den sie sich so geschaffen
haben, dass er steht und fällt mit den
Sicherungsfunktionen, die er für einen Menschen haben
muss, der selbst ohnmächtig ist.

4. Vorbeugemittelgegen fehlerhafte Formen des

religiösen Verlangens
Die Schilderungen der Fehlformen religiösen
Verlangens zeigen, dass sie letztlich immer in ebner

psychischen Fehlhaltung gründen. Echtes
religiöses Verlangen, echte religiöse Einstellung
hängen fundamental ab von der psychischen
Gesundheit und Reife. Eine erste wichtige
Voraussetzung dafür ist, dass das Stadium des Narzissmus,

der Selbstverliebtheit überwunden wird.
Diese Selbstverliebtheit gründet in der
Mutterbindung. Die Wirkung des Mutterbildes mit
seinen Gemütswerten ist immer anwesend. Wenn
sich ein Mensch ausschliesslich der Sphäre der
mütterlichen Werte ausliefert, wirkt das für die
psychische Reifung hemmend. Es wird damit
auch verhindert, dass das religiöse Verlangen sich
zu echter religiöser Haltung entwickelt. —
Andererseits ist die Glückserfahrung eine vor-religiöse

Bedingung der Religion. Ohne mütterliche Werte
würde das menschliche Verlangen versiegen.

Nur die Erfahrung von Sicherheit, Glück,
ursprünglicher Ganzheit können dem Menschen
Hoffnung mitgeben. Für die religiöse Entwicklung

braucht es grundlegende gemüthafte
Bindungen, die verbunden sind mit dem antreibenden

Wunsch: Erlebnis des ungetrübten Einklanges

mit dem umgreifenden Sein, Erspüren Gottes
als des Urgrundes aller Dinge. Wird diese
Lebenskraft von Schicksalsschlägen gebrochen,
fühlt sich der Mensch überflüssig und sinnlos.
Aber diese Gesamtheit des Gefühlslebens muss
aufgebrochen werden, sonst fühlt sich der
Mensch nicht genötigt, sich selber in seiner
Selbstverliebtheit zu verlassen. Dieses Aufbrechen

wird vollzogen durch das väterliche
Element, das zur Erfahrung der harten Wirklichkeit
führt. Durch diese Erfahrung wird das religiöse
Verlangen nach Einheit umgewertet. Echte Religion

gibt es nur durch die Wechselweise beider
Elemente: harmonische Fülle des Ursprungs,
Trennung durch die Anforderung der Wirklichkeit.

Zusammenfassend kann vom religiösen Verlangen

gesagt werden : das Gottverlangen öffnet den
Weg für das mystische Streben nach unmittelbarer

Vereinigung, die eine sehnsuchtstillende
Erfahrung vollkommenen Glückes meint. Sie
erscheint in unterschiedlichen Formen: Lebensmystik,

Pantheismus, theistische, christliche Mystik.
Das Gottverlangen wurzelt im Streben, in der
Sehnsucht nach glücklicher Harmonie und
Einheit. Dieses Gottverlangen kann zu einer mächtigen

Triebfeder des religiösen Lebens werden, wie
sich das in den mönchischen Bewegungen aller
Grossreligionen zeigt. Dieses Gottverlangen
weckt auch heute noch religiöse Berufungen. Ob
solches Gottverlangen wirklich echt religiös ist,
zeigt sich daran, ob es die Dimension des persönlichen

Bezuges zum Anderen unter Wahrung der
eigenen Selbständigkeit erreicht.
Von hier aus kann auch das Hingabeverlangen
besser beurteilt werden. Die oben angeführten
Fehlformen der Hingabehaltung lassen jene Fä-



290

higkeiten nicht zur Entfaltung kommen, die der
Mensch von Natur aus in sich trägt. Statt diese
Fähigkeiten zu nützen und zu mobilisieren,
sucht die falsche Hingabehaltung ihr Heil im
Selbstverlust. Der Mensch mit dieser Haltung
glaubt, nur dann selbst etwas zu sein, wenn er
sich einem andern unterwirft oder ihn
beherrscht. Er lässt sich von andern bestimmen,
wagt nicht, mit Hilfe der Vernunfttätigkeit seine
emotionalen Kräfte freizusetzen und unabhängig
zu machen. Hier ist der Ansatzpunkt zur Verhinderung

oder Änderung falscher Hingabehaltung.
Der Mensch muss den Mut haben, seine eigenen
Kräfte und Fähigkeiten freizusetzen, mit Hilfe
der Vernunfttätigkeit seine seelischen Bedürfnisse
zu befriedigen unter vollem Einsatz seiner
Möglichkeiten. Dann entwickeln sich jene Kräfte, die
nur dem Menschen eigen sind: Vernunft, Liebe,
Kreativität. Ihr Vorhandensein bewirkt seelische
Gesundheit, unmittelbares seelisches Selbsterleben

und höchste sittliche Fähigkeiten.
In dieser Form erhält die religiöse Hingabe an
Gott eine wichtigste Bedeutung. Da der Mensch
nur glücken kann, wenn er das zentrale Bedürfnis
nach Hingabe befriedigt, entscheidet die richtige
Form der religiösen Hingabe wesentlich über das
Glücken des Menschen. Das aber nur dann,
wenn die Frömmigkeit, die Hingabe ist, sich
nicht in den Dienst der Fremdbestimmung stellt,
sondern die eigenen Möglichkeiten, Fähigkeiten
und Kräfte bejaht, fördert und entfaltet.
Frömmigkeit ist ein Heilsweg, wenn sie dem Menschen
die Erfahrung von Hingabe ermöglicht, die
Ausdruck seiner eigenen liebenden, vernünftigen
und kreativen Möglichkeiten ist.

Chronik
P. Notker Strässle

September

Dankbar schauen wir auf einen herrlichen
Herbstmonat zurück und freuen uns mit allen
Pilgern, die unter diesen sonnigen Umständen
ins Heiligtum kamen. Vorab jugendliche Grup-


	"Unruhig ist unser Herz...". VII

