Zeitschrift: Mariastein : Monatsblatter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 57 (1980)

Heft: 10

Artikel: "Unruhig ist unser Herz...". VII

Autor: Batler, Anselm

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1030695

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1030695
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

286

Unruhig

ist unser Herz ... VII

P. Anselm Biitler

Feblformen religiisen Verlangens

Wir haben im letzten Artikel darauf hingewie-
sen, dass wir heute wieder einen religidsen Auf-
bruch erleben und dass dieser Aufbruch vor allem
sich bei der Jugend feststellen lisst. Mit dem
Stichwort «Jugend» ist allerdings nun auch eine
andere Erscheinung angesprochen, die uns mehr
und mehr Angst einzufldssen beginnt: die «Ju-
gendreligionens. Hier finden wir sogenannte reli-
giose Praktiken, die das Verlangen nach Einheit
und Hingabe in so erschreckender Weise miss-
brauchen, dass es nicht zur Entfaltung und Rei-
fung, sondern zur Zerstérung der menschlichen
Personlichkeit kommt. Viele werden sich noch an
das Massaker von Guayana erinnern, wo Hunder-
te von Jugendlichen in blinder Gefolgschaft in
den Tod gingen. Das alles muss uns bei religio-
sen Neuaufbriichen vorsichtig machen. Fiir das
Religiose, Nicht-Rationale, Transzendente, Ge-
meinschaftliche aufgeschlossen zu sein, kann sehr
unmenschlich und tédlich sein. Attribute des Re-
ligivsen, des Kirchlichen, des Frommen sind kein
Ausweis des Gottlichen und kein Beweis fiir das
Menschliche darin. Gerade jene Merkmale des
Religivsen, die von den Verantwortlichen der
Kirche so sehr geschitzt werden, jene Formen
und Rituale, Haltungen und Ausserungen, die
landlidufig mit «<Frommigkeits in Verbindung ge-
bracht werden, sind ins Zwielicht geraten.

1. Kennzeichen richtigen religiosen Verlangens

Wir haben gesehen, dass das religiose Verlangen
in eitnem seelischen, besser ganzmenschlichen Be-
diirfnis wurzelt. Damit ist dieses Bediirfnis einge-
baut und eingeordnet in die Grundausrichtung
des menschlichen Urverlangens. Wie jeder Keim
einer Pflanze sich zur vollen Pflanze entfalten
will, so ist der Mensch getragen und angetrieben
vom Streben nach voller Entfaitung, nach Selbst-
verwirklichung. Das religitse Verlangen ist daher
nur dann sachgerecht verwirklicht, wenn es, nicht
ausschliesslich, aber doch einschliesslich, die
menschliche Selbstverwitklichung fordert und
nicht hemmt. «Die Eigenart des Menschen ge-
geniiber dem Tier besteht darin, dass der Mensch
besondere seelische Bediirfnisse entwickelt. Da-
her miissen sich alle Befriedigungsformen und
-weisen daran messen lassen, ob sie dem seeli-
schen Bediirfnis auch tatsichlich gerecht werden»
(R. Funk). Wie bei der Befriedigung etwa des
Bediirfnisses nach Nahrung die Art der Befriedi-
gung erst dann am besten ist, wenn sie nicht nur
den Hunger vertreibt, sondern zugleich auch eine
moglichst gute koérperliche Gesundheit garan-
tiert, so ist auch das religiése Bediirfnis nach Ein-
heit oder nach Hingabe erst dann richtig verwirk-
licht, wenn es nicht nur dieses Teilbediirfnis
stillt, sondern die ganzmenschliche Entfaltung,
die seelische Gesundheit und Leistungsfihigkeit
fordert. Fiir das, was wir seelische Gesundheit
nennen, gibt es reiche Erfahrungen aus dem For-
schungsgebiet der Psychologie. Das wichtigste
Merkmal fiir seelische Gesundheit ist das der Ent-
faltung und des Wachstums der seelischen Krif-
te: Emotionen, Affekte, Antriebe usw. A.H.
Maslow nennt neben den kérperlichen folgende
seelische Bediirfnisse: Zugehorigkeit, Liebe,
Achtung, Selbstverwirklichung, Wissen und Ver-
stehen, idsthetische Bediirfnisse. Die Befriedigung
des Zugehorigkeitsbediirfnisses, des Bediirfnisses,
Liebe zu geben wie auch Liebe zu nehmen, sowie
das Bediirfnis nach Stiirke, Bewiiltigung, Kompe-
tenz, Vertrauen, Bedeutung und Wertschitzung
sind insgesamt den Sicherheitsbediirfnissen zuzu-
ordnen. «Die Befriedigung des Bediirfnisses nach



Selbstachtung fithrt zu Gefithlen des Selbstver-
trauens, der Stirke, der Fihigkeit, zum Gefuhl,
niitzlich und notwendig fiir die Welt zu sein»
(A.H. Maslow). Vor allem ist zu beachten, dass
alle menschlichen Bediirfnisse geprigt sind durch
jene Wirklichkeit, die wir mit Personlichkeit des
Menschen bezeichnen: die in Freiheit vollzoge-
ne, auf Einsicht griindende Entfaltung der je ein-
zelnen individuellen Selbstindigkeit des Men-
schen. Die sachgerechte Verwirklichung des reli-
givsen Verlangens trigt dazu bei, dass all diese
seelischen Bediirfnisse moglichst voll verwirklicht
werden. Das religigse Verlangen in der richtigen
Form gestaltet, hilft mit zu einer optimalen Ent-
falcung der Vernunftfihigkeit, der Liebesfihig-
keit, der geistigen und kiinstlerischen Kreativitit
— jener Fihigkeiten also, die ein sinnerfiilltes,
gliickliches, kommunikatives Leben erméglichen.
Hier also finden wir den Massstab zur Beurtei-
lung, ob religioses Verlangen richtig oder falsch
verwirklicht wird.

2. Fehlformen des Einbeitsverlangens

Der Mensch als Persdonlichkeit zeichnet sich aus
durch Eigenstindigkeit, die er auch in der gross-
ten Einheitsbeziehung zu einem DU bewahrt, ja,
er findet durch die richtig vollzogene Einheitsbe-
ziehung mit dem DU auch und gerade zur vollen
Eigenstindigkeit. Wo das religiose Einheitsver-
langen diese Eigenstindigkeit tberspielt, gefihr-
det oder auszuldschen versucht, da miissen wir
von Fehlformen reden. Diese Gefahr liegt vor bei
der sogenannten «schwirmerischen Mystik». Die
Sehnsucht nach dem Absoluten kann todbrin-
gend sein, wenn die Distanz nicht gewahrt wird.
Wenn Gott den Fluchtpunkt aller Krifte des
Menschen bildet, bleibt ihm nicht mehr die néti-
ge Distanz, um sich aus eigenem Vermdgen in
seiner pﬁrsonllchen menschlichen und zeitlichen
Existenz halten zu konnen. In diesem Lichte
muss die Forderung des christlichen Hauptgebo-
es, Gott zu lieben «on ganzem Herzen, von
ganzer Seele, mit all deinen Kriften und mit dei-
nem ganzen Denkens (Lk 10,27), richtig gedeu-
tet werden. Solch restlose Liebe zu Gott mit allen

287

Kriften darf die Eigenstindigkeit der menschli-
chen Person nicht beeintrichtigen, und die rich-
tige Gottesliebe tut das auch nicht.

Setzt man die Religion gleich mit einer Mystik
volliger Vereinigung, dann entzieht man der Ei-
gennatur des Menschen ihre Substanz, und man
zwingt sie zu einem definitiven Atheismus: Es
entsteht die Angst vor Aufldsung, der religiés su-
chende Mensch sieht sich in solch extremer mysti-
scher Erscheinung vom Vernichtungswahn ver-
folgt und glaubt, sich nur durch Atheismus da-
vor retten zu konnen. In diesem Sinne schreibt
Merleau Ponty: «Wenn es vielleicht nicht gerade
unsinnig ist, sich auf einen absoluten Grund zu
berufen, zerstort ein solcher Gedankengang doch
gerade das, was er griinden sollte. Das metaphy-
sische und ethische Gewissen verkiimmert ange-
sichts des Absoluten, denn aus eigener Kraft ver-
bindet dieses ja tiber die alltigliche Welt des ge-
wohnten und schlifrigen Bewusstseins hinaus in
lebendigem Austausch mein Ich mit mir selbst
oder mit dem Mitmenschen.»

Dem religivsen Verlangen kommt also nicht un-
tehlbar religioser Charakter im wahren Sinne zu.
Religion ist nur dort vorhanden, wo die Trans-
zendenz, die grundsitzliche Verschiedenheit
Gottes gewahrt bleibt. Das religiose Verlangen
muss daher zuerst «gereinigts werden von einem
ungesunden Einheitsverlangen. Das geschieht
durch das Erlebnis der Trennung. Erst durch die-
ses Erlebnis 6ffnet sich ihm der Zugang zum an-
dern Sein als dem anderen. Nur das Erlebnis der
Trennung ist imstande, den Wunsch nach Ein-
heit aus seiner imaginiren Vereinigung mit ei-
nem falschen Unendlichen herauszureissen und
auf den Weg der Begegnung mit dem andern zu
fithren.

Das ungereinigte religiose Emheltsverlangen ist
deshalb gefihrlich, weil es eine Erfahrung héch-
ster Lebenssteigerung vermitteln kann, die aber
letztlich zerstorerisch wirkt. Vollig normale Men-
schen kénnen vom Rausch dieses Einheitsverlan-
gens iiberwiltigt werden. Jedes Ding wird dann
geheimnisvoll zu einem Weltzentrum und taucht
den Menschen in den absoluten Gegenstand sei-



288

nes Staunens ein. Die mystische Verziickung ent-
machtet Urteil, Wille, Moralgesetz. Magisch ver-
zaubert es die Welt, verwischt alle Trennlinien
zwischen Wahr und Unwahr, Wirklich und Un-
wirklich.

Dieses ungereinigte Einheitsverlangen ist um so
getihrlicher, als es sich in der Erfahrung des Hei-
ligen mit andern Elementen vermischen kann. Es
kommt zu den erschreckenden Fehlformen der
Religion, die sich in der Religionsgeschichte im-
mer wieder zeigen: das Heilige wird zum sakra-
len Kosmos: die Magie wird beherrschend ; sakra-
le Erotik: Sexualitit er6ffnet den Zugang zu
Lebenskriften, Einheit, ekstatischem Erleben
(sexuelle Kultorgien wie im Baalskult); sakrale
Dimonie: die Erfahrung des Bosen kann Quelle
ciner pseudoreligivsen Berauschung sein (Faszina-
tion des Zerstorerischen in den kultischen
Menschenopfern, Faszination des Blutrausches,
des Krieges usw.).

3. Febhlformen des Hingabe-Bediirfnisses

Hingabe besagt ganz allgemein, sich in den
Dienst eines andern, eines Wertes, einer Person
stellen. Normalerweise geschicht diese Hingabe
aber so, dass ich dabei meine Selbstindigkeit be-
wahre. Es kann aber im zwischenmenschlichen
Bereich vorkommen, dass ich mich so an eine
Person hingebe, dass ich die Bediirfnisse meines
eigenen Lebens ganz verdringe und mich zu ei-
nem Teil des andern mache. Ich werde im Den-
ken, Fihlen, Handeln ganz vom andern abhin-
gig. Ich werde gleichsam zu einem «Abziehbilds
des andern. Damit aber kann ich meine eigenen
Fihigkeiten und Krifte nicht mehr wahrnehmen.
Ich entwickle keine wirkliche Liebesfihigkeit, kei-
ne kritische Vernunft, keine Kreativitit und
Spontaneitit. Ein solcher Selbstverlust kann iiber
lange Zeit subjektiv befriedigen, weil ich mich
beim andern geborgen fiihle.

Eine solche falsche Hingabehaltung kann sich
auch gegeniiber Gott einstellen. Auch die Bezie-
hung zu Gott kann dergestalt sein, dass ein
Mensch sich selbst, seine Wiirde und geschopﬂl
che Fihigkeit missachtet und sich einem allmich-

tigen Gott vollig unterwirft. Eine solche Gottes-
beziehung wird unter Umstinden als stark und
bestindig gepriesen, sie soll in jeder Notlage das
angestrebte Vertrauen erméglichen und iiber alle
Wechselfille des Lebens Sicherheit geben. Natiir-
lich ist das moglich. Dieses Gottvertrauen kann
aber auf Entmiindigung des Menschen beruhen.
Denn wo immer ein Mensch sich jemandem un-
terwirft, und wire es Gott, weil er sich selbst auf-
gegeben hat, da entmiindigt er sich als Ebenbild
Gottes. Solches Gottvertrauen wird den Men-
schen in seiner Angst zwar betiuben, aber auch
taub machen fiir die eigenen Moglichkeiten. Wo
die Gottesbeziehung darauf aufbaut, dass der
Mensch aus sich heraus nur ohnmichtig und
elend ist, da wird zwar die Angst, die mit dieser
Ohnmacht zusammenhingt, gebannt und ge-
bunden. Aber es stellt sich eine neue Angst ein:

die Angst vor Gott: die Angst vor dem ziirnen-
den und richenden Gott, die Angst, von Gott
verlassen zu sein, die Angst, Gott durch siindhaf-
te Gedanken, Gefiihle, Handlungen zu beleidi-
gen, letztlich die Angst vor dem unbekannten
und unberechenbaren Gortt.

Es gibt noch eine andere Form fehlerhafter Hin-
gabe. Ich kann das Bediirfnis nach Hingabe auch
dadurch befriedigen, dass ich andere von mir ab-
hingig mache durch iibertriebene Fiirsorge. Da-
durch kommt es wieder zu einer Entmiindigung
seiner selbst. Indem ich andere durch solche Fiir-
sorge beherrsche, bin ich nicht darauf angewie-
sen, meine eigenen Krifte einzusetzen. Ich brau-
che den andern, um meine eigene Ohnmacht
und Einsamkeit zu bekimpfen, aber nicht mit
meinen eigenen Fihigkeiten, sondern mit Hilfe
jener Menschen, die von mir abhingig sind. Ich
beziehe mein Selbstwertgefuhl meine Miindig-
keit nur aus der Tatsache, dass ich tiber andere
herrschen kann, fiir andere das Sorgerecht habe,
anstelle von andern sprechen kann.

Auch gegeniiber Gott kann diese Fehlform der
Hingabe sich einstellen. Das zeigt sich darin, wie
ein derart Glaubender mit seiner Angst umgeht.
Er muss sich gegen alle méglichen Infragestellun-
gen seines Gottes sorgen. Nun liegt es am Men-



schen, seinem Glauben und Verhalten, ob sich
ihm Gott gnidig erweist. Jetzt hingt der Heils-
wille Gottes zum Beispiel vom eigenen sittlichen
Verhalten ab: Legalismus, Rigorismus und Ge-
setzesgliubigkeit werden zu Mitteln der Beherr-
schung Gottes. Das piinktliche und andichtige
Beten hat Einfluss auf den Willen Gottes.
Zwangshaftes Erfuillungsdenken ist zum Mittel
der Beherrschung Gottes geworden. — Solche
Mittel der Beherrschung Gottes haben ihren Ur-
sprung in einer Sorge und Angst um Gott. Denn
letztlich kénnen alle Rituale, Bekenntnisse,
Uberzeugungen, mit denen jemand sich seiner
Hingabe an Gott versichert, in Frage gestellt wer-
den. Eine solche Frommigkeit kimpft auf Leben
und Tod, wenn die Liturgie verindert wird,
wenn eine Glaubensaussage eine Neuformulie-
rung erfihrt. Fiir sie steht nicht eine geschichtlich
bedingte und kulturell geformte Liturgie auf
dem Spiel, sondern Gott selbst, das heisst ihr
Gott, dem sie sich unterworfen haben, von dem
sie abhiingig sind, den sie sich so geschaffen ha-
ben, dass er steht und fillt mit den Sicherungs-
funktionen, die er fiir einen Menschen haben
muss, der selbst ohnmiichtig ist.

4. Vorbeugemittel gegen fehlerhafte Formen des
religidsen Verlangens
Die Schilderungen der Fehlformen religidsen

Verlangens zeigen, dass sie letztlich immer in ei--

ner psychischen Fehlhaltung griinden. Echtes re-
ligivses Verlangen, echte religiose Einstellung
hingen fundamental ab von der psychischen Ge-
sundheit und Reife. Eine erste wichtige Voraus-
setzung dafiir ist, dass das Stadium des Narziss-
mus, der Selbstverliebtheit {iberwunden wird.
Diese Selbstverliebtheit griindet in der Mutter-
bindung. Die Wirkung des Mutterbildes mit sei-
nen Gemiitswerten ist immer anwesend. Wenn
sich ein Mensch ausschliesslich der Sphire der
miitterlichen Werte ausliefert, wirkt das fiir die
psychische Reifung hemmend. Es wird damit
auch verhindert, dass das religiése Verlangen sich
zu echter rehgloser Haltung entwickelt. — Ande-
rerseits ist die Gliickserfahrung eine vor-religiose

289

Bedingung der Religion. Ohne miitterliche Wer-
te wiirde das menschliche Verlangen versiegen.
Nur die Erfahrung von Sicherheit, Gliick, ur-
spriinglicher Ganzheit kdénnen dem Menschen
Hoffnung mitgeben. Fiir die religidse Entwick-
lung braucht es grundlegende gemiithafte Bin-
dungen, die verbunden sind mit dem antreiben-
den Wunsch: Erlebnis des ungetriibten Einklan-
ges mit dem umgreifenden Sein, Erspiiren Gottes
als des Urgrundes aller Dinge. Wird diese Le-
benskraft von Schicksalsschligen gebrochen,
fithlt sich der Mensch tiberfliissig und sinnlos.
Aber diese Gesamtheit des Gefiihlslebens muss
aufgebrochen werden, sonst fithlt sich der
Mensch nicht genétigt, sich selber in seiner
Selbstverliebtheit zu verlassen. Dieses Aufbre-
chen wird vollzogen durch das viterliche Ele-
ment, das zur Erfahrung der harten Wirklichkeit
fithrt. Durch diese Erfahrung wird das religitse
Verlangen nach Einheit umgewertet. Echte Reli-
gion gibt es nur durch die Wechselweise beider
Elemente: harmonische Fiille des Ursprungs,
Trennung durch die Anforderung der Wirklich-
keit.

Zusammenfassend kann vom religisen Verlan-
gen gesagt werden: das Gottverlangen 6ffnet den
Weg fiir das mystische Streben nach unmittelba-
rer Vereinigung, die eine sehnsuchtstillende Er-
fahrung vollkommenen Gliickes meint. Sie er-
scheint in unterschiedlichen Formen: Lebensmy-
stik, Pantheismus, theistische, christliche Mystik.
Das Gottverlangen wurzelt im Streben, in der
Sehnsucht nach gliicklicher Harmonie und Ein-
heit. Dieses Gottverlangen kann zu einer michti-
gen Triebfeder des religiosen Lebens werden, wie
sich das in den ménchischen Bewegungen aller
Grossreligionen  zeigt. Dieses  Gottverlangen
weckt auch heute noch religiose Berufungen. Ob
solches Gottverlangen wirklich echt religis ist,
zeigt sich daran, ob es die Dimension des persén-
lichen Bezuges zum Anderen unter Wahrung der
eigenen Selbstindigkeit erreicht.

Von hier aus kann auch das Hingabeverlangen
besser beurteilt werden. Die oben angefiihrten
Fehlformen der Hingabehaltung lassen jene Fi-



290

higkeiten nicht zur Entfaltung kommen, die der
Mensch von Natur aus in sich trigt. Statt diese
Fihigkeiten zu niitzen und zu mobilisieren,
sucht die falsche Hingabehaltung ihr Heil im
Selbstverlust. Der Mensch mit dieser Haltung
glaubt, nur dann selbst etwas zu sein, wenn er
sich einem andern unterwirft oder ihn be-
herrscht. Er lisst sich von andern bestimmen,
wagt nicht, mit Hilfe der Vernunfttitigkeit seine
emotionalen Krifte freizusetzen und unabhingig
zu machen. Hier ist der Ansatzpunkt zur Verhin-
derung oder Anderung falscher Hingabehaltung.
Der Mensch muss den Mut haben, seine eigenen
Krifte und Fihigkeiten freizusetzen, mit Hilfe
der Vernunfttitigkeit seine seelischen Bediirfnisse
zu befriedigen unter vollem Einsatz seiner Mog-
lichkeiten. Dann entwickeln sich jene Krifte, die
nur dem Menschen eigen sind: Vernunft, Liebe,
Kreativitit. Thr Vorhandensein bewirkt seelische
Gesundheit, unmittelbares seelisches Selbsterle-
ben und héchste sittliche Fihigkeiten.

In dieser Form erhilt die religiose Hingabe an
Gott eine wichtigste Bedeutung. Da der Mensch
nur gliicken kann, wenn er das zentrale Bediirfnis
nach Hingabe befriedigt, entscheidet die richtige
Form der religiosen Hingabe wesentlich {iber das
Gliicken des Menschen. Das aber nur dann,
wenn die Frommigkeit, die Hingabe ist, sich
nicht in den Dienst der Fremdbestimmung stell,
sondern die eigenen Moglichkeiten, Fihigkeiten
und Krifte bejaht, férdert und entfaltet. From-
migkeit ist ein Heilsweg, wenn sie dem Menschen
die Erfahrung von Hingabe ermoglicht, die Aus-
druck seiner eigenen liebenden, verniinftigen
und kreativen Moglichkeiten ist.

Chronik

P. Notker Strissle

September

Dankbar schauen wir auf einen herrlichen
Herbstmonat zuriick und freuen uns mit allen
Pilgern, die unter diesen sonnigen Umstinden
ins Heiligtum kamen. Vorab jugendliche Grup-



	"Unruhig ist unser Herz...". VII

