
Zeitschrift: Mariastein : Monatsblätter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 57 (1980)

Heft: 10

Artikel: Über die Mystik und das mystische Erleben

Autor: Gessett, R.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1030694

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1030694
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


283

Über die Mystik und das

mystische Erleben
R. Gcssert

Was ist eigentlich «Mystik», so werden sich viele
fragen. Das Wort «Mystik» kommt vom Griechischen

und bedeutet im religiösen Sinne: sich
versenken, sich versenken in die Gottheit. Die Mystik

ist keine Geheimreligion, wenn sie auch nur
auf eine kleine Minderheit beschränkt bleibt;
letzteres vornehmlich darum, weil sie vor allem
auf dem Weg der Gnade zustande kommt. Sie ist
ein Einswerden mit Gott, eine Erfahrung des

Göttlichen, sei es in Gott, in Christus oder dem
Heiligen Geist. Allerdings ist die Mystik nicht an
eine bestimmte Religion gebunden. Sie kann also
bei allen Menschen und Völkern stattfinden, die
nach höchster Erkenntnis streben, seien dies nun
Christen, Juden, Buddhisten etc.
Da ist jedoch gleich beizufügen, dass man das
echte mystische Erlebnis, die «unio mystica»,
nicht herbeizwingen kann, selbst mit dem besten
Willen und den höchsten Erkenntnissen nicht.
Das übernatürliche Geschehen ereignet sich oder
es ereignet sich nicht. Man kann höchstens die
nötigen Voraussetzungen dafür schaffen, als da
sind: äussere Ruhe, inneres Gesammeltsein und

vollständige Offenheit nach Oben. Wenn sich
das mystische Erleben dann einstellt, ist es als
Gnadenbeweis des Höchsten zu werten und sollte
nur in grösster Demut hingenommen werden. Es

ist eine der grössten Offenbarungen Gottes am
Menschen. Im Fall, dass es sich aber in solchen
Minuten oder gar Stunden des inneren Gesam-
meltseins nichr ereigner, so empfindet der ernsr-
haft strebende Mensch doch eine grosse seelische

Beglückung, und zwar weil alle Seelenkräfre
dann einmal zur Ruhe und zu innerem Frieden
gekommen sind. Das Alltagsleben mir seinen
Sorgen und Nöten wurde ausgeschaltet, um dem
Wirken der himmlischen Mächte genügend
Raum zu geben.
Auf alle Fälle ist die Mystik eine erfahrungsmässi-
ge Weise der Gotteserkenntnis. Der davon
betroffene Mensch erlebt also Gott in seinem
Innern, und dieses Erleben ist so gewaltig, dass es

die Seele beinahe sprengt. Die meisten Menschen
denken sich Gott ja als Person und suchen ihn als

ein Gegenüber, obschon sie sich des hohen
Gradunterschiedes deutlich bewusst sind. Der Mystiker

indessen erlebt Gort als in seinem eigenen
Innern gegenwärtig. Gott ist für ihn eine Realität,

nicht nur eine ungestillte, ferne Sehnsucht
und auch kein frommes Wunschdenken. Dieses
Einssein mit Gott wird aber von ihm nicht jeden
Tag und mit der gleichen Intensität erlebt, da
der betreffende Mensch sonst unfehlbar krank
würde. Seine Seele ist ja vorläufig noch mit dem
Leib verbunden und muss mit ihm auf unserer
Erde leben, sich demnach mit den diesseitigen
Gegebenheiten auseinandersetzen. Aus diesem
Grunde wird das mystische Erlebnis nur hie und
da geschenkt, damit er es bewahre und damit es
ihm in schweren Zeiten eine Stütze des Glaubens
sein kann.
Es kommt nämlich auch vor, dass er zeitweilig in
tiefe Finsternis verfällt, währenddem ihm eine
mittlere Gemütslage kaum auf die Dauer
vergönnt ist. Wenn er das Göttliche also nicht mehr
in sich spürt, dann ist es schwarz in ihm, dann
empfindet er eine so schmerzliche Gottferne,
dass er Gott nur noch innigst bitten kann, doch



284

dieses Dunkel, diese Verlassenheit, von ihm zu
nehmen. Aber obschon ER sich bitten lässt, naht
er sich dem betreffenden Menschen nur dann
wieder, wenn es ihm gefällt. Der erfahrene Mystiker

weiss dies zwar ganz genau, doch trotzdem
fühlt er sich in seiner tiefen Nacht dazu
gedrängt, immer wieder um die Gnade der grösst-
möglichen Gottesnähe zu bitten. Ohne Gott
kann er nicht leben, d.h. ohne das Bewusstsein
der göttlichen Gegenwart in ihm und um ihn.
Die Vereinigung mit Gott ist für ihn eine absolute

Notwendigkeit, ansonst er sich zutiefst
unglücklich fühlt. Er verlangt nichts Materielles von
ihm, aber er möchte die Verbundenheit, das

Einssein mit ihm auf lebendige Art spüren, und
gerade dämm ersehnt er dies mit aller Kraft und
aller Leidenschaft, deren er fähig ist. Es wäre
jedoch falsch zu sagen, dass Mystiker lebensun-
tauglich sind, dass sie sich dem Lebenskampf
nicht gewachsen zeigen, aber notwendigerweise
sind sie mehr dem Göttlichen als dem Materiellen,

mehr dem Unstofflichen als dem Stofflichen
zugewandt.
Den eigenen Willen stellen sie meistens in den
Hintergrund, denn eine Forderung der Mystik ist
ja gerade das Aufgeben der eigenen
Willensdurchsetzung, mit dem Ziel, die Führung ganz
Gott zu überlassen. Wie schwer das ist, kann
gewiss nur der ermessen, der dies selbst immer wieder

versucht. Man muss danach tendieren, sich
Gott vollständig hinzugeben, sein Leben in die
Hände Gottes zu legen, sich ihm total anzuvertrauen.

Dies glückt aber nicht allen Menschen,
besonders jenen nicht, die mit starkem Eigenwillen

ausgestattet sind. Trotzdem können sich auch
die letzteren um die vollständige Hingabe bemühen,

und wer weiss, vielleicht werden ihre
diesbezüglichen Anstrengungen doch eines Tages von
Erfolg gekrönt. Es ist jedoch sehr gut möglich,
dass Gott ohne jedwede Vorbereitung in ein
durchschnittliches Leben einbricht, was dann in
den meisten Fällen zu einer umfassenden Lebenswende

führt.
Eine besondere Gnadengabe Gottes sind Visionen

und Ekstasen, die jedoch nicht unbedingt

notwendig sind, um Anteil am Mystischen zu
haben. Immerhin werden all diese Erlebnisse als
höchste Seligkeit gepriesen, die das Vorstellungsvermögen

derer, die nie welche hatten, weit
übersteigen. Visionen sind Einbrüche des Göttlichen

in die Seele einer dazu vorbestimmten
Person. Wenn sie echt sind, kommen sie unerwartet,
und der davon betroffene Mensch weiss meistens

ganz genau, dass sie von Gott stammen. Echte
Visionen sind kurz, doch voller Intensität. Nicht
selten sind sie auch von Auditionen oder
Lichterscheinungen begleitet. Jedenfalls müssen sie
darum in knappster Form stattfinden, weil sie

von kleinen Erdenbürgern sonst gar nicht ertragen

werden könnten. Visionen sind etwas so
Gewaltiges, dass sie nicht nur ein gehobenes Gefühl
vermitteln, nicht nur glückselig machen, sondern
auch Bestürzung hervorrufen, Tränen verursachen,

sehr starkes Herzklopfen bewirken und
anderes mehr.
Ekstasen jedoch sind anderer Art. In erster Linie
sind sie ein Über-sich-hinausgehoben-Werden.
Der von der Ekstase ergriffene Mensch verlässt die
gewöhnliche Ebene seines Daseins, er überschreitet

die Grenzen des Hier und Jetzt, selbst ohne es
bewusst zu wollen. Die Ekstasen sind von grossem

Glücksgefühl begleitet, ja sie beinhalten
geradezu diese Glückseligkeit. Einen andern
Gehalt, eine andere Substanz haben sie nicht,
währenddem Visionen einen je eigenen Inhalt besitzen,

so wie dies bei Träumen üblich ist, wennschon

sie sich von letzteren stark unterscheiden.
Beides, Visionen und Ekstasen, werden, wenn sie
echt sind, nur wenigen Menschen zuteil, und
selbst für diese sind sie in ihrem Ausmass und
ihrer Bedeutung, in ihrer Beglückung und
gleichzeitigem Erschrecken, kaum zu fassen.
Zum Schluss sei nochmals darauf hingewiesen,
dass es dem Mystiker in erster Linie darum geht,
Gott immer näher und näher zu kommen, sich
von ihm führen zu lassen und sich ausserdem, je
nach Möglichkeit, in seinen Dienst zu stellen.
Damit vermag er der Menschheit besser zu dienen

als mit allem Haschen nach äusserem Glanz,
nach Macht und nichtiger Geselligkeit.




	Über die Mystik und das mystische Erleben

