Zeitschrift: Mariastein : Monatsblatter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 57 (1980)

Heft: 10

Artikel: Das Benediktinerkloster : eine Gemeinschaft der Gottsucher. XV
Autor: Batler, Anselm

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1030693

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1030693
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Das Benediktinerkloster —

eine Gemeinschaft
der Gottsucher XV

P. Anselm Biitler

Wir haben in dieser Artikelfolge gezeigt, was das
benediktinische Ménchtum letztlich will: Hilfe
fir den einzelnen auf seinem Weg zur Gemein-
schaft mit Gott. Wir haben gezeigt, welche Hil-
fen der Monch erhilt auf diesem Weg. Im letzten
Artikel war die Rede von der Motivation, die den
Monch auf diesem Weg der Gottsuche immer
neu antreibt. Dabei zeigten wir, welch ernste
Tone Benedikt anschligt. Das ganze Unterneh-
men dieser Gottsuche kann letztlich scheitern.
Anstatt zur endgiiltigen, unverlierbaren Gemein-
schaft mit Gott zu gelangen, kann der Moénch
hinabstiirzen in die ewige Gottferne. Es ist also
gar nicht harmlos, das Ménchsleben als Weg zur
Gottsuche zu wihlen. Monchsleben ist Wagnis
und Risiko, und keiner weiss, ob er auf diesem
Weg scheitere oder ob er das angestrebte Ziel er-
reiche. Junge Menschen haben fiir diese Seite des
Monchslebens ein besonderes Gespiir. In Gespri-
chen mit Jugendgruppen iiber das Klosterleben
taucht fast regelmissig diese Frage auf: «Woher
nehmen Sie den Mut, sich zu einem solchen Le-
ben zu verpflichten fiir ein ganzes Leben lang?s
Auch bei jenen, die sich fiir den Klostereintritt
interessieren, taucht bald einmal die Frage auf:
«Was meinen Sie, werde ich dieses Leben im Klo-
ster wohl durchhalten und durchstehen kénnen?s
Mit solchen Fragen ist ein Kernproblem des
Ménchslebens angesprochen: Ménchsleben st
tatsichlich Wagnis und Risiko. Aber es ist dassel-

277

be Wagnis und Risiko, das jeden Menschen auf
seinem Lebensweg begleitet, es ist das gleiche Ri-
siko, das ein Christ auf sich nimmt, wenn er sich
entschliesst, Christus nachzufolgen, wenn er die
Taufgeliibde ablegt.

Woher nimmt der Ménch den Mut zu diesemn Ri-
szko und wie kann er ein ganzes Leben lang iz
diesem Risiko leben? In diesem abschliessenden
Artikel wollen wir versuchen, auf diese ernste
Frage eine Antwort zu geben.

1. Mut zum Risiko

Schon Jesus hat vom Risiko der Nachfolge gespro-
chen. Und er hat auch einen «Tip» gegeben, wo-
her der Mut zu diesem Risiko geschépft werden
kann. In zwei Gleichnissen mahnt er alle, die
ithm nachfolgen wollen, sich gut zu tberlegen,
ob sie dazu fihig seien: «Wer von euch, der ei-
nen Turm bauen will, setzt sich nicht zuerst hin
und berechnet die Kosten, ob er genug Geld
habe, um fertig zu bauen, damit nicht etwa,
nachdem er den Grund gelegt hat und nicht fer-
tigmachen kann, alle, die es sehen, anfangen
iiber ithn zu spotten und sagen: ,Dieser Mann
hat angefangen zu bauen und konnte nicht fer-
tigmachen kann, alle, die es sehen, anfangen,
tiber ihn zu spotten und sagen: ,Dieser Mann
ren, wird sich nicht zuvor hinsetzen und nach-
denken, ob er mit zehntausend Mann dem ent-
gegentreten kann, der mit zwanzigtausend gegen
ithn anriickt? Andernfalls schickt er, solange jener
noch fern ist, eine Gesandtschaft und bittet um
Frieden» (Lu 14,28—32). Was Jesus hier rit, ist
griindliche Selbstpriifung, bevor sich einer ent-
scheidet, Jesus nachzufolgen.

Die gleiche griindliche Selbstpriifung verlangt
Benedikt von einem, der ins Kloster eintreten
will: «Im voraus sage man ihm offen, wie rauh
und schwierig der Weg ist, der zu Gott fiihrt.
Wenn er verspricht, standzuhalten und auszuhar-
ren, soll man ihm nach Verlauf von zwei Mona-
ten diese ganze Regel vorlesen und ithm sagen:
Siehe, das Gesetz, unter dem du dienen willst.
Kannst du es beobachten, so tritt ein! Kannst du
es aber nicht, so steht es dir frei, wegzugehen.’



278

Bleibt er noch fest, fithrt man thn in die Woh-
nung der Novizen zuriick und priift thn in aller
Geduld weiter. Nach Verlauf von sechs Monaten
liest man ithm die Regel wieder vor, damit er
weiss, zu was er sich beim Eintritt verpflichtet.
Bleibt er auch jetzt noch fest, so liest man thm
nach vier Monaten diese Regcl wieder vor. Und
wenn er nach reiflicher Uberlegung verspricht, al-
les zu beobachten und jedem Befehl nachzukom-
men, dann nimmt man ihn in die Klosterge-
meinde auf. Doch muss er wissen, dass es thm
auch durch das Gesetz der Regel nicht mehr er-
laubt ist, das Kloster zu verlassen oder das Joch
der Regel von seinem Nacken abzuschiitteln, das
er wihrend so langer Uberlegung ablehnen oder
annehmen konntes (Kap. 58). Auch Benedikt
fordert also eine griindliche Priifung, ob einer
tihig ist, das Klosterleben durchzustehen. Bene-
dikt sieht fiir diese Priifung eine Zeitspanne von
einem Jahr vor. Heute ist diese Zeit der Uberle-
gung viel weiter ausgedehnt Das Versprechen,
das ganze Leben als Monch in einer bestimmten
benediktinischen Klostergemeinschaft zu verbrin-
gen, darf frithestens nach vier Jahren der Erpro-
bung abgelegt werden. Wenn einer innerhalb
dieser Zeit noch zu keinem klaren Entscheid ge-
kommen ist, kann er die Zeit der Uberlegung
und Selbstpriiffung um weitere sechs Jahre verlidn-
gern. Das entspricht der heutigen psychologi-
schen Situation des jungen Menschen, dessen
personale Reifung viel mehr Zeit beanspmcht als
frither.

Allerdings, hier stellt sich die entscheidende Fra-
ge: Wie kann einer sich «anmassen», sich als fi-
hig zu erkliren fiir das Klosterleben? Wire das
nicht eitler Stolz? Wir miissen wohl zwe1 Aspekte
unterscheiden: Da sind einmal die natitirlichen
Veranlagungen, die einer mitbringt, die eine ge-
wisse Voraussetzung bieten, dass einer fiir das
Ménchsleben im Benediktinerkloster disponiert
ist. Das ist aber nur die eine Seite, die gewiss
ernst genommen werden muss. Viel wichtiger
und entscheidender ist die zweite Seite: Gott sel-
ber gibt dem einzelnen die Fihigkeit zum bene-
diktinischen Ménchsleben. Wir wiirden das heu-

te «Charisma», besondere Gnadengabe nennen.
Hier macht Benedikt ganz klare Aussagen: Aus
eigener Kraft ist keiner fihig zum treuen
Monchsleben. So mahnt er: «Wenn man etwas
Gutes an sich findet, es Gott zuschreiben, nicht
sich selbsts (Kap. 4). Und: Der Monch {iberhebt
sich nicht wegen seines treuen Dienstes, sondern
ist iiberzeugt, «dass das Gute, das er hat, nicht
sein eigenes Werk ist, sondern das Werk des
Herrn» (Vorwort). Das aber heisst praktisch: Der
Ménch muss instindig um die Gnade bitten, dass
er das Ménchsleben treu verwirklichen kann. So
mahnt Benedikt gleich zu Beginn des Vorwortes:
«Sooft du etwas Gutes zu tun beginnst, bitte zu-
erst instindig darum, dass er (Gott) es vollende.
Dann braucht er, der uns )etzt gnidig unter seine
Séhne aufgenommen hat, nie iiber unser boses
Tun betriibt zu sein.» Im gleichen Sinne mahnt
er wiederum im Vorwort: «Wir wollen unser
Herz und unsern Leib fiir den Dienst bereiten,
fir den heiligen Gehorsam gegen die Gebote.
Weil wir das aber mit unserer natiirlichen Kraft
nicht zustande bringen, wollen wir vom Herrn
die Hilfe seiner Gnade erbitten.» Dass der Ménch
ganz auf dieses Gebet angewiesen ist, wird ithm
in besonders eindriicklicher Weise zum Bewusst-
scin gebracht, wenn er die Ménchsgeliibde ab-
legt: «Sobald er das getan hat, stimmt der Novize
diesen Vers an: ,Nimm mich auf, o Herr, wie du
verheissen hast, und ich werde leben: lass mich
nicht in meiner Hoffnung scheitern® (Ps. 119).
Diesen Vers wiederholt die ganze Klostergemein-
de dreimal und fiigt das ,Ehre sei dem Vater
hinzu. Dann wirft sich der Novize zu den Fiissen
eines jeden nieder, damit man fiir ithn betes

(Kap. 58).
2. Mit dem Risiko leben

Auch wenn der Monch es sehr ernst nimmt mit
diesem Beten um die Hilfe des Herrn, wird er
doch wihrend des ganzen Klosterlebens immer
wieder leiden unter dem Zwiespalt zwischen Ideal
und Wirklichkeit. Wohl kein Moénch wird von
sich behaupten kénnen, dass er voll verwirkliche,
was Benedikt als Haltung des wahren Ménches



279

Sankt Benedikt

Alfred Mutz

S chnsucht nach Stille, lies

A rbeit ihm zum Gebete werden,
N icht laues Tun, tiefe

K ontemplation

T rug seinen Geist und seine Seele.

B egann, gefiihrt von Oben,

E in hart-streng Leben,

N ie gewankt und nie gebrochen.

E ine klare Sicht ihm so erwuchs,

D urch seine Regel er auch andre formte —
I nseine Absicht er sie stellte, um

K ommenden Zeiten zu dienen

i rug er sein ganzes Sein dazu.



280

formuliert: «Mit der ganzen Sehnsucht des Her-

zens nach dem ewigen Leben verlangen» (Kap.

4). «Gerade ein ernstliches Bemiihen um innern
Fortschritt im geistlichen Leben kann dazu fiih-

ren, dass wir ,verzweifeln an der Méglichkeit, je
fertig zu werden mit unsern Unvollkommenhei-
ten und Schwichen, dass wir miide und resigniert
den Kampf gegen bdse Neigungen und Triebe
aufgeben mochten. Wir erfahren doch alle im-
mer wieder, was der Apostel Paulus von sich be-
kennt: Ich weiss, in mir, in meinem irdischen
Wesen, wohnt nichts Gutes. Das Gute zu wollen,
liegt mir nahe, jedoch es zu vollbringen, nicht.
Denn nicht das Gute, das ich will, tue ich. — Ich
tue das Bose, das ich nicht will' (R6m 7,14f)).
Wenn wir dann vielleicht noch schwere Verirrun-
gen und Siinden zu bereuen haben, dann méch-

ten wir alle Hoffnung fahren lassen» (E. Heu-
felder). In solchen Situationen steht der Ménch
wohl vor einer der schwersten Stationen seines
Moénchslebens. Auch wenn es nicht zur eigentli-
chen Verzweiflung kommt, auch dies kann einem
Moénch widerfahren, so stellen sich doch nach
und nach, zuerst unbemerkt, Haltungen der Er-

midung ein: ein Zug nach dem andern des ur-
spriinglichen Ideals wird entfernt; man gerit in
stille Resignation, gibt das Streben nach dem
Ideal immer mehr auf, man «arrangiert sichs,
und so ldsst man immer mehr die Liebe erkalten.
Benedikt muss diese Krisen im Monchsleben gut
gekannt haben. Zwar spricht er nirgends aus-
driicklich davon. Aber es finden sich in der Regel
doch wirklich «geistliche Worte», die genau auf
diese Krisensituation passen und Goldes wert
sind. Im Kapitel 4 tiber die Werkzeuge der guten
Werke finden sich zwei solche Worte: «Seine
ganze Hoffnung auf Gott setzens, und: «An
Gottes Barmherzigkeit nie verzweifelns.

Da ist einmal das Wort von der Hoffnung, vom
Vertrauen. Auf Gott restlos vertrauen kann einer
nur, wenn er Gott auch wirklich vertrauenswert
kennt: nicht den strafenden, richenden und
richtenden Gott, sondern den Gott des Erbar-
mens, des Verzeihens, des Mitfiithlens. Und ge-
nau diesen Gott schildert Benedikt an zwei ganz

entscheidenden Stellen seiner Regel. Benedikt
kann sehr konsequent sein im Strafen; er kann
harte Strafen verhingen: die Vollstandlgc Isola-
tion von der Gemeinschaft der Mitbriider. Aber
gerade bei dieser schwersten Strafe lastet auf dem
Abt auch die schwerste Verantwortung fiir den
Bestraften. Hier nun stellt Benedikt dem Abt das
Vorbild des guten Hirten vor Augen, wie ihn
Jesus schildert: «Der Abt ahme den guten Hirten
nach, der das Beispiel treuer Liebe gab; er liess
die neunundneunmg Schafe in den Bergen zurtick
und machte sich auf, um das eine verirrte Schaf
zu suchen. Er hatte solches Mitleid mit dessen
Schwiche, dass er es huldvoll auf seine Schultern
nahm und so zur Herde zuriicktrugs (Kap. 27).
Was hier Benedikt dem Abt als Vorbild vor
Augen stellt in «Extremsituationen», das erwartet
er allgemein von thm als Grundhaltung. Bei der
Schilderung der Eigenschaften, die den Abt aus-
zeichnen, findet sich der «goldene Satzs: «Immer
soll der Abt lieber Erbarmen walten lassen als
strenges Gericht, damit ihm selber das gleiche
zuteil werde» (Kap. 64).

Dann das Wort von der Barmherzigkeit. Es ist
wohl kein Zufall, dass dieses Wort die Liste der
Werkzeuge der guten Werke abschliesst. Wenn
der Monch vor dieser Liste steht, dann kénnte er
wirklich verzweifeln. Da kommt als Abschluss
dieses Wort. Wenn der Monch es «entdeckts,
nicht nur einfach liest, dann durchstromt sein
Herz gleichsam ein Aufatmen: trotz meines Ver-
sagens muss ich nicht verzweifeln. Ich darf auf
Gott vertrauen, er ist ein barmherziger Gott. —
Allerdings, der Ménch muss erfahren konnen,
was Barmherzigkeit ist. Und der Ort dieser Erfah-
rung ist die mitbriiderliche Gemeinschaft. Die
Briider miissen gegeneinander barmherzig sein.
Wie das in der Wirklichkeit aussieht, wird er-
sichtlich an einer Anordnung, die oft {ibersehen
wird. Benedikt kennt den klosterlichen Alltag
nur zu gut. Er weiss, dass trotz besten Willens im
Zusammenleben der Monche immer wieder
Spannungen, Lieblosigkeiten, Argernisse entste-
hen. Aus solchen «alltiglichens Fehlern soll man
keine «Staatsaktion» machen. Anderseits soll man






282

auch nicht dariiber hinweggehen, als ob nichrts
geschehen wire. Darum ordnet Benedikt eine
«Institution alltiglicher Vergebung» an: «Die
Morgen- und Abendfeier diirfen auf keinen Fall
zu Ende gehen, ohne dass der Obere am Schluss
das ganze Gebet des Herrn so spricht, dass alle es
horen, wegen der Dornen, das heisst wegen der
Streitigkeiten, die leicht entstehen. Dadurch,
dass die Briider die Bitte aussprechen ,Vergib
uns, wie auch wir vergeben‘, verpflichten sie
sich, sich von einer solchen Schuld zu reinigen»
(Kap. 13). Dass die Barmherzigkeit zur Grund-
haltung der Ménche gehdren muss, driickt das
kleine Kapitel tiber die Greise und Kinder aus:
«Zwar neigt das natiirliche Empfinden des Men-
schen schon von selbst zur Nachsicht gegeniiber
diesen Altersstufen, nimlich den Greisen und
den Kindern; dennoch soll auch die Regel mit
threm Ansehen fiir sie sorgen. Auf ithre Schwiche
soll man immer Riicksicht nehmen; fiir ihre
Nahrung gilt in keiner Weise die Strenge der
Regel, sondern man nehme liebevoll Riicksicht
auf sie und lasse sie schon vor der festgesetzten
Zeit essen» (Kap. 37).

Wenn der Monch an den Mitbriidern auf diese
Weise erfahren kann, was Barmherzigkeit ist,
dann fillt es thm leichter, an Gottes Barmherzig-
keit zu glauben, dann kann er Mut und Kraft
und Zuversicht finden, trotz seiner Fehler und
Schwichen, trotz seines Versagens dennoch «nie
an Gottes Barmherzigkeit zu verzweifelns.

3. Aktuelle Bedeutung

«Mut zum Risikos, «Mit dem Risiko leben» war
Thema dieses abschliessenden Artikels. Ist heute
nicht das ganze christliche Leben ein Wagnis und
ein Risiko. Dies nicht nur allgemein, sondern in
einer ganz besonderen Hinsicht. Die iiberliefer-
ten Formen christlicher Lehre und christlichen
Lebens tragen nicht mehr. Eine neue Form christ-
licher Lebensverwirklichung ist im Entstehen.
Den Schritt in dieses Neue zu tun, fillt vielen
schwer. Nicht nur, dass sie in threr religiosen Et-
zichung gar nie dazu angeleitet wurden, etwas
Neues selbstindig zu wagen. Das Neue hat sich

noch nicht bewihrt. Und nicht alles Neue wird
sich bewihren. Wir sind heute alle miteinander
auf der Suche nach jenem Neuen, das echte Ver-
wirklichung der Nachfolge Christi ist. Hier gibt
es notwendig Fehlgriffe, Verirrungen, Missbriu-
che. Wie rasch neigen wir dazu, in solchen Fillen
uns zuriickzuziehen in das bewihrte Alte. Gera-
de hier kann es aber Mut geben, wenn wir wis-
sen, dass Gott Verstindnis hat fiir «Missgriffes.
Ganz allgemein lehrt uns das Gottesbild, das Be-
nedikt von Jesus tibernimmt und weitergibt, dass
wir nicht vollkommen sein miissen, dass wir auf
dem Weg sein diirfen, dass wir wegen unserer
Fehler und Siinden nicht idngstlich und mutlos
sein miissen. Gott versteht uns besser als wir sel-
ber. Er sieht nicht nur unsere Fehler, er sieht
auch unsern guten Willen. Dies mag fiir viele
ingstliche Seelen Trost und Beruhigung sein.

Aktuell ist auch heute das Vertrauen, das Bene-
dikt in das Gebet setzt. Wir alle stehen immer
in Gefahr, dem Gebet zu wenig Wirkkraft zuzu-
schreiben. Allzu oft haben wir den Eindruck, al-
les Beten niitze nichts. Hier kann Benedikt uns
neuen Mut und neues Vertrauen ins Gebet geben.
Er erwartet vom Gebet alles. Am schonsten zeigt
sich das im Gebet fiir einen Ménch, der auf Irr-
wege geraten ist: «Wenn der Abt sieht, dass seine
Miihe um den irrenden Bruder nichts fruchtet, so
greife er zu einem wirksameren Mittel: Er selbst
und alle Briider sollen fiir diesen irrenden Bruder
beten, damit der Herr, der alles vermag, den
kranken Bruder wieder gesund mache» (Kap. 28).
Welch unerschiitterliches Vertrauen in die Macht
des Gebetes spricht doch aus dieser Anordnung.
Wer solches Vertrauen hat in Gott und dessen
Hilfsbereitschaft fiir uns, der darf wirklich mit
unerschiitterlichem Vertrauen beten, der darf mit
unerschiitterlichem Vertrauen auch Tag und Tag
neu das Risiko des christlichen Lebens auf sich
nehmen, darf zuversichtlich mit dem Risiko le-
ben. Er darf auf sich und jeden Menschen ver-
trauensvoll jenen Wunsch anwenden, mit dem
Benedikt seine eigentliche Regel abschliesst:
«Christus moge uns alle zum ewigen Leben fiih-

rens (Kap. 72).



	Das Benediktinerkloster : eine Gemeinschaft der Gottsucher. XV

