
Zeitschrift: Mariastein : Monatsblätter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 57 (1980)

Heft: 10

Artikel: Das Benediktinerkloster : eine Gemeinschaft der Gottsucher. XV

Autor: Bütler, Anselm

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1030693

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1030693
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


277

Das Benediktinerkloster —
eine Gemeinschaft
der Gottsucher XV
P. Anselm Bütler

Wir haben in dieser Artikelfolge gezeigt, was das

benediktinische Mönchtum letztlich will: Hilfe
für den einzelnen auf seinem Weg zur Gemeinschaft

mit Gott. Wir haben gezeigt, welche Hilfen

der Mönch erhält auf diesem Weg. Im letzten
Artikel war die Rede von der Motivation, die den
Mönch auf diesem Weg der Gottsuche immer
neu antreibt. Dabei zeigten wir, welch ernste
Töne Benedikt anschlägt. Das ganze Unternehmen

dieser Gottsuche kann letztlich scheitern.
Anstatt zur endgültigen, unverlierbaren Gemeinschaft

mit Gott zu gelangen, kann der Mönch
hinabstürzen in die ewige Gottferne. Es ist also

gar nicht harmlos, das Mönchsleben als Weg zur
Gottsuche zu wählen. Mönchsleben ist Wagnis
und Risiko, und keiner weiss, ob er auf diesem
Weg scheitere oder ob er das angestrebte Ziel
erreiche. Junge Menschen haben für diese Seite des
Mönchslebens ein besonderes Gespür. In Gesprächen

mit Jugendgruppen über das Klosterleben
taucht fast regelmässig diese Frage auf: «Woher
nehmen Sie den Mut, sich zu einem solchen
Leben zu verpflichten für ein ganzes Leben lang?»
Auch bei jenen, die sich für den Klostereintritt
interessieren, taucht bald einmal die Frage auf:
«Was meinen Sie, werde ich dieses Leben im Kloster

wohl durchhalten und durchstehen können?»
Mit solchen Fragen ist ein Kernproblem des

Mönchslebens angesprochen : Mönchsleben ist
tatsächlich Wagnis und Risiko. Aber es ist dassel¬

be Wagnis und Risiko, das jeden Menschen auf
seinem Lebensweg begleitet, es ist das gleiche
Risiko, das ein Christ auf sich nimmt, wenn er sich
entschliesst, Christus nachzufolgen, wenn er die
Taufgelübde ablegt.
Woher nimmt der Mönch den Mut zu diesem
Risiko und wie kann er ein ganzes Leben lang mit
diesem Risiko leben? In diesem abschliessenden
Artikel wollen wir versuchen, auf diese ernste
Frage eine Antwort zu geben.

1. Mut zum Risiko
Schon Jesus hat vom Risiko der Nachfolge gesprochen.

Und er hat auch einen «Tip» gegeben, woher

der Mut zu diesem Risiko geschöpft werden
kann. In zwei Gleichnissen mahnt er alle, die
ihm nachfolgen wollen, sich gut zu überlegen,
ob sie dazu fähig seien: «Wer von euch, der
einen Turm bauen will, setzt sich nicht zuerst hin
und berechnet die Kosten, ob er genug Geld
habe, um fertig zu bauen, damit nicht etwa,
nachdem er den Grund gelegt hat und nicht
fertigmachen kann, alle, die es sehen, anfangen
über ihn zu spotten und sagen: ,Dieser Mann
hat angefangen zu bauen und konnte nicht
fertigmachen kann, alle, die es sehen, anfangen,
über ihn zu spotten und sagen: .Dieser Mann
ren, wird sich nicht zuvor hinsetzen und
nachdenken, ob er mit zehntausend Mann dem
entgegentreten kann, der mit zwanzigtausend gegen
ihn anrückt? Andernfalls schickt er, solange jener
noch fern ist, eine Gesandtschaft und bittet um
Frieden» (Lu 14,28—32). Was Jesus hier rät, ist

gründliche Selbstprüfung, bevor sich einer
entscheidet, Jesus nachzufolgen.
Die gleiche gründliche Selbstprüfung verlangt
Benedikt von einem, der ins Kloster eintreten
will: «Im voraus sage man ihm offen, wie rauh
und schwierig der Weg ist, der zu Gott führt.
Wenn er verspricht, standzuhalten und auszuharren,

soll man ihm nach Verlauf von zwei Monaten

diese ganze Regel vorlesen und ihm sagen:
,Siehe, das Gesetz, unter dem du dienen willst.
Kannst du es beobachten, so tritt ein! Kannst du
es aber nicht, so steht es dir frei, wegzugehen.'



278

Bleibt er noch fest, führt man ihn in die Wohnung

der Novizen zurück und prüft ihn in aller
Geduld weiter. Nach Verlauf von sechs Monaten
liest man ihm die Regel wieder vor, damit er
weiss, zu was er sich beim Eintritt verpflichtet.
Bleibt er auch jetzt noch fest, so liest man ihm
nach vier Monaten diese Regel wieder vor. Und
wenn er nach reiflicher Überlegung verspricht,
alles zu beobachten und jedem Befehl nachzukommen,

dann nimmt man ihn in die Klostergemeinde

auf. Doch muss er wissen, dass es ihm
auch durch das Gesetz der Regel nicht mehr
erlaubt ist, das Kloster zu verlassen oder das Joch
der Regel von seinem Nacken abzuschütteln, das

er während so langer Überlegung ablehnen oder
annehmen konnte» (Kap. 58). Auch Benedikt
fordert also eine gründliche Prüfung, ob einer
fähig ist, das Klosterleben durchzustehen. Benedikt

sieht für diese Prüfung eine Zeitspanne von
einem Jahr vor. Heute ist diese Zeit der Überlegung

viel weiter ausgedehnt. Das Versprechen,
das ganze Leben als Mönch in einer bestimmten
benediktinischen Klostergemeinschaft zu verbringen,

darf frühestens nach vier Jahren der Erprobung

abgelegt werden. Wenn einer innerhalb
dieser Zeit noch zu keinem klaren Entscheid
gekommen ist, kann er die Zeit der Überlegung
und Selbstprüfung um weitere sechsJahre verlängern.

Das entspricht der heutigen psychologischen

Situation des jungen Menschen, dessen

personale Reifung viel mehr Zeit beansprucht als

früher.
Allerdings, hier stellt sich die entscheidende Frage:

Wie kann einer sich «anmassen», sich als
fähig zu erklären für das Klosterleben? Wäre das
nicht eitler Stolz? Wir müssen wohl zwei Aspekte
unterscheiden: Da sind einmal die natürlichen
Veranlagungen, die einer mitbringt, die eine
gewisse Voraussetzung bieten, dass einer für das
Mönchsleben im Benediktinerkloster disponiert
ist. Das ist aber nur die eine Seite, die gewiss
ernst genommen werden muss. Viel wichtiger
und entscheidender ist die zweite Seite: Gott selber

gibt dem einzelnen die Fähigkeit zum
benediktinischen Mönchsleben. Wir würden das heu¬

te «Charisma», besondere Gnadengabe nennen.
Hier macht Benedikt ganz klare Aussagen: Aus
eigener Kraft ist keiner fähig zum treuen
Mönchsleben. So mahnt er: «Wenn man etwas
Gutes an sich findet, es Gott zuschreiben, nicht
sich selbst» (Kap. 4). Und: Der Mönch überhebt
sich nicht wegen seines treuen Dienstes, sondern
ist überzeugt, «dass das Gute, das er hat, nicht
sein eigenes Werk ist, sondern das Werk des
Herrn» (Vorwort). Das aber heisst praktisch: Der
Mönch muss inständig um die Gnade bitten, dass

er das Mönchsleben treu verwirklichen kann. So

mahnt Benedikt gleich zu Beginn des Vorwortes:
«Sooft du etwas Gutes zu tun beginnst, bitte
zuerst inständig darum, dass er (Gott) es vollende.
Dann braucht er, der uns jetzt gnädig unter seine
Söhne aufgenommen hat, nie über unser böses
Tun betrübt zu sein.» Im gleichen Sinne mahnt
er wiedenim im Vorwort: «Wir wollen unser
Herz und unsern Leib für den Dienst bereiten,
für den heiligen Gehorsam gegen die Gebote.
Weil wir das aber mit unserer natürlichen Kraft
nicht zustande bringen, wollen wir vom Herrn
die Hilfe seiner Gnade erbitten.» Dass der Mönch
ganz auf dieses Gebet angewiesen ist, wird ihm
in besonders eindrücklicher Weise zum Bewusst-
sein gebracht, wenn er die Mönchsgelübde
ablegt: «Sobald er das getan hat, stimmt der Novize
diesen Vers an : ,Nimm mich auf, o Herr, wie du
verheissen hast, und ich werde leben ; lass mich
nicht in meiner Hoffnung scheitern' (Ps. 119)-
Diesen Vers wiederholt die ganze Klostergemeinde

dreimal und fügt das ,Ehre sei dem Vater'
hinzu. Dann wirft sich der Novize zu den Füssen
eines jeden nieder, damit man für ihn bete»
(Kap. 58).

2. Mit dem Risiko leben
Auch wenn der Mönch es sehr ernst nimmt mit
diesem Beten um die Hilfe des Herrn, wird er
doch während des ganzen Klosterlebens immer
wieder leiden unter dem Zwiespalt zwischen Ideal
und Wirklichkeit. Wohl kein Mönch wird von
sich behaupten können, dass er voll verwirkliche,
was Benedikt als Haltung des wahren Mönches



Sankt Benedikt
Alfred Mutz

S ehnsucht nach Stille, lies

A rbeit ihm zum Gebete werden,

-/Vicht laues Tun, tiefe

K ontemplation

T rug seinen Geist und seine Seele.

B egann, geführt von Oben,

E in hart-streng Leben,

Nie gewankt und nie gebrochen.

E ine klare Sicht ihm so erwuchs,

D urch seine Regel er auch andre formte

I n seine Absicht er sie stellte, um

K ommenden Zeiten zu dienen

T rug er sein ganzes Sein dazu.



280

formuliert: «Mit der ganzen Sehnsucht des Herzens

nach dem ewigen Leben verlangen» (Kap.
4). «Gerade ein ernstliches Bemühen um innern
Fortschritt im geistlichen Leben kann dazu führen,

dass wir ,verzweifeln' an der Möglichkeit, je
fertig zu werden mit unsern Unvollkommenhei-
ten und Schwächen, dass wir müde und resigniert
den Kampf gegen böse Neigungen und Triebe
aufgeben möchten. Wir erfahren doch alle
immer wieder, was der Apostel Paulus von sich
bekennt: ,Ich weiss, in mir, in meinem irdischen
Wesen, wohnt nichts Gutes. Das Gute zu wollen,
liegt mir nahe, jedoch es zu vollbringen, nicht.
Denn nicht das Gute, das ich will, tue ich. — Ich
tue das Böse, das ich nicht will' (Rom 7,14f.).
Wenn wir dann vielleicht noch schwere Verirrun-
gen und Sünden zu bereuen haben, dann möchten

wir alle Hoffnung fahren lassen» (E.
Heufelder). In solchen Situationen steht der Mönch
wohl vor einer der schwersten Stationen seines
Mönchslebens. Auch wenn es nicht zur eigentlichen

Verzweiflung kommt, auch dies kann einem
Mönch widerfahren, so stellen sich doch nach
und nach, zuerst unbemerkt, Haltungen der
Ermüdung ein: ein Zug nach dem andern des

ursprünglichen Ideals wird entfernt; man gerät in
stille Resignation, gibt das Streben nach dem
Ideal immer mehr auf, man «arrangiert sich»,
und so lässt man immer mehr die Liebe erkalten.
Benedikt muss diese Krisen im Mönchsleben gut
gekannt haben. Zwar spricht er nirgends
ausdrücklich davon. Aber es finden sich in der Regel
doch wirklich «geistliche Worte», die genau auf
diese Krisensituation passen und Goldes wert
sind. Im Kapitel 4 über die Werkzeuge der guten
Werke finden sich zwei solche Worte: «Seine

ganze Hoffnung auf Gott setzen», und: «An
Gottes Barmherzigkeit nie verzweifeln».
Da ist einmal das Wort von der Hoffnung, vom
Vertrauen. Auf Gott restlos vertrauen kann einer
nur, wenn er Gotr auch wirklich vertrauenswert
kennt: nicht den strafenden, rächenden und
richtenden Gott, sondern den Gott des Erbarmens,

des Verzeihens, des Mitfühlens. Und
genau diesen Gott schildert Benedikt an zwei ganz

entscheidenden Stellen seiner Regel. Benedikt
kann sehr konsequent sein im Strafen ; er kann
harte Strafen verhängen: die vollständige Isolation

von der Gemeinschaft der Mitbrüder. Aber
gerade bei dieser schwersten Strafe lastet auf dem
Abt auch die schwerste Verantwortung für den
Bestraften. Hier nun stellt Benedikt dem Abt das

Vorbild des guten Hirten vor Augen, wie ihn
Jesus schildert: «Der Abt ahme den guten Hirten
nach, der das Beispiel treuer Liebe gab; er Hess

die neunundneunzig Schafe in den Bergen zurück
und machte sich auf, um das eine verirrte Schaf
zu suchen. Er hatte solches Mitleid mit dessen
Schwäche, dass er es huldvoll auf seine Schultern
nahm und so zur Herde zurücktrug» (Kap. 27).
Was hier Benedikt dem Abt als Vorbild vor
Augen stellt in «Extremsituationen», das erwartet
er allgemein von ihm als Grundhaltung. Bei der
Schilderung der Eigenschaften, die den Abt
auszeichnen, findet sich der «goldene Satz»: «Immer
soll der Abt lieber Erbarmen walten lassen als

strenges Gericht, damit ihm selber das gleiche
zuteil werde» (Kap. 64).
Dann das Wort von der Barmherzigkeit. Es ist
wohl kein Zufall, dass dieses Wort die Liste der
Werkzeuge der guten Werke abschliesst. Wenn
der Mönch vor dieser Liste steht, dann könnte er
wirklich verzweifeln. Da kommt als Abschluss
dieses Wort. Wenn der Mönch es «entdeckt»,
nicht nur einfach liest, dann durchströmt sein
Herz gleichsam ein Aufatmen: trotz meines
Versagens muss ich nicht verzweifeln. Ich darf auf
Gott vertrauen, er ist ein barmherziger Gott. —
Allerdings, der Mönch muss erfahren können,
was Barmherzigkeit ist. Und der Ort dieser Erfahrung

ist die mitbrüderliche Gemeinschaft. Die
Brüder müssen gegeneinander barmherzig sein.
Wie das in der Wirklichkeit aussieht, wird
ersichtlich an einer Anordnung, die oft übersehen
wird. Benedikt kennt den klösterlichen Alltag
nur zu gut. Er weiss, dass trotz besten Willens im
Zusammenleben der Mönche immer wieder
Spannungen, Lieblosigkeiten, Ärgernisse entstehen.

Aus solchen «alltäglichen» Fehlern soll man
keine «Staatsaktion» machen. Anderseits soll man





282

auch nicht darüber hinweggehen, als ob nichts
geschehen wäre. Darum ordnet Benedikt eine
«Institution alltäglicher Vergebung» an: «Die
Morgen- und Abendfeier dürfen auf keinen Fall
zu Ende gehen, ohne dass der Obere am Schluss
das ganze Gebet des Herrn so spricht, dass alle es
hören, wegen der Dornen, das heisst wegen der
Streitigkeiten, die leicht entstehen. Dadurch,
dass die Brüder die Bitte aussprechen ,Vergib
uns, wie auch wir vergeben', verpflichten sie

sich, sich von einer solchen Schuld zu reinigen»
(Kap. 13). Dass die Barmherzigkeit zur
Grundhaltung der Mönche gehören muss, drückt das
kleine Kapitel über die Greise und Kinder aus:
«Zwar neigt das natürliche Empfinden des
Menschen schon von selbst zur Nachsicht gegenüber
diesen Altersstufen, nämlich den Greisen und
den Kindern; dennoch soll auch die Regel mit
ihrem Ansehen für sie sorgen. Auf ihre Schwäche
soll man immer Rücksicht nehmen; für ihre
Nahrung gilt in keiner Weise die Strenge der
Regel, sondern man nehme liebevoll Rücksicht
auf sie und lasse sie schon vor der festgesetzten
Zeit essen» (Kap. 37).
Wenn der Mönch an den Mitbrüdern auf diese
Weise erfahren kann, was Barmherzigkeit ist,
dann fällt es ihm leichter, an Gottes Barmherzigkeit

zu glauben, dann kann er Mut und Kraft
und Zuversicht finden, trotz seiner Fehler und
Schwächen, trotz seines Versagens dennoch «nie
an Gottes Barmherzigkeit zu verzweifeln».

3. Aktuelle Bedeutung
«Mut zum Risiko», «Mit dem Risiko leben» war
Thema dieses abschliessenden Artikels. Ist heute
nicht das ganze christliche Leben ein Wagnis und
ein Risiko. Dies nicht nur allgemein, sondern in
einer ganz besonderen Hinsicht. Die überlieferten

Formen christlicher Lehre und christlichen
Lebens tragen nicht mehr. Eine neue Form christlicher

Lebensverwirklichung ist im Entstehen.
Den Schritt in dieses Neue zu tun, fällt vielen
schwer. Nicht nur, dass sie in ihrer religiösen
Erziehung gar nie dazu angeleitet wurden, etwas
Neues selbständig zu wagen. Das Neue hat sich

noch nicht bewährt. Und nicht alles Neue wird
sich bewähren. Wir sind heute alle miteinander
auf der Suche nach jenem Neuen, das echte
Verwirklichung der Nachfolge Christi ist. Hier gibt
es notwendig Fehlgriffe, Verirrungen, Missbräuche.

Wie rasch neigen wir dazu, in solchen Fällen
uns zurückzuziehen in das bewährte Alte. Gerade

hier kann es aber Mut geben, wenn wir
wissen, dass Gott Verständnis hat für «Missgriffe».
Ganz allgemein lehrt uns das Gottesbild, das
Benedikt von Jesus übernimmt und weitergibt, dass

wir nicht vollkommen sein müssen, dass wir auf
dem Weg sein dürfen, dass wir wegen unserer
Fehler und Sünden nicht ängstlich und mutlos
sein müssen. Gott versteht uns besser als wir
selber. Er sieht nicht nur unsere Fehler, er sieht
auch unsern guten Willen. Dies mag für viele
ängstliche Seelen Trost und Beruhigung sein.
Aktuell ist auch heute das Vertrauen, das Benedikt

in das Gebet setzt. Wir alle stehen immer
in Gefahr, dem Gebet zu wenig Wirkkraft
zuzuschreiben. Allzu oft haben wir den Eindruck,
alles Beten nütze nichts. Hier kann Benedikt uns
neuen Mut und neues Vertrauen ins Gebet geben.
Er erwartet vom Gebet alles. Am schönsten zeigt
sich das im Gebet für einen Mönch, der auf
Irrwege geraten ist: «Wenn der Abt sieht, dass seine
Mühe um den irrenden Bruder nichts fruchtet, so

greife er zu einem wirksameren Mittel : Er selbst
und alle Brüder sollen für diesen irrenden Bruder
beten, damit der Herr, der alles vermag, den
kranken Bruder wieder gesund mache» (Kap. 28).
Welch unerschütterliches Vertrauen in die Macht
des Gebetes spricht doch aus dieser Anordnung.
Wer solches Vertrauen hat in Gott und dessen
Hilfsbereitschaft für uns, der darf wirklich mit
unerschütterlichem Vertrauen beten, der darf mit
unerschütterlichem Vertrauen auch Tag und Tag
neu das Risiko des christlichen Lebens auf sich
nehmen, darf zuversichtlich mit dem Risiko
leben. Er darf auf sich und jeden Menschen
vertrauensvoll jenen Wunsch anwenden, mit dem
Benedikt seine eigentliche Regel abschliesst:
«Christus möge uns alle zum ewigen Leben
führen» (Kap. 72).


	Das Benediktinerkloster : eine Gemeinschaft der Gottsucher. XV

