
Zeitschrift: Mariastein : Monatsblätter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 57 (1980)

Heft: 9

Artikel: Das Benediktinerkloster : eine Gemeinschaft der Gottsucher. XIV

Autor: Bütler, Anselm

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1030688

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1030688
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


245

Das Benediktinerkloster
eine Gemeinschaft der
Gottsucher XIV
P. Anselm Bütler

Bei Führungen wird immer wieder nach dem
«Stil des Klosterlebens» gefragt: vor allem der
Tagesablauf, die Beschäftigung, die «regelmässigen

Gemeinschaftsanlässe» sind gefragt. Wenn
geschildert wird, wie der Klostertag jahrein, jahraus

gleich aussieht, immer im gleichen Rhythmus
verläuft, kommt bald einmal der Einwand: Ist
ein solches Leben nicht eintönig, wird es nicht
mit der Zeit todlangweilig, jahrein, jahraus
immer das gleiche zu tun? Wird das Klosterleben
nicht mit der Zeit zu einer reinen Routine-Angelegenheit?

Die Fragesteller weisen mit solchen
Bedenken auf einen Punkt hin, der tatsächlich
immer eine Gefahr für das Klosterleben bedeutet.

Wenn alles normal geht, kann der Klosteralltag
«erfüllt» werden, ohne dass dabei viel gedacht

wird. Das aber wäre letztlich der Tod einer lebendigen

Gottsuche, damit würde das Klosterleben
zu einem reinen Leerlauf. Ein solches Klosterleben

verlöre letztlich jede Berechtigung und würde

all jenen recht geben, welche den Mönchen
vorwerfen, es sei reine Bequemlichkeit, sich zum
Leben in einem Kloster «zurückzuziehen». Diese
Gefährdung und Bedrohung wird noch deutlicher

sichtbar, wenn wir bedenken, dass das
Leben im Kloster dem einzelnen die Schwierigkei¬

ten und Belastungen des Existenzkampfes, wie er
in der Welt geführt werden muss, abgenommen
sind. Der einzelne muss sich nicht sorgen um den
materiellen Lebensunterhalt. Der Tisch ist immer
gedeckt; wenn er etwas braucht, muss er nicht
überlegen, ob das Geld dafür ausreiche. Er muss
sich in seiner Tätigkeit nicht durchsetzen gegen
Konkurrenz. Gewiss, solche Freiheit von
materiellen Sorgen hat eine hohe Bedeutung, einen
entscheidenden Stellenwert in der Gottsuche.
Der Mönch kann sich um so mehr auf das «eine
Notwendige» konzentrieren: Gott und sein
Reich. Aber die Freiheit von solchen Belastungen
kann auch Tür und Tor öffnen für ein sehr
bequemes, gemütliches, sorgenfreies Leben im Kloster.

— Benedikt kannte aus Erfahrung diese

grosse Gefahr jedes echten Mönchslebens. Darum
hat er in seiner Regel alles versucht, um die Mönche

von einem so «degenerierten» Mönchtum
fernzuhalten. Neben vielen Einzelanordnungen
legt Benedikt das Hauptgewicht dabei vor allem
auf die Motivierung. Immer wieder fügt er seinen
Anweisungen entsprechende Motive bei, damit
der Mönch durch diese angetrieben wird, im
Eifer der Gottsuche nicht nachzulassen.

1. Der Schrecken vor der drohenden Hölle
Wer die Regel etwas genauer studiert und vor
allem die Motivationen untersucht, die Benedikt in
die Regel einstreut, macht die überraschende
Entdeckung, dass Benedikt ein sehr guter
Menschenkenner war, der nicht in Idealen und
Wolken schwebte, sondern den Menschen kannte
mit seiner ganzen Gebrechlichkeit, Schwäche
und Neigung zum Bösen. Für Benedikt ist jene
Wirklichkeit des Menschen, welche die Kirche
mit der Lehre von der «Erbsünde» zum Ausdruck
bringt, eine der Grundlagen, warum er selber
Mönch wurde und warum er für andere zum
Lehrmeister des Mönchslebens geworden ist. Er
hat in seinem Leben, sowohl in der Welt wie im
Mönchsstand, hautnah erfahren, wie sehr der
Mensch der Sünde und dem Verderben ausgesetzt

ist. Dabei spielt bei Benedikt eine entscheidende

Rolle die Glaubensüberzeugung, dass der



246

Mensch unsterblich ist, dass es infolgedessen
beim menschlichen Leben sich um ein «Drama
mit Ewigkeitswert handelt»: ewiges Glück oder
ewiges Unglück. So stossen wir in der Regel mehr
als einmal auf die Formulierung: «Deshalb sind
uns die Tage dieses Lebens als Gnadenfrist
geschenkt, damit wir vom Bösen ablassen und uns
bessern. Sagt doch der Apostel: ,Weisst du
nicht, dass Gottes Langmut dich zur Umkehr
führen will?'» (Rom 2,4) (Vorwort 36f.). Und:
«Gott schont uns jetzt in seiner Güte und wartet
auf unsere Bekehrung» (Kap. 7).

Die angeführten Texte zeigen zugleich, dass nach
Benedikt der Mensch nicht gleichsam mit Null
beginnen kann in diesem Lebensdrama. Der
Mensch steht am Anfang auf der «negativen» Seite.

Er ist getrennt von Gott, und die Lebensaufgabe

besteht darin, zu Gott zurückzukehren.
So beginnt Benedikt das Vorwort zur Regel mit
einem ganz ergreifenden Anruf: «Höre, mein
Sohn, die Lehren des Meisters und neige das Ohr
deines Herzens; nimm die Mahnung des gütigen
Vaters willig an und erfülle sie durch die Tat. So

wirst du durch die Mühe des Gehorsams zu dem
zurückkehren, von dem du dich durch die Trägheit

des Ungehorsams entfernt hast. »

Benedikt versteht das Leben des Mönches als
einen Weg zum Ziel. Entscheidend ist, dass das
Ziel erreicht wird. Aber immer steht der Mönch
vor der drohenden Gefahr, das Ziel zu verfehlen,
und das ist das Schlimmste, was es nach Benedikt
für einen Mönch und allgemein für den
Menschen geben kann: die Hölle. So mahnt er im
Vorwort den Mönch: «Lauft, solange ihr noch
das Licht des Lebens habt, damit euch die
Finsternis des Todes nicht überfällt» (vgl. Io 12, 35).
Dabei ist es gar nicht so leicht, den richtigen
Weg zu gehen. Im Demutskapitel mahnt er die
Mönche: «Mit gutem Grund werden wir belehrt,
nicht unseren eigenen Willen zu tun. So beachten

wir die Mahnung der Hl. Schrift: ,Es gibt
Wege, die den Menschen recht erscheinen, die
aber am Ende zur Tiefe der Hölle hinabführen'»
(Sprichw. 16, 25).

Damit klingt ein Motiv an, das Benedikt immer
wieder anführt: «Stets denkt der Mönch an alle
Gebote Gottes und erwägt immer in seinem Herzen,

dass für die Gottesverächter wegen ihrer
Sünden das Feuer der Hölle brennen wird»
(Kap. 7). Das gleiche Schicksal droht auch
denen, die sich gegen die Führung des Abtes
widerspenstig zeigen: «Über die Schafe, die sich in
Üngehorsam seiner (des Abtes) Hirtensorge
widersetzt haben, kommt als Strafe der allgewaltige
Tod» (Kap. 2). So kann Benedikt allgemein unter
andern Motiven für den Gehorsam auch das Motiv

Furcht vor der Hölle anführen: «Aus Furcht
vor der Hölle gibt es für die Mönche kein
Zögern, sobald der Obere etwas befohlen hat»

(Kap. 5). Ja, Benedikt kann ganz allgemein als

Motiv für das Klosterleben die Mahnung anführen

und deren Befolgung zu den Werkzeugen
der guten Werke zählen: «Vor der Hölle zittern»
(Kap. 4).

2. Der «Lockruf» des ewigen Lebens
Auf den ersten Blick scheint ein solches Leben,
das geprägt ist von der Furcht vor der Hölle,
etwas Düsteres zu sein. Wenn dies tatsächlich das

einzige oder auch nur das wichtigste Motiv des
Mönchslebens wäre, dann würde das stimmen.
Aber für Benedikt ist die Furcht vor der Hölle
nur das Anfangsstadium. Das eigentliche und
letztlich allein tragende Motiv für das Mönchsleben

ist die Gemeinschaft mit Gott, der Anteil an
seiner Herrlichkeit, die Sehnsucht nach dem wahren

Leben. Furcht vor der Hölle ist gleichsam
Abschreckungsmotiv, das Leben, das in Aussicht
steht, ist der eigentliche «Lockruf», mit dem
Benedikt die Mönche aneifern will, das Mönchsleben

nach seinen Anweisungen zu gestalten. Das
Mönchsleben ist letztlich getragen von der Liebe.
So kann Benedikt das Versprechen geben: «Hat
der Mönch alle Stufen der Demut erstiegen,
dann gelangt er zu jener Gottesliebe, die
vollkommen ist und die Furcht vertreibt. In der
Kraft dieser Liebe beginnt er alle Vorschriften,
die er bisher nur aus Angst beobachtete, jetzt
ohne Mühe zu erfüllen, nicht mehr aus





248

Furcht vor der Hölle, sondern aus Liebe zu Christus»

(Kap. 7). Und für den Gehorsam führt er
neben der Furcht vor der Hölle als Motiv an:
«Wegen der Herrlichkeit des ewigen Lebens»

(Kap. 5).
Dies ist das eigentliche Motiv, das «Stichwort»,
mit dem Benedikt lockt: «Herrlichkeit», «ewiges
Leben». Gott ruft uns zur Herrlichkeit des ewigen
Lebens, und die Strafe der Hölle wird nur jenen
zuteil, die dem Meister «zur Herrlichkeit nicht
folgen wollen» (Vw.). Mönche sind Menschen,
«die den Höllenstrafen entrinnen und zum ewigen

Leben gelangen wollen» (Vw.). Darum
entziehen sie sich «nie der Leitung dieses Meisters,
sondern halten im Kloster bis zum Tode an
seiner Lehre fest, nehmen in Geduld am Leiden
Christi teil, damit sie verdienen, Anteil zu haben
an der Herrlichkeit seines Reiches» (Vw.). Die
Mönche sind solche, «die vom Verlangen
gedrängt sind, zum ewigen Leben voranzuschreiten»

(Kap. 5). Das ganze Demutskapitel steht unter

diesem Vorzeichen. Benedikt verwendet ein
packendes Bild. Er verweist auf die Himmelsleiter,

die Jakob im Traume sah, und die Engel, die
darauf auf- und niedersteigen. Und er macht die
Anwendung: «Die aufgerichtete Leiter ist unser
irdisches Leben, das der Herr himmelwärts
aufrichtet, wenn sich unser Herz erniedrigt»
(Kap. 7). Denn zur Erhöhung im Himmel gelangen

wir vor allem durch die Erniedrigung in
diesem Leben. Und viel wichtiger als «vor der Hölle
zittern» ist das Werkzeug: «Mit der ganzen Sehnsucht

des Geistes nach dem ewigen Leben verlangen»

(Kap. 4).
Dass für Benedikt das Verlangen nach dem ewigen

Leben das Hauptmotiv für das Klosterleben
bildet, sagt er nochmals ausdrücklich am Schluss
der Regel: «Ich sage jedem, der rasch zum
himmlischen Vaterland gelangen will: Befolge
mit der Hilfe Christi zunächst diese bescheidene
Regel, die wir für Anfänger geschrieben haben»
(Kap. 73). Hier greift Benedikt das Motiv, das er
am Anfang der Regel genannt hat, wieder auf:
Rückkehr zu dem, von dem wir uns durch
Ungehorsam getrennt haben. Damit ist zugleich ge¬

sagt, was Benedikt mit den etwas abstrakten
Begriffen: «ewiges Leben», «Herrlichkeit» meint : es

ist die Gemeinschaft mit Gott, genauer: Christus.

Letztlich ist für Benedikt das ganze Klosterleben

getragen von der Liebe zu Christus und
damit von dem Verlangen, mit ihm Gemeinschaft
zu haben, weil ja jede Liebe Gemeinschaft mit
dem Geliebten verlangt. Darum die Mahnungen

: «Der Liebe Christi nichts vorziehen Aus
Liebe zu Christus für die Feinde beten» (Kap. 4).
«Gehorsam zeichnet die aus, denen die Liebe zu
Christus über alles geht» (Kap. 5). Und schliesslich,

gleichsam als letztes «Vermächtnis»: «Die
Mönche sollen nichts höher stellen als Christus,
der uns alle zum ewigen Leben führen möge»
(Kap. 72).

3. Aktuelle Bedeutung
Als Motivation für den Eifer im Ordensleben
nennt Benedikt ganz klar: «Angst vor der Hölle».
Dieses Motiv kommt nicht nur einmal vor,
sondern gehört zu den Grundaussagen der Regel.
Wer heute diese Stellen liest, der ist sicher zuerst
einmal darüber schockiert. Wir alle sind noch
weitgehend geprägt von einer übertriebenen
Angsterzeugung in der kirchlichen Verkündigung.

Wie viele Angstneurosen gerade eifriger
älterer Menschen haben ihre Wurzeln in der
gehäuften Drohung mit der Höllenstrafe. Die
herkömmliche Moraltheologie — und hier besonders
die Sexualmoral — kannte als Hauptargument
für Keuschheit und allgemein für sittliches Leben
das mit emotionaler Wucht vorgetragene Argument

der Angst: Angst vor dem allwissenden
Gott, vor der Hölle, vor dem Gericht. — Nun ist
heute erfreulicherweise festzustellen, dass

verantwortungsvolle kirchliche Autorität und Verkünder

nicht mehr mit dem Höllenfeuer drohen. Das
wird allerdings von traditionalistischen Kreisen
als Feigheit und Aufweichung christlicher Konsequenz

verurteilt. Es ist aber nicht zu leugnen,
dass Angst Menschen unmündig macht, der
Christ aber ein mündiger Mensch sein soll. Gläubige

mit Angst «bei der Stange zu halten versuchen»

ist menschenunwürdig. Aber wir müssen



249

vielleicht doch unterscheiden zwischen übertriebener

Angsteinflössung und der Verkündigung
der ganzen Glaubenswirklichkeit. Und hier
könnte Benedikt gerade ein Vorbild sein, wie die
angsterregende Tatsache möglichen endgültigen
Scheiterns harmonisch eingebaut werden kann in
die Frohbotschaft von der Erlösung. Die christliche

Glaubenswirklichkeit umfasst beides: den
allgemeinen Heilswillen Gottes und die Möglichkeit

des menschlichen Scheiterns aufgrund der
Willensfreiheit. Diese Möglichkeit zu leugnen
wäre ebenso unmenschlich wie deren Missbrauch
zur Angsteinflössung. Denn mit der Leugnung
der Möglichkeit des Scheiterns, der Hölle, würde
auch der freie Wille geleugnet. Allerdings ist viel
wichtiger die Verkündigung des Heilswillens
Gottes für alle Menschen. Von dieser Wirklichkeit

her dürfen wir berechtigt christlich hoffen,
dass Gott für alle Menschen den Weg findet zum
Heil; wir dürfen christlich hoffen, und das mit
Zuversicht, dass kein Mensch verlorengeht.
Viel wichtiger und zentraler für die christliche
Motivation ist die «Einladung» Gottes an uns:
Einladung zur liebenden Gemeinschaft mit ihm,
wie sie Benedikt grundlegend in der Regel als
Motivation vorlegt: Grundmotiv für das Mönchsleben

ist die Rückkehr zu Gott, die Gemeinschaft
mit ihm. Für Benedikt schenkt diese Gemeinschaft

mit Gott dem Menschen das grösste Glück,
das es überhaupt geben kann. Das aber dürfte
heute höchste Aktualität besitzen. Wie sehr ist
der heutige Mensch auf der Suche nach Glück,
nach Glück, das allumfassend und unverlierbar
ist, Glück, das nicht nur mir, sondern allen
Menschen zukommt. Mit seinem Grundmotiv zeigt
Benedikt den christlichen Verkündern heute, wie
sie die Menschen zu dieser Glückssuche motivieren

und einladen können, wie sie die Menschen
zu christlicher Lebensgestaltung bringen können:
aus der persönlichen Glückserfahrung in der
Gemeinschaft mit Gott Zeuge zu sein dafür, dass

Gott in Christus uns wahres, ewiges Glück schenken

will.

t P. Alfons Maria
Lindenberger OSB
«Was im Tode eines
wunderbarer als seine
neue Geburt. » (Boros)

Menschen geschieht, ist
Erschaffung. Es ist eine

In diesem Lichte dürfen wir den Heimgang unseres

lieben Mitbruders P. Alfons Maria Lindenberger

sehen. Am 4. August war diese Stunde der
neuen Geburt für ihn gekommen; P. Alfons
wurde zur ewigen Vergeltung heimgerufen, um
den Lohn des treuen Dieners Christi in Empfang
zu nehmen. Nach einem fast vierzigjährigen
selbstlosen Dienst an der studierenden Jugend
Uris und nach einer letzten schweren Krankheit,
die ihm sukzessive alles nahm, was ihm im Leben
etwas bedeutet und Freude gemacht hatte, ist er


	Das Benediktinerkloster : eine Gemeinschaft der Gottsucher. XIV

