
Zeitschrift: Mariastein : Monatsblätter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 57 (1980)

Heft: 8

Artikel: "Unruhig ist unser Herz...". VI

Autor: Bütler, Anselm

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1030687

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1030687
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


228

Unruhig ist unser
Herz... VI
P. Anselm Butler

Die religiöse Anlage des Menschen
Bei der Diskussion mit dem Atheismus hat sich
als Kernfrage herausgeschält: Ist die Religion,
der Glaube, Hilfe oder Hemmnis für ein erfülltes,

geglücktes Leben, für ein wahres, echtes
Menschsein? Wie im 1. Artikel dieser Artikelreihe

dargelegt wurde, verstehen wir unter Religion
die Gemeinschaft mit Gott, beziehungsweise das

Bemühen um diese Gemeinschaft. Nun müssen
wir ehrlich zugeben, dass für viele Christen eine
solche Zusammenschau von Gemeinschaft mit

Gott und menschlicher Vollendung ungewohnt,
ja sogar falsch erscheint. «Im Bewusstsein vieler,
ja der meisten Christen heute besteht kein
Zusammenhang zwischen Gemeinschaft mit Gott
und menschlicher Vollendung» (J.B. Lötz). Das
zeigt sich etwa in der Furcht vor der Hölle. Auch
heute noch wird von vielen Christen die Hölle
verstanden als Strafe, als Qual und Pein, die Gott
«von aussen» verhängt über jene, die in einer
schweren Sünde sterben, etwa so, wie ein Richter
einen Verbrecher mit Geldbusse oder Gefängnis
bestraft. Auch der Himmel wird noch von vielen
Christen verstanden als Lohn, der von Gott wieder

«von aussen» geschenkt wird für ein Leben,
das sich nach den Geboten Gottes ausgerichtet
hat.

1. Gemeinschaft mit Gott und Vollendung des
Menschen nach der Hl. Schrift

Wenn wir solche Auffassungen mit den Aussagen
der Hl. Schrift vergleichen, merken wir rasch,
wieviel Nachholbedarf religiöser Bildung hier
noch vorliegt. Himmel und Hölle sind im
Verständnis der Bibel nicht etwas, das einem
Menschen gleichsam von aussen zugeteilt wird und
mit seiner menschlichen Vollendung eigentlich
nichts zu tun habe.
Schon das Alte Testament sieht das Verhältnis
zwischen einem erfüllten Leben, einem wahren,
echten Menschsein und der Gemeinschaft mit
Gott, in einem inneren Zusammenhang. Das
zeigt sich in der Auffassung der Menschen des

Alten Bundes über das Schicksal des Menschen
nach dem Tode. Die Toten befinden sich in der
Scheol, im Totenreich. Dort haben sie nur eine
Art Schattendasein, sie führen kein Leben, das
diesen Namen verdient. Es ist vielmehr ein
armseliges Dahinvegetieren. Das Schlimme und der
eigentliche Grund, dass die Toten nur so armselig

weiterexistieren als Schatten, liegt darin, dass
sie im Totenreich von Gott getrennt sind. Im
Totenreich ist man von Gott und der
Lebensgemeinschaft mit ihm ausgeschlossen. Hier im
Totenreich wirkt Gott in keiner Weise etwas zum
Heil des Menschen. So ruft ein Beter, der sich in



229

grosser Todesgefahr befindet, zu Gott: «Wirst du
an den Toten Wunder tun, werden Schatten auf-
stehn, dich zu preisen? Erzählt man im Grab von
deiner Huld, von deiner Treue im Totenreich?
Werden in der Finsternis deine Wunder bekannt,
deine Gerechtigkeit im Land des Vergessens?»
(Ps. 88, 11—13).
Für den Gläubigen des Alten Testamentes ist die
Fülle des Lebens — wahres, erfülltes Menschsein
— nur möglich in der Gemeinschaft mit Gott,
Gott allein ist der wahre Lebensspender. In
diesem Sinn schildert der Psalmist den Gegensatz
zwischen dem Sünder und dem Gerechten nach
dem Tode: «So ergeht es denen, die auf sich
selbst vertrauen : Geradewegs sinken sie hinab

in das Grab; ihre Gestalt zerfällt, die Unterwelt

wird ihre Wohnstatt. Doch Gott wird mich
loskaufen aus dem Reich des Todes; denn er
nimmt mich auf» (Ps. 49, 15f.). Im gleichen
Sinn bekennt der Beter: «Ich bleibe stets bei dir,
du hältst mich an meiner Rechten. Du leitest
mich nach deinem Ratschluss und nimmst mich
am Ende auf in deine Herrlichkeit. Was hab ich
im Himmel ausser dir? Neben dir erfreut mich
nichts mehr auf Erden» (Ps. 73, 23—25).
Beeindruckend ist auch das folgende Bekenntnis zu
Gott: «Es freut sich mein Herz und frohlockt
meine Seele; auch mein Leib wird wohnen in
Sicherheit. Denn du gibst mich der Unterwelt
nicht preis; du lässt deinen Frommen das Grab
nicht schauen. Du zeigst mir den Pfad zum
Leben. Vor deinem Angesicht ist Freude in Fülle,
zu deiner Rechten Wonne für alle Zeit» (Ps. 16,
9—11). In all diesen Texten kommt ausdrücklich
oder auf bildhafte Weise die Uberzeugung zum
Ausdruck: Fülle des Lebens, Vollendung des
Menschen ist nur möglich durch die Gemeinschaft

mit Gott.
Noch viel klarer wird der Zusammenhang
zwischen Gemeinschaft mit Gott und menschlicher
Vollendung verkündet im Neuen Testament. Das
wird eindrücklich sichtbar in Jesus von Nazaret.
Wenn je ein Mensch, dann hat Jesus die Fülle des
menschlichen Lebens verwirklicht, hat Jesus die
menschliche Vollendung in einem letztmöglichen

Höchstmass erreicht. Das geben heute auch
marxistische Atheisten zu. Atheistische Denker
empfehlen, die Evangelien zu studieren, weil man
dort an Jesus ablesen könne, was erfülltes
Menschsein besage. — Wenn wir Jesus fragen,
wie es für ihn möglich gewesen sei, das Menschsein

in so restloser Form zu verwirklichen, dann
ist seine Antwort ganz eindeutig: Gemeinschaft
mit Gott, Jesus weiss sich mit Gott, seinem Vater,

in tiefster Einheit verbunden. Den Juden,
die von ihm eindeutige Auskunft verlangen, wer
er letztlich sei, gibt er zur Antwort: «Glaubt
wenigstens meinen Werken, wenn ihr mir nicht
glaubt. Dann werdet ihr erkennen und einsehen,
dass in mir der Vater ist und ich im Vater bin»
(Jo 10,38). Jesus erlebt seine Gemeinschaft
mit Gott so innig, dass er zu Philippus sagen
kann: «Wer mich gesehen hat, hat den Vater
gesehen Die Worte, die ich zu euch sage, habe
ich nicht aus mir selbst. Der Vater, der in mir
bleibt, vollbringt seine Werke. Glaubt mir doch,
dass ich im Vater bin, und dass der Vater in mir
ist» (Jo 14, 9—11). Im «Hohenpriesterlichen
Gebet» bittet Jesus: «Alle sollen eins sein: Wie du,
Vater, in mir bist und ich in dir bin, sollen auch
sie in uns sein, damit die Welt glaubt, dass du
mich gesandt hast» (]o 17,21). In diesen Texten
sagt Jesus ausdrücklich, dass er seine Werke, in
denen ja die Fülle des Lebens, seine menschliche
Vollendung sichtbar wird, nur tun kann, weil er
mit Gott, seinem Vater, in innigster Gemeinschaft

lebt.

2. Die religiöse Anlage ist mit der Geistigkeit
gegeben

Wir könnten viele andere Beispiele anführen von
Menschen, die durch ihre Gemeinschaft mit Gott
menschliche Vollendung erreicht haben, die
offiziellen und «inoffiziellen» Heiligen der Kirche,
aber auch grosse religiöse Menschen in andern
Religionen. Alle diese «Erfahrungstatsachen»
rufen nach der Frage: Warum erreicht der Mensch
in der Gemeinschaft mit Gott seine Vollendung?
Was im Menschen ist vorhanden, das letztlich
nur durch Gott erfüllt werden kann?



230

Hier kann uns eine Erfahrungswissenschaft auf
die Spur führen: die Tiefenpsychologie. Der
Schweizer Tiefenpsychologe C. G. Jung machte
in seiner Praxis die Erfahrung, dass 80% seiner
Patienten über 35 Jahre wegen religiöser Probleme

psychische Störungen aufweisen. Das regte
ihn an, nachzuforschen, was im Menschen das

«Religiöse» sei, das sich durch krankhafte Störungen

bemerkbar mache, wenn es nicht beachtet
werde. Jung kam im Verlauf seiner Forschungen
immer klarer zur Einsicht, dass der innerste Kern
des Menschen, das «Selbst», religiöser Art sei.
Dieses «Selbst» sei gleichsam das Gefäss für das

Göttliche, allerdings nicht einfach ein «lebloses»
Gefäss, sondern ein lebendiges. Dieses Gefäss

verlange danach, mit dem Göttlichen erfüllt zu
werden. Wenn ihm diese Erfüllung versagt werde,

mache es seinen Hunger nach dem Göttlichen

eben durch krankhafte Störungen, Neurosen,

bemerkbar. — Zur gleichen Erkenntnis, nur
anders formuliert, kam der Zürcher Arzt und
Psychiater B. Stähelin. Er spricht von einer «zweiten

Wirklichkeit», die der Mensch in sich trägt.
Diese kann zwar nicht direkt bewiesen werden,
aber es gibt in jedem Menschenleben Hinweise
darauf: «In seltenen Augenblicken kann der
Mensch stimmungsmässig diese tiefere Wirklichkeit

erfahren: In sogenannten ,grossen Erfahrungen'

bekommt der Mensch Einblick in seine
gewöhnlich verborgenen Tiefen. Er erfährt dabei,
dass das Vordergründige nicht das Einzige ist, er
spürt, dass er in seinem Wesen Anteil hat am
Göttlichen, Unvergänglichen.» Daraus schliesst
Stähelin, dass jeder Mensch von Natur aus ein
Mystiker ist, auch wenn die meisten Menschen
davon keine bewusste Empfindung haben.
Wenn wir genauer überlegen, was dieses «Selbst»,
diese «mystische Anlage» im Menschen eigentlich
ist, können wir sagen: Es ist nichts anderes als
die Geistigkeit des Menschen. Aufgrund seiner
Geistigkeit ist der Mensch von Natur aus ein
religiöses Wesen, seine Geistigkeit ist selber die
religiöse Anlage, ist Ausrichtung des Menschen auf
Gott. Aufgrund seiner Geistigkeit ist der Mensch
immer schon ausgerichtet auf das Göttliche, auf

Gott. Dies zeigt sich klar in den eigentlich geistigen

Tätigkeiten des Menschen, in seinem bewuss-

ten Erkennen und Wollen.
Ein entscheidendes Merkmal für das menschliche
Erkennen ist die Möglichkeit, Fragen zu stellen.
Wohl alle Eltern erinnern sich an die «Fragestunden»

ihrer Kinder, wie diese mit ihrem ewigen
«Warum?» weiter und weiter fragen und die
Eltern oft fast in die Verzweiflung treiben, weil sie
keine Antwort mehr wissen (so dass die Kinder
dann zum «letzten Schlag» ausholen mit der
perfiden Frage: «Warum weisst du das nicht
mehr?»). Was steckt eigentlich hinter diesem
Fragen? Wir können nur nach etwas fragen, von
dem wir schon eine Art «Vorwissen» haben, es

aber noch nicht genügend kennen. Jedes Fragen
knüpft bei Bekanntem an, greift aber darüber
hinaus auf einen weiteren Hintergrund, Horizont.

Der Grund, dass wir über das einzelne
Bekannte ausgreifen auf das «Dahinterliegende», ist
dadurch gegeben, dass der menschliche Wissensdurst

durch keine Einzelwirklichkeiten gestillt
werden kann. Mag der Mensch noch soviel
Einzelwissen besitzen, mag er ein «Universalwissen»
besitzen, all das befriedigt ihn nicht. Immer ahnt
er, dass hinter all dem Einzelnen noch etwas
anderes liegen muss, das mehr umfasst und besagt
als noch soviel Einzelnes. — Nun aber kann der
Mensch nach allem Einzelnen fragen, kein
Bereich der erfahrbaren Wirklichkeit ist von seinem
Fragen ausgeschlossen. Aber auch bei einem
solch universalen Fragen nach allem Einzelnen
greift der Mensch in seinem Fragen immer schon
über alles Einzelne hinaus auf ein Weiteres,
Umfassenderes. Denn er spürt: Alles Einzelne
zusammen kann sein Verlangen nach Erkennen
nicht erfüllen. Das menschliche Erkennen ist also
auf mehr ausgerichtet als auf Einzelnes, und wären

es auch unendlich viele Einzelne. Der Mensch
sucht in seinem Erkennen letztlich immer etwas,
das alles Einzelne umfasst. Sein «Vorgriff» im
Fragen über das Gefragte hinaus geht auf etwas,
das selber nicht mehr ein Einzelnes ist, aber
allem Einzelnen zugrunde liegt. Das aber, was
menschliches Fragen damit anzielt, ist genau das,



231

was wir meinen, wenn wir von Gott reden. So

zeigt sich, dass der Mensch in seinem geistigen
Erkennen und damit in seiner Geistigkeit auf
Gott hin angelegt ist. (Damit ist allerdings nicht
bewiesen, dass es diese Wirklichkeit «Gott» auch
geben muss ; das ist eine andere Frage.)
Dasselbe zeigt sich auch im menschlichen Lieben.
Echte menschliche Liebe zeigt sich darin, dass ein
Mensch sich ganz öffnet für den andern. So

kommt es zur eigentlichen personalen Begegnung

und ganzmenschlichen Einswerdung. Aber
wenn solche gegenseitige Erschliessung und
Einswerdung auch optimal gelingen, irgendwo bleibt
ein letzter Rest ungestillt, es bleibt ein Verlangen
nach einem grösseren, umfassenderen Du, das

erst mein ganzes Verlangen erfüllen kann. Jedes
menschliche Du lässt mich trotz grösster
seelischer Fülle seine Grenzen erfahren, mein
Liebesverlangen aber greift über jede Grenze hinaus,
sucht ein Unbegrenztes, in dem allein es erst seine

Stille und Ruhe findet. Auch dieses Verlangen
des menschlichen Liebesbedürfnisses nach einem
Unbegrenzten offenbart mir, dass ich in meiner
Geistigkeit auf das Unbegrenzte, Absolute, auf
Gott ausgerichtet bin.
So ist der Mensch in seinem innersten Kern
immer schon auf Gott ausgerichtet. Seine innerste
Mitte, die den Menschen erst zu dem macht, was
er ist, ist identisch mit der Offenheit mit Gott.
Diese Offenheit auf Gott hin prägt den
Menschen in allem, was er ist und was er tut. Der
Mensch ist in seinem ganzen Leben getrieben
und getragen vom Ausstrecken nach Gott. Er ist

nur dadurch Mensch, dass er immer schon auf
dem Weg zu Gott ist, ob er das ausdrücklich
weiss oder nicht, ob er es will oder nicht. Der
Mensch kann sich bewusst dagegen wehren, kann
die Ausrichtung auf Gott bewusst ablehnen, aber
nur um den Preis, dass er entweder seelisch leer,
unerfüllt, krank wird, oder dass er etwas Nicht-
Göttliches zu seinem Gott macht, das ihn aber
auf die Dauer nicht befriedigt. Je voller und be-
wusster ich aber dieses Ausstrecken auf Gott
lebe, desto erfüllter wird mein Leben, desto mehr
werde ich Mensch.

ChronikJuni/Juli 1980
P. Notker Strässle

Nach einem auffallend stark besuchten Monat
Mai verspürte die Wallfahrt auch in den
kommenden Monaten Juni und Juli regen Zuspruch.
Zu Eucharistiefeier und Andacht trafen sich

Pfarreigruppen aus Muttenz, Aesch BL, Bruder Klaus
Basel, St. Michael Basel, Volketswil, Onens FR,
Michelbach (D), St. Peter Lörrach, Thannhausen,
Singen-Schaffhausen, Aletshausen (D), Wutach
(D), Kogenheim (F), St-Vincent Strasbourg,
Mollkirch (F) und Ottron (F), Frauen und
Müttergemeinschaften aus Wattwil, Thun, Hofstetten,

Waltenschwil, Buchrain, Römerswil, Nott-
wil, Alterswil, Hohenrain, Klettgau-Griessen
(D); eine Gruppe aus Visp, Schwestern aus dem
Wallis, eine Gruppe aus Sonens und Siders, die
Kolping-Familie aus Solothurn, 3. Orden aus
Kriens und Wettolsheim (F), der katholische
Arbeiterinnenverein Solothurn. Die Schwestern von
Ribeauville feierten den 85. Geburtstag ihrer
ältesten Schwester in der Siebenschmerzenkapelle.
Auch andere Jubiläen fanden sich zum Dank an
Gott in einem Gottesdienst zusammen, ein
Klassentag aus Erstein (F), eine «Jahresklasse 1925»
aus Marckolsheim (F) und ein Klassentag aus
Salmbach (F). 300 Lourdes-Pilger aus Obwalden
machten Mariastein zum Ziel ihrer Jahreswallfahrt.

Schliesslich begrüssen wir immer wieder
Betagte, diesmal Gruppen aus Rheinfelden,
Pruntrut, St. Anton Zürich, Ludwigshafen, 111-

häusern (F). Jugendgruppen machen immer be-


	"Unruhig ist unser Herz...". VI

