Zeitschrift: Mariastein : Monatsblatter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 57 (1980)

Heft: 8

Artikel: "Unruhig ist unser Herz...". VI

Autor: Batler, Anselm

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1030687

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1030687
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

228

Unruhig ist unser
Herz... VI

P. Anselm Biitler

Die religiése Anlage des Menschen

Bei der Diskussion mit dem Atheismus hat sich
als Kernfrage herausgeschilt: Ist die Religion,
der Glaube, Hilfe oder Hemmnis fiir ein erfiill-
tes, gegliicktes Leben, fiir ein wahres, echtes
Menschsein? Wie im 1. Artikel dieser Artikelrei-
he dargelegt wurde, verstehen wir unter Religion
die Gemeinschaft mit Gott, beziechungsweise das
Bemiihen um diese Gemeinschaft. Nun miissen
wir ehrlich zugeben, dass fiir viele Christen eine
solche Zusammenschau von Gemeinschaft mit

Gott und menschlicher Vollendung ungewohnt,
ja sogar falsch erscheint. «Im Bewusstsein vieler,
ja der meisten Christen heute besteht kein Zu-
sammenhang zwischen Gemeinschaft mit Gott
und menschlicher Vollendung» (J. B. Lotz). Das
zeigt sich etwa in der Furcht vor der Holle. Auch
heute noch wird von vielen Christen die Hblle
verstanden als Strafe, als Qual und Pein, die Gott
«von aussen» verhingt tiber jene, die in einer
schweren Siinde sterben, etwa so, wie ein Richter
einen Verbrecher mit Geldbusse oder Gefingnis
bestraft. Auch der Himmel wird noch von vielen
Christen verstanden als Lohn, der von Gott wie-
der «von aussen» geschenkt wird fiir ein Leben,
das sich nach den Geboten Gottes ausgerichtet
hat.

1. Gemenschaft mit Gott und Vollendung des
Menschen nach der H. Schrift

Wenn wir solche Auffassungen mit den Aussagen
der HI. Schrift vergleichen, merken wir rasch,
wieviel Nachholbedarf religioser Bildung hier
noch vorliegt. Himmel und Holle sind im Ver-
stindnis der Bibel nicht etwas, das einem Men-
schen gleichsam von aussen zugeteilt wird und
mit seiner menschlichen Vollendung eigentlich
nichts zu tun habe.

Schon das Alte Testament sieht das Verhiltnis
zwischen einem erfiillten Leben, einem wahren,
echten Menschsein und der Gemeinschaft mit
Gott, in einem inneren Zusammenhang. Das
zeigt sich in der Auffassung der Menschen des
Alten Bundes iiber das Schicksal des Menschen
nach dem Tode. Die Toten befinden sich in der
Scheol, im Totenreich. Dort haben sie nur eine
Art Schattendasein, sie fithren kein Leben, das
diesen Namen verdient. Es ist vielmehr ein arm-
seliges Dahinvegetieren. Das Schlimme und der
eigentliche Grund, dass die Toten nur so armse-
lig weiterexistieren als Schatten, liegt darin, dass
sie im Totenreich von Gott getrennt sind. Im To-
tenreich 1st man von Gott und der Lebensge-
meinschaft mit thm ausgeschlossen. Hier im To-
tenreich wirkt Gott in keiner Weise etwas zum
Heil des Menschen. So ruft ein Beter, der sich in



grosser Todesgefahr befindet, zu Gott: «Wirst du
an den Toten Wunder tun, werden Schatten auf-
stehn, dich zu preisen? Erzihlt man im Grab von
deiner Huld, von deiner Treue im Totenreich?
Werden in der Finsternis deine Wunder bekannt,
deine Gerechtigkeit im Land des Vergessens?»
(Ps. 88, 11—13).

Fir den Glidubigen des Alten Testamentes ist die
Fiille des Lebens — wahres, erfiilltes Menschsein
— nur moglich in der Gemeinschaft mit Gott.
Gott allein ist der wahre Lebensspender. In die-
sem Sinn schildert der Psalmist den Gegensatz
zwischen dem Siinder und dem Gerechten nach
dem Tode: «So ergeht es denen, die auf sich
selbst vertrauen: ... Geradewegs sinken sie hin-
ab i1n das Grab; thre Gestalt zerfillt, die Unter-
welt wird ihre Wohnstatt. Doch Gott wird mich
loskaufen aus dem Reich des Todes; denn er
nimmt mich aufs (Ps. 49, 15f.)). Im gleichen
Sinn bekennt der Beter: «Ich bleibe stets bei dir,
du hiltst mich an meiner Rechten. Du leitest
mich nach deinem Ratschluss und nimmst mich
am Ende auf in deine Herrlichkeit. Was hab ich
im Himmel ausser dir? Neben dir erfreut mich
nichts mehr auf Erden» (Ps. 73, 23—25). Beein-
druckend ist auch das folgende Bekenntnis zu
Gott: «Es freut sich mein Herz und frohlockt
meine Seele; auch mein Leib wird wohnen in Si-
cherheit. Denn du gibst mich der Unterwelt
nicht preis; du lisst deinen Frommen das Grab
nicht schauen. Du zeigst mir den Pfad zum Le-
ben. Vor deinem Angesicht ist Freude in Fiille,
zu deiner Rechten Wonne fiir alle Zeit» (Ps. 16,
9—11). In all diesen Texten kommt ausdriicklich
oder auf bildhafte Weise die Uberzeugung zum
Ausdruck: Fille des Lebens, Vollendung des
Menschen ist nur méglich durch die Gemein-
schaft mit Gott.

Noch viel klarer wird der Zusammenhang zwi-
schen Gemeinschaft mit Gott und menschlicher
Vollendung verkiindet im Neuen Testament. Das
wird eindriicklich sichtbar in Jesus von Nazaret.
Wenn je ein Mensch, dann hat Jesus die Fiille des
menschlichen Lebens verwirklicht, hat Jesus die
menschliche Vollendung in einem letztmoglichen

229

Hochstmass erreicht. Das geben heute auch mar-
xistische Atheisten zu. Atheistische Denker emp-
fehlen, die Evangelien zu studieren, weil man
dort an Jesus ablesen konne, was erfiilltes
Menschsein besage. — Wenn wir Jesus fragen,
wie es fur ithn méglich gewesen sei, das Mensch-
sein in so restloser Form zu verwirklichen, dann
ist seine Antwort ganz eindeutig: Gemeinschaft
mit Gott, Jesus weiss sich mit Gott, seinem Va-
ter, in tiefster Einheit verbunden. Den Juden,
die von ihm eindeutige Auskunft verlangen, wer
er letztlich sei, gibt er zur Antwort: «Glaubt we-
nigstens meinen Werken, wenn ihr mir nicht
glaubt. Dann werdet ihr erkennen und einsehen,
dass in mir der Vater ist und ich im Vater bins
(Jo 10, 38). Jesus erlebt seine Gemeinschaft
mit Gott so innig, dass er zu Philippus sagen
kann: «Wer mich gesehen hat, hat den Vater ge-
sechen ... Die Worte, die ich zu euch sage, habe
ich nicht aus mir selbst. Der Vater, der in mir
bleibt, vollbringt seine Werke. Glaubt mir doch,
dass ich im Vater bin, und dass der Vater in mir
ist» (Jo 14, 9—11). Im «Hohenpriesterlichen Ge-
bet» bittet Jesus: «Alle sollen eins sein: Wie du,
Vater, in mir bist und ich in dir bin, sollen auch
sie in uns sein, damit die Welt glaubt, dass du
mich gesandt hasts (Jo 17, 21). In diesen Texten
sagt Jesus ausdriicklich, dass er seine Werke, in
denen ja die Fiille des Lebens, seine menschliche
Vollendung sichtbar wird, nur tun kann, weil er
mit Gott, seinem Vater, in innigster Gemein-
schaft lebt.

2. Die religiése Anlage ist mit der Geistigkert
gegeben

Wir kénnten viele andere Beispiele anfithren von
Menschen, die durch ithre Gemeinschaft mit Gott
menschliche Vollendung erreicht haben, die offi-
ziellen und «inoffiziellen» Heiligen der Kirche,
aber auch grosse religiose Menschen in andern
Religionen. Alle diese «Erfahrungstatsachen» ru-
fen nach der Frage: Warum erreicht der Mensch
in der Gemeinschaft mit Gott seine Vollendung?
Was im Menschen ist vorhanden, das letztlich
nur durch Gott erfiillt werden kann?



230

Hier kann uns eine Erfahrungswissenschaft auf
die Spur fithren: die Tiefenpsychologie. Der
Schweizer Tiefenpsychologe C.G. Jung machte
in seiner Praxis die Erfahrung, dass 80% seiner
Patienten iiber 35 Jahre wegen religiéser Proble-
me psychische Stérungen aufweisen. Das regte
thn an, nachzuforschen, was im Menschen das
«Religivse» sei, das sich durch krankhafte Stérun-
gen bemerkbar mache, wenn es nicht beachtet
werde. Jung kam 1m Verlauf seiner Forschungen
immer klarer zur Einsicht, dass der innerste Kern
des Menschen, das «Selbst», religidser Art sel.
Dieses «Selbsts sei gleichsam das Gefiss fiir das
Gottliche, allerdings nicht einfach ein «leblosess
Gefiss, sondern ein lebendiges. Dieses Gefiss
verlange danach, mit dem Géttlichen erfillt zu
werden. Wenn thm diese Erfiillung versagt wer-
de, mache es seinen Hunger nach dem Gottli-
chen eben durch krankhafte St6rungen, Neuro-
sen, bemerkbar. — Zur gleichen Erkenntnis, nur
anders formuliert, kam der Ziircher Arzt und
Psychiater B. Stihelin. Er spricht von einer «zwei-
ten Wirklichkeits, die der Mensch in sich trigt.
Diese kann zwar nicht direkt bewiesen werden,
aber es gibt in jedem Menschenleben Hinweise
darauf: «In seltenen Augenblicken kann der
Mensch stimmungsmissig diese tiefere Wirklich-
keit erfahren: In sogenannten ,grossen Erfahrun-
gen‘ bekommt der Mensch Einblick in seine ge-
wohnlich verborgenen Tiefen. Er erfihrt dabeli,
dass das Vordergriindige nicht das Einzige ist, er
spiirt, dass er in seinem Wesen Anteil hat am
Gottlichen, Unverginglichen.s Daraus schliesst
Stihelin, dass jeder Mensch von Natur aus ein
Mystiker ist, auch wenn die meisten Menschen
davon keine bewusste Empfindung haben.

Wenn wir genauer iiberlegen, was dieses «Selbsts,
diese «mystische Anlages im Menschen eigentlich
ist, konnen wir sagen: Es ist nichts anderes als
die Geistigkeit des Menschen. Aufgrund seiner
Geistigkeit ist der Mensch von Natur aus ein reli-
giiises Wesen, seine Geistigkeit ist selber die reli-
giose Anlage, ist Ausrichtung des Menschen auf
Gott. Aufgrund seiner Geistigkeit ist der Mensch
immer schon ausgerichtet auf das Géttliche, auf

Gott. Dies zeigt sich klar in den eigentlich geisti-
gen Titigkeiten des Menschen, in seinem bewuss-
ten Erkennen und Wollen.

Ein entscheidendes Merkmal fiir das menschliche
Erkennen ist die Moéglichkeit, Fragen zu stellen.
Wohl alle Eltern erinnern sich an die «Fragestun-
den» ihrer Kinder, wie diese mit ihrem ewigen
«Warum?» weiter und weiter fragen und die El-
tern oft fast in die Verzweiflung treiben, weil sie
keine Antwort mehr wissen (so dass die Kinder
dann zum «letzten Schlags ausholen mit der
perfiden Frage: «Warum weisst du das nicht
mehr?»). Was steckt eigentlich hinter diesem Fra-
gen? Wir kdnnen nur nach etwas fragen, von
dem wir schon eine Art «Vorwissen» haben, es
aber noch nicht geniigend kennen. Jedes Fragen
kniipft bei Bekanntem an, greift aber dariiber
hinaus auf einen weiteren Hintergrund, Hori-
zont. Der Grund, dass wir tiber das einzelne Be-
kannte ausgreifen auf das «Dahinterliegende», ist
dadurch gegeben, dass der menschliche Wissens-
durst durch keine Einzelwirklichkeiten gestillt
werden kann. Mag der Mensch noch soviel Ein-
zelwissen besitzen, mag er ein «Universalwissens
besitzen, all das befriedigt thn nicht. Immer ahnt
er, dass hinter all dem Einzelnen noch etwas an-
deres liegen muss, das mehr umfasst und besagt
als noch soviel Einzelnes. — Nun aber kann der
Mensch nach allem Einzelnen fragen, kein Be-
reich der erfahrbaren Wirklichkeit ist von seinem
Fragen ausgeschlossen. Aber auch bei einem
solch universalen Fragen nach allem Einzelnen
greift der Mensch in seinem Fragen immer schon
tiber alles Einzelne hinaus auf ein Weiteres, Um-
fassenderes. Denn er spiirt: Alles Einzelne zu-
sammen kann sein Verlangen nach Erkennen
nicht erfiillen. Das menschliche Erkennen ist also
auf mehr ausgerichtet als auf Einzelnes, und wii-
ren es auch unendlich viele Einzelne. Der Mensch
sucht in seinem Erkennen letztlich immer etwas,
das alles Einzelne umfasst. Sein «Vorgriffs im
Fragen tiber das Gefragte hinaus geht auf etwas,
das selber nicht mehr ein Einzelnes ist, aber al-
lem Einzelnen zugrunde liegt. Das aber was
menschliches Fragen damit anzielt, ist genau das,



was wir meinen, wenn wir von Gott reden. So
zeigt sich, dass der Mensch in seinem geistigen
Erkennen und damit in seiner Geistigkeit auf
Gott hin angelegt ist. (Damit ist allerdings nicht
bewiesen, dass es diese Wirklichkeit «Gotts auch
geben muss; das ist eine andere Frage.)

Dasselbe zeigt sich auch im menschlichen Lieben.
Echte menschliche Liebe zeigt sich darin, dass ein
Mensch sich ganz offnet fiir den andern. So
kommt es zur eigentlichen personalen Begeg-
nung und ganzmenschlichen Einswerdung. Aber
wenn solche gegenseitige Erschliessung und Eins-
werdung auch optimal gelingen, irgendwo bleibt
ein letzter Rest ungestillt, es bleibt ein Verlangen
nach einem grosseren, umfassenderen Du, das
erst mein ganzes Verlangen erfiillen kann. ]edes
menschliche Du lisst mich trotz grosster secli-
scher Fiille seine Grenzen erfahren, mein Liebes-
verlangen aber greift tber jede Grenze hinaus,
sucht ein Unbegrenztes, in dem allein es erst sei-
ne Stille und Ruhe findet. Auch dieses Verlangen
des menschlichen Liebesbediirfnisses nach einem
Unbegrenzten offenbart mir, dass ich in meiner
Geistigkeit auf das Unbegrenzte Absolute, auf
Gott ausgerichtet bin.

So ist der Mensch in seinem innersten Kern im-
mer schon auf Gott ausgerichtet. Seine innerste
Mitte, die den Menschen erst zu dem macht, was
er ist, ist identisch mit der Offenheit mit Gott.
Diese Offenheit auf Gott hin prigt den Men-
schen in allem, was er ist und was er tut. Der
Mensch ist in seinem ganzen Leben getrieben
und getragen vom Ausstrecken nach Gott. Er ist
nur dadurch Mensch, dass er immer schon auf
dem Weg zu Gott ist, ob er das ausdriicklich
weiss oder nicht, ob er es will oder nicht. Der
Mensch kann sich bewusst dagegen wehren, kann
die Ausrichtung auf Gott bewusst ablehnen, aber
nur um den Preis, dass er entweder seelisch leer,
unerfiillt, krank wird, oder dass er etwas Nicht-
Gottliches zu seinem Gott macht, das thn aber
auf die Dauer nicht befriedigt. Je voller und be-
wusster ich aber dieses Ausstrecken auf Gott
lebe, desto erfiillter wird mein Leben, desto mehr
werde ich Mensch.

231

Chronik Juni/Juli 1980

P. Notker Strissle

Nach einem auffallend stark besuchten Monat
Mai verspiirte die Wallfahrt auch in den kom-
menden Monaten Juni und Juli regen Zuspruch.
Zu Eucharistiefeier und Andacht trafen sich Pfar-
reigruppen aus Muttenz, Aesch BL, Bruder Klaus
Basel, St. Michael Basel, Volketswil, Onens FR,
Michelbach (D), St. Peter Lorrach, Thannhausen,
Singen-Schaffhausen, Aletshausen (D), Wutach
(D), Kogenheim (F), St-Vincent Strasbourg,
Mollkirch (F) und Ottron (F), Frauen und Miit-
tergemeinschaften aus Wattwil, Thun, Hofstet-
ten, Waltenschwil, Buchrain, Romerswil, Nott-
wil, Alterswil, Hohenrain, Klettgau-Griessen
(D); eine Gruppe aus Visp, Schwestern aus dem
Wallis, eine Gruppe aus Sonens und Siders, die
Kolping-Familie aus Solothurn, 3.-Orden aus
Kriens und Wettolsheim (F), der katholische Ar-
beiterinnenverein Solothurn. Die Schwestern von
Ribeauville feierten den 85. Geburtstag ihrer il-
testen Schwester in der Siebenschmerzenkapelle.
Auch andere Jubilien fanden sich zum Dank an
Gott in einem Gottesdienst zusammen, ein Klas-
sentag aus Erstein (F), eine «Jahresklasse 1925»
aus Marckolsheim (F) und ein Klassentag aus
Salmbach (F). 300 Lourdes-Pilger aus Obwalden
machten Mariastein zum Ziel ihrer Jahreswall-
fahrt. Schliesslich begriissen wir immer wieder
Betagte, diesmal Gruppen aus Rheinfelden,
Pruntrut, St. Anton Ziirich, Ludwigshafen, IlI-
hiusern (F). jugendgruppen machen immer be-



	"Unruhig ist unser Herz...". VI

