Zeitschrift: Mariastein : Monatsblatter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 57 (1980)

Heft: 6

Artikel: Die Benediktusregel

Autor: Odermatt, Ambros

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1030679

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1030679
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die Benediktusregel

P. Ambros Odermatt

Gerit ein Mensch in grosse Gefahr und muss er
sich bei einer plétzlichen Flucht auf das Allernot-
wendigste einschrinken, so wird sich zeigen, wor-
an sein Herz hingt. Was ithm lieb und teuer ist,
das wird er zu retten suchen. Als wenige Jahre
nach dem Tod des hl. Benedikt die Langobarden
sein Kloster Monte Cassino iiberfielen und zer-

161

storten (577), da nahmen die Monche ihre Regel
mit auf die Flucht. So wenigstens erzihlt uns ein
spaterer Chronist des Klosters, der Diakon Paulus
(gest. 799). Das gleiche traurige Ereignis erwihnt
auch Papst Gregor d. Gr., der nur ungefihr 16
Jahre nach dieser Zerstérung die Lebensbeschrei-
bung Benedikts verfasste. Er berichtet zwar nicht
eigens die Rettung dieses kostbaren Buches. Da-
fiir aber finden wir bei ihm ein ganz besonderes
Lob auf die Regel und ihren Verfasser Benedikt:
«Er schrieb fiir Ménche eine Regel, ausgezeichnet
durch weise Missigung und verstindliche Rede.
Wer sein Tugendleben kennenlernen will, kann
in der Unterweisung der Regel alles finden, was
er als Lehrer selbst iibte; denn der heilige Mann
konnte unmdglich anders lehren als er lebte.»

Ein Zeugnis gelebten Lebens

Wire diese Regel nur eine Sammlung von Vor-
schriften, dann hitte dieses Buch beim grossen
Papst Gregor und beim spiteren Chronisten
kaum solche Beachtung gefunden. Finde man in
ihm nur den Geist starrer Reglementierung oder
eine Zusammenstellung organisatorischer Anwei-
sungen, hitten es die in grosster Eile flichenden
Ménche wohl im brennenden Kloster zuriickge-
lassen. Doch das Buch atmet den Geist und das
Leben des Verfassers, die Weite seines Herzens.
Am Anfang und am Schluss der Regel zeigt Be-
nedikt selber, dass es ihm nicht um willkiirliche
Einschrinkung oder starre Reglementierung geht.
Er weist auf den weiten Horizont hin, vor dem
alles zu sehen und zu lesen ist, was in diesem
Buch geschrieben steht. Er tut das im Vorwort
mit dem Hinweis auf das Evangelium, unter des-
sen Fihrung der Weg der Nachfolge zu gehen
ist. Im Schlusswort kommt er nochmals darauf
zuriick und nennt die HI. Schrift die gerade
Richtschnur fiir das menschliche Leben. Er stellt
damit seine Regel eindeutig auf das Fundament
der Bibel. Nicht auf menschliche Worte ver-
pflichtet er seine Schiiler. Vom Wort Gottes her
soll ihre stindige Gottsuche angeleitet und be-
gleitet sein.

Wozu braucht es da iiberhaupt noch eine Regel?



162

Sie will, um es ganz kurz zu sagen, dem suchen-
den Menschen Hilfe und Halt bieten, die Nach-
folge Christi in einem bestimmten Lebenszusam-
menhang zu leben und zu verwirklichen. Dabei
steht nicht die Regel am Anfang, sondern das ge-
lebte Leben und das lebendige Wort. Wer in der
christlichen Frithzeit Mdnch werden wollte, ging
zu einem Altvater, d. h. zu einem geisterfiillten,
vielfach ilteren Einsiedler und Monch, der sich
durch strenge Lebensfithrung und Weisheit aus-
zeichnete. Thn bat er um ein Wort. Diese Bitte
steht immer am Anfang einer solchen Begeg-
nung. Bisweilen musste der Schiiler tagelang war-
ten, bis er mit einer Antwort beschenkt wurde.
Das geisterfiillte Wort aus dem Munde des Altva-
ters, ob es nun ein Schriftwort war oder nicht,
schuf eine tiefe Beziechung zwischen Meister und
Schiiler. Fortan trug es der Beschenkte in seinem
Herzen, betrachtete und erwog es. Auf diese
Weise wurde es ihm zum sicheren Wegweiser fiir
den weiteren Lebensweg.

Diese geistgewitkte Ausstrahlungskraft trug aller-
dings in zweifacher Hinsicht Merkmale gewisser
Begrenzung an sich. Einmal erreichte sie fiir ge-
wohnlich nur den einzelnen Suchenden, zum an-
deren bedeutete sie fuir den betreffenden Altvater
ein freies Geschenk Gottes, ein Charisma, das
weder vererbbar noch fiir den Menschen frei ver-
fiigbar ist. Wie in der Gesamtkirche, so vollzieht
sich auch im Bereich des Ménchtums allmihlich
ein Ubergang vom spontanen Ursprung zum
mehr festgefiigten Vollzug des Lebens. Mitbe-
dingt wird diese Entwicklung durch die Bildung
von ganzen Monchsgemeinschaften (Zonobiten).
Benedikt beschreibt den Zénobiten als einen, der
unter Regel und Abt Dienst fiir Christus leistet.
Die Regel bildet also einerseits die wesentliche
Erginzung zum Leben und Wort des Abtes, an-
derseits aber lisst sie immer auch"den geisterfiill-
ten Urgrund ihrer Herkunft durchschimmern.

Ein Zeugnis bewihrten Lebens

In diese Situation hinein schrieb Benedikt zu Be-
ginn des 6. Jahrhunderts seine Regel. Jeder Abt
verfasste damals fiir sein Haus eine eigene Ord-

nung, die geprigt war vom Geist der jeweiligen
Persénlichkeit, aber auch vom Vorbild anderer
Klster. Bewiihrtes wird tibernommen und ausge-
tauscht. Man nennt diese Zeit darum Mischregel-
Epoche. So weiss sich auch Benedikt abhingig
von der Vergangenheit; ausdriicklich nennt er
nur den Namen des hl. Basilius, doch lisst er sich
auch an anderen grossen Gestalten der Ménchs-
geschichte inspirieren, wie Kassian, Augustinus,
Pachomius und Hieronymus.

Gleichzeitig ist er offen fiir seine Gegenwart, die
von einer Vielfalt klosterlichen Lebens geprigt
war. Im Frankenreich westlich der Rhéne war das
Ménchtum des hl. Martin von Tours verbreitet,
ostlich der Rhone lag der Einflussbereich des In-
selklosters Lérins bei Cannes, das viele gebildete
Minner hervorbrachte, die als Bischéfe und
Schriftsteller wirkten. Noch weiter im Osten an
den Passiibergingen zwischen Gallien und Italien
standen damals die Jurakldster. Uber diese Art
von Ménchtum sind wir unterrichtet durch die
Lebensbeschreibungen von Juraménchen. So er-
halten wir Aufschluss iiber die Anfinge des Klo-
sters Condat, heute St-Claude, 1m franzésischen
Jura unweit der Schweizer Grenze. Der Name des
Griinderabtes Romanus begegnet uns auch im
Gebiet der heutigen Schweiz; Romainmétier im
Kanton Waadt bedeutet nichts anderes als das
Kloster dieses Romanus (Romani monasterium).
Weniger informiert sind wir tiber das damalige
Ménchtum in Italien. Doch lassen sich dort Ein-
flissse des dgyptischen Monchsvaters Pachomius
feststellen, dem es gelungen war, die dgyptischen
Eremiten in klosterlichen Gemeinschaften zu ver-
einen.

Benedikt verstand es, aus all diesen Strdmungen
das Bewihrte aufzunehmen und es mit seinem
eigenen Geist zu erfiillen. Er fiigte es zu einer
Einheit zusammen, die in threr Schlichtheit und
Grosse seine Heiligkeit und seine Vertrautheit
mit dem Wort Gottes widerspiegelt. Eine der da-
maligen Mischregeln, tiber deren Herkunft man
sich heute noch nicht einig ist, war ihm offenbar
besonders vertraut. Sie ist unter dem Namen Ma-
gister-Regel bekannt. Die Art und Weise, wie



L
i
o

=
e -
R

i
S

.
B
e

e

G

7

G

-
i %m?

o
ata:f?‘
-




164

Benedikt diese Vorlage beniitzt, zeigt deutlich
seine Eigenstindigkeit. Der Verfasser der Magi-
ster-Regel hatte das Bediirfnis, alles autoritir und
bis in die kleinsten Einzelheiten zu bestimmen.
Demgegeniiber behandelt Benedikt seine Mon-
che nicht wie Kinder, sondern belisst thnen den
nétigen Spielraum fiir eine persénliche Entfal-
tung. Die Briider sind nicht einzig und allein auf
den Abt ausgerichtet, sie sollen auch aufeinander
héren. Letztes Ziel des gemeinsamen Lebens im
Kloster ist fiir Benedikt der Dienst Gottes in Ein-
tracht und Liebe, geférdert durch weise Masshal-
tung und durch den harmonischen Wechsel von
Gebet, Arbeit und Lesung.

Ein lebendiges Zeugnis

Um dieses Ziel zu erreichen, hielt sich Benedikt
selber offen fiir die Erfahrungen und Anregun-
gen, die das tigliche Leben 1im Kloster mit sich
brachten. Diese Einstellung hat ihren Nieder-
schlag im Regeltext gefunden. Wir diirfen uns
nimlich nicht vorstellen, dass sich Benedikt eines
Tages mit einem ganz bestimmten Konzept an
den Tisch setzte, um in einem Zug und aus ei-
nem Guss seine Regel niederzuschreiben. Dass
dem nicht so war, zeigen die Wiederholungen,
Verbesserungen und spiteren Nachtrige. Den
Text seiner Regel schloss er wohl erst gegen Ende
seines Lebens endgiiltig ab. Wir diirfen darum in
diesem Buch auch keine strenge und straffe Ein-
teilung suchen. Trotzdem lisst sich aber ein ge-
wisser Aufbauplan nicht tibersehen. An das Vor-
wort, das in Form einer Mahnrede in die grundle-
genden Gedanken und Forderungen der Regel
einfithrt, schliessen sich 73 Kapitel an. Sie be-
handeln die organische Grundstruktur des Klo-
sters (1—3), das geistliche Leben (4—7), das Ge-
bet (8—20), die Klosterdisziplin (21—30), die
Verwaltung des «Hauses Gottes» (31—57), die
Gemeinschaft und ihre Erneuerung (58—65);
dann folgt ein erster Abschluss (66), an den sich
Nachtrige und Erginzungen reihen mit einem
erneuten Schluss (67—72) und einem Nachwort,
das wir ebenfalls der Hand Benedikts verdanken
(73).

Unter den einzelnen zusammenhingenden Ab-
schnitten zeichnen sich zwei durch besondere
Einheit und Geschlossenheit aus. Es sind die
Ausfithrungen tiber das Gebet (8—20) und tiber
die Disziplin (23—30). Doch selbst diese Stiicke
stehen nicht einfach isoliert da. Was iiber das
Gebet gesagt wird, zeigt sich in spiteren Kapi-
teln (43, 47, 48, 50, 52) in seinen praktischen
Folgen; auch auf die Disziplin kommt Benedikt
nochmals zuriick (43—46). Dasselbe gilt fiir die
Ausfihrungen tiber den Abt und den Rat der
Briidder (2—3), denn dazu gehéren eigentlich
noch weitere Kapitel, nimlich jene tiber die De-
kane (21), den Okonom (31), den Prior (65), den
Betreuer der Giste (53), den Bruder fiir die
Kranken (36) und den Pfortner (66). Schliesslich
steht auch der Abschnitt tber die geistliche
Kunst mit der Betonung des Gehorsams (5), der
Schweigsamkeit (6) und der Demut (7) in deutli-
cher Beziehung zu der spiter immer wieder er-
wihnten Haltung der Entsagung, der personli-
chen Anspruchslosigkeit und Riicksichtnahme
(32—34; 54—55; 57—59).

Diese kurzen Hinweise machen deutlich, dass die
Regel Benedikts vom Leben im Kloster mitge-
schrieben wurde, vom Leben, das sich in kein
starres System pressen ldsst. Es ist vielmehr ge-
prigt von einer Gotteserfahrung, die alle Berei-
che umschliesst. Der lebendige Gott ist iiberall
gegenwirtig, besonders aber bei der Feier des
Gottesdienstes. Er wirkt durch Jesus Christus im
Heiligen Geist. Ihm begegnet der Ménch im Abt
und in den Briidern. Er ist da in den Kranken,
den Giisten, den Armen und den Pilgern. Auf
ithn setzt der Ménch seine Zuversicht bei allem
Widrigen, in ithm findet er seine Freude. Zu ihm
ist er stindig unterwegs und vor thm muss er ein-
mal Rechenschaft ablegen. Ihm gilt darum auch
sein dankbarer Lobpreis. Aus dieser Sicht kénnte
man den Monch als einen Menschen umschrei-
ben, der den lebendigen Gott als Wirklichkeit in
seinem Leben ernst nimmt. Daher ist die Hal-
tung der Ehrfurcht angesichts der ganzen Schép-
fung — bis hin zum unscheinbarsten Alltagsge-
rit — eine Grundforderung der Regel Benedikts.



All diese Vorziige der Benediktusregel, die bis
jetzt aufgezihlt wurden, konnten eigentlich den
Schluss nahelegen, dass sie sofort nach ihrer Ab-
fassung einen grossen Siegeszug angetreten habe.
Doch sie blieb zunichst eine unter anderen. ITh-
ren ersten Aufschwung erlebte sie eigenartiger-
weise in England, wohin sie durch Benedict Bis-
cop und Wilfried gegen Ende des 7. Jahrhun-
derts gelangt sein soll. Von dort kamen die Glau-
bensboten auf das Festland; unter thnen befand
sich Bonifatius (gest. 754), der fiir seine Griin-
dung in Fulda zum erstenmal die Benediktusre-
gel auf deutschem Boden verbindlich machte.
Unter Karl dem Grossen wurde sie dann zur al-
leingiiltigen Monchsregel im Karolingerreich.
Thre weitere Geschichte ist zugleich auch die Ge-
schichte ihrer Auslegung. Jede Epoche versucht
auf ihre Weise, den lebendigen Geist des Ur-
sprungs wieder neu aus ihr herauszulesen.

Die Zeit, in der die Benediktusregel abgefasst
wurde, kénnen wir nicht mehr aufleben lassen,
wohl aber den Geist, in dem sie geschrieben wur-
de. In diesem Sinn bleibt sie auch fiir uns ein le-
bendiges Zeugnis. Zwar lisst sie spiiren, dass der
Weg der Gottsuche am Anfang rauh und hart
ist. Doch ist dies eine Art Nebenerscheinung,
denn Benedikt meint im Anschluss an diese Fest-
stellung im Vorwort: «Sobald man aber im klé-
sterlichen Leben und im Glauben Fortschritte
macht, weitet sich das Herz, und man geht den
Weg der Gebote Gottes in unsagbarer Freude der
Liebe.» Da wird die Empfehlung Benedikts ver-
stindlich, die fast ganz am Schluss der Regel
steht: «Darum sage ich zu jedem, der rasch zum
himmlischen Vaterland gelangen will: Befolge
mit der Hilfe Christi zunichst diese bescheidene
Regel . . .» Hort sich das nicht an wie eine Einla-
dung an jeden Christen, dieses Buch einmal zur
Hand zu nehmen?

165

Die Eigenart
des Benediktinerordens

P. Anselm Biitler

Bei Fithrungen, vor allem fremder Pilgergrup-
pen, wird oft die Frage gestellt: «Zu welchem
Orden gehoren Sie?» Auf die Antwort, wir seien
Benediktiner, fillt dann manchmal die Bemer-
kung: «Dann bilden Sie mit Einsiedeln und En-
gelberg eine Gemeinschaft?» Die Leute sind je-
weils sehr erstaunt, wenn diese Frage verneint
wird. Und hin und wieder kommt dann der Ein-
wand: «Aber die verschiedenen Kapuzinerkldster
bilden doch auch eine einzige Gemeinschaft!»

1. Selbstindigkeit der einzelnen Benediktiner-
kloster

Gerade hier liegt der entscheidende Unterschied
zwischen den Benediktinern und den eigentli-
chen, den sogenannten zentralisierten Orden.
Unter Orden im strengen Sinn des Wortes ver-
steht man zentralisierte Ordensgemeinschaften
mit dem Ordensgeneral an der Spitze und der



	Die Benediktusregel

