
Zeitschrift: Mariastein : Monatsblätter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 57 (1980)

Heft: 6

Artikel: Die Benediktusregel

Autor: Odermatt, Ambros

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1030679

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1030679
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


161

Die Benediktusregel
P. Ambros Odermatt

Gerät ein Mensch in grosse Gefahr und muss er
sich bei einer plötzlichen Flucht auf das Allernot-
wendigste einschränken, so wird sich zeigen, woran

sein Herz hängt. Was ihm lieb und teuer ist,
das wird er zu retten suchen. Als wenige Jahre
nach dem Tod des hl. Benedikt die Langobarden
sein Kloster Monte Cassino überfielen und zer¬

störten (577), da nahmen die Mönche ihre Regel
mit auf die Flucht. So wenigstens erzählt uns ein
späterer Chronist des Klosters, der Diakon Paulus
(gest. 799)- Das gleiche traurige Ereignis erwähnt
auch Papst Gregor d.Gr., der nur ungefähr 16

Jahre nach dieser Zerstörung die Lebensbeschreibung

Benedikts verfasste. Er berichtet zwar nicht
eigens die Rettung dieses kostbaren Buches. Dafür

aber finden wir bei ihm ein ganz besonderes
Lob auf die Regel und ihren Verfasser Benedikt:
«Er schrieb für Mönche eine Regel, ausgezeichnet
durch weise Mässigung und verständliche Rede.
Wer sein Tugendleben kennenlernen will, kann
in der Unterweisung der Regel alles finden, was
er als Lehrer selbst übte ; denn der heilige Mann
konnte unmöglich anders lehren als er lebte.»

Ein Zeugnis gelebten Lebens
Wäre diese Regel nur eine Sammlung von
Vorschriften, dann hätte dieses Buch beim grossen
Papst Gregor und beim späteren Chronisten
kaum solche Beachtung gefunden. Fände man in
ihm nur den Geist starrer Reglementierung oder
eine Zusammenstellung organisatorischer
Anweisungen, hätten es die in grösster Eile fliehenden
Mönche wohl im brennenden Kloster zurückgelassen.

Doch das Buch atmet den Geist und das
Leben des Verfassers, die Weite seines Herzens.
Am Anfang und am Schluss der Regel zeigt
Benedikt selber, dass es ihm nicht um willkürliche
Einschränkung oder starre Reglementierung geht.
Er weist auf den weiten Horizont hin, vor dem
alles zu sehen und zu lesen ist, was in diesem
Buch geschrieben steht. Er tut das im Vorwort
mit dem Hinweis auf das Evangelium, unter dessen

Führung der Weg der Nachfolge zu gehen
ist. Im Schlusswort kommt er nochmals darauf
zurück und nennt die Hl. Schrift die gerade
Richtschnur für das menschliche Leben. Er stellt
damit seine Regel eindeutig auf das Fundament
der Bibel. Nicht auf menschliche Worte
verpflichtet er seine Schüler. Vom Wort Gottes her
soll ihre ständige Gottsuche angeleitet und
begleitet sein.
Wozu braucht es da überhaupt noch eine Regel?



162

Sie will, um es ganz kurz zu sagen, dem suchenden

Menschen Hilfe und Halt bieten, die Nachfolge

Christi in einem bestimmten Lebenszusammenhang

zu leben und zu verwirklichen. Dabei
steht nicht die Regel am Anfang, sondern das
gelebte Leben und das lebendige Wort. Wer in der
christlichen Frühzeit Mönch werden wollte, ging
zu einem Altvater, d. h. zu einem geisterfüllten,
vielfach älteren Einsiedler und Mönch, der sich
durch strenge Lebensführung und Weisheit
auszeichnete. Ihn bat er um ein Wort. Diese Bitte
steht immer am Anfang einer solchen Begegnung.

Bisweilen musste der Schüler tagelang warten,

bis er mit einer Antwort beschenkt wurde.
Das geisterfüllte Wort aus dem Munde des Altvaters,

ob es nun ein Schriftwort war oder nicht,
schuf eine tiefe Beziehung zwischen Meister und
Schüler. Fortan trug es der Beschenkte in seinem
Herzen, betrachtete und erwog es. Auf diese
Weise wurde es ihm zum sicheren Wegweiser für
den weiteren Lebensweg.
Diese geistgewirkte Ausstrahlungskraft trug
allerdings in zweifacher Hinsicht Merkmale gewisser
Begrenzung an sich. Einmal erreichte sie für
gewöhnlich nur den einzelnen Suchenden, zum
anderen bedeutete sie für den betreffenden Altvater
ein freies Geschenk Gottes, ein Charisma, das
weder vererbbar noch für den Menschen frei
verfügbar ist. Wie in der Gesamtkirche, so vollzieht
sich auch im Bereich des Mönchtums allmählich
ein Übergang vom spontanen Ursprung zum
mehr festgefügten Vollzug des Lebens. Mitbedingt

wird diese Entwicklung durch die Bildung
von ganzen Mönchsgemeinschaften (Zönobiten).
Benedikt beschreibt den Zönobiten als einen, der
unter Regel und Abt Dienst für Christus leistet.
Die Regel bildet also einerseits die wesentliche
Ergänzung zum Leben und Wort des Abtes,
anderseits aber lässt sie immer auch' den geisterfüllten

Urgrund ihrer Herkunft durchschimmern.

Ein Zettgnis bewährten Lebens
In diese Situation hinein schrieb Benedikt zu
Beginn des 6. Jahrhunderts seine Regel. Jeder Abt
verfasste damals für sein Haus eine eigene Ord¬

nung, die geprägt war vom Geist der jeweiligen
Persönlichkeit, aber auch vom Vorbild anderer
Klöster. Bewährtes wird übernommen und
ausgetauscht. Man nennt diese Zeit darum Mischregel-
Epoche. So weiss sich auch Benedikt abhängig
von der Vergangenheit; ausdrücklich nennt er
nur den Namen des hl. Basilius, doch lässt er sich
auch an anderen grossen Gestalten der
Mönchsgeschichte inspirieren, wie Kassian, Augustinus,
Pachomius und Hieronymus.
Gleichzeitig ist er offen für seine Gegenwart, die
von einer Vielfalt klösterlichen Lebens geprägt
war. Im Frankenreich westlich der Rhône war das
Mönchtum des hl. Martin von Tours verbreitet,
östlich der Rhône lag der Einflussbereich des
Inselklosters Lérins bei Cannes, das viele gebildete
Männer hervorbrachte, die als Bischöfe und
Schriftsteller wirkten. Noch weiter im Osten an
den Passübergängen zwischen Gallien und Italien
standen damals die Juraklöster. Über diese Art
von Mönchtum sind wir unterrichtet durch die
Lebensbeschreibungen von Juramönchen. So
erhalten wir Aufschluss über die Anfänge des Klosters

Condat, heute St-Claude, im französischen
Jura unweit der Schweizer Grenze. Der Name des

Gründerabtes Romanus begegnet uns auch im
Gebiet der heutigen Schweiz ; Romainmôtier im
Kanton Waadt bedeutet nichts anderes als das

Kloster dieses Romanus (Romani monasterium).
Weniger informiert sind wir über das damalige
Mönchtum in Italien. Doch lassen sich dort
Einflüsse des ägyptischen Mönchsvaters Pachomius
feststellen, dem es gelungen war, die ägyptischen
Eremiten in klösterlichen Gemeinschaften zu
vereinen.

Benedikt verstand es, aus all diesen Strömungen
das Bewährte aufzunehmen und es mit seinem
eigenen Geist zu erfüllen. Er fügte es zu einer
Einheit zusammen, die in ihrer Schlichtheit und
Grösse seine Heiligkeit und seine Vertrautheit
mit dem Wort Gottes widerspiegelt. Eine der
damaligen Mischregeln, über deren Herkunft man
sich heute noch nicht einig ist, war ihm offenbar
besonders vertraut. Sie ist unter dem Namen
Magister-Regel bekannt. Die Art und Weise, wie





164

Benedikt diese Vorlage benützt, zeigt deutlich
seine Eigenständigkeit. Der Verfasser der
Magister-Regel hatte das Bedürfnis, alles autoritär und
bis in die kleinsten Einzelheiten zu bestimmen.
Demgegenüber behandelt Benedikt seine Mönche

nicht wie Kinder, sondern belässt ihnen den
nötigen Spielraum für eine persönliche Entfaltung.

Die Brüder sind nicht einzig und allein auf
den Abt ausgerichtet, sie sollen auch aufeinander
hören. Letztes Ziel des gemeinsamen Lebens im
Kloster ist für Benedikt der Dienst Gottes in
Eintracht und Liebe, gefördert durch weise Masshaltung

und durch den harmonischen Wechsel von
Gebet, Arbeit und Lesung.

Ein lebendiges Zeugnis
Um dieses Ziel zu erreichen, hielt sich Benedikt
selber offen für die Erfahrungen und Anregungen,

die das tägliche Leben im Kloster mit sich
brachten. Diese Einstellung hat ihren Niederschlag

im Regeltext gefunden. Wir dürfen uns
nämlich nicht vorstellen, dass sich Benedikt eines
Tages mit einem ganz bestimmten Konzept an
den Tisch setzte, um in einem Zug und aus
einem Guss seine Regel niederzuschreiben. Dass
dem nicht so war, zeigen die Wiederholungen,
Verbesserungen und späteren Nachträge. Den
Text seiner Regel schloss er wohl erst gegen Ende
seines Lebens endgültig ab. Wir dürfen darum in
diesem Buch auch keine strenge und straffe
Einteilung suchen. Trotzdem lässt sich aber ein
gewisser Aufbauplan nicht übersehen. An das

Vorwort, das in Form einer Mahnrede in die grundlegenden

Gedanken und Forderungen der Regel
einführt, schliessen sich 73 Kapitel an. Sie
behandeln die organische Grundstruktur des Klosters

(1—3), das geistliche Leben (4—7), das Gebet

(8—20), die Klosterdisziplin (21—30), die
Verwaltung des «Hauses Gottes» (31—57), die
Gemeinschaft und ihre Erneuerung (58—65) ;

dann folgt ein erster Abschluss (66), an den sich

Nachträge und Ergänzungen reihen mit einem
erneuten Schluss (67—72) und einem Nachwort,
das wir ebenfalls der Hand Benedikts verdanken
(73).

Unter den einzelnen zusammenhängenden
Abschnitten zeichnen sich zwei durch besondere
Einheit und Geschlossenheit aus. Es sind die
Ausführungen über das Gebet (8—20) und über
die Disziplin (23—30). Doch selbst diese Stücke
stehen nicht einfach isoliert da. Was über das

Gebet gesagt wird, zeigt sich in späteren Kapiteln

(43, 47, 48, 50, 52) in seinen praktischen
Folgen ; auch auf die Disziplin kommt Benedikt
nochmals zurück (43—46). Dasselbe gilt für die
Ausführungen über den Abt und den Rat der
Brüder (2—3), denn dazu gehören eigentlich
noch weitere Kapitel, nämlich jene über die
Dekane (21), den Ökonom (31), den Prior (65), den
Betreuer der Gäste (53), den Bruder für die
Kranken (36) und den Pförtner (66). Schliesslich
steht auch der Abschnitt über die geistliche
Kunst mit der Betonung des Gehorsams (5), der
Schweigsamkeit (6) und der Demut (7) in deutlicher

Beziehung zu der später immer wieder
erwähnten Haltung der Entsagung, der persönlichen

Anspruchslosigkeit und Rücksichtnahme
(32—34; 54—55; 57—59).
Diese kurzen Hinweise machen deutlich, dass die
Regel Benedikts vom Leben im Kloster
mitgeschrieben wurde, vom Leben, das sich in kein
starres System pressen lässt. Es ist vielmehr
geprägt von einer Gotteserfahrung, die alle Bereiche

umschliesst. Der lebendige Gott ist überall
gegenwärtig, besonders aber bei der Feier des
Gottesdienstes. Er wirkt durch Jesus Christus im
Heiligen Geist. Ihm begegnet der Mönch im Abt
und in den Brüdern. Er ist da in den Kranken,
den Gästen, den Armen und den Pilgern. Auf
ihn setzt der Mönch seine Zuversicht bei allem
Widrigen, in ihm findet er seine Freude. Zu ihm
ist er ständig unterwegs und vor ihm muss er einmal

Rechenschaft ablegen. Ihm gilt darum auch
sein dankbarer Lobpreis. Aus dieser Sicht könnte
man den Mönch als einen Menschen umschreiben,

der den lebendigen Gott als Wirklichkeit in
seinem Leben ernst nimmt. Daher ist die
Haltung der Ehrfurcht angesichts der ganzen Schöpfung

— bis hin zum unscheinbarsten Alltagsgerät

— eine Grundforderung der Regel Benedikts.



165

All diese Vorzüge der Benediktusregel, die bis
jetzt aufgezählt wurden, könnten eigentlich den
Schluss nahelegen, dass sie sofort nach ihrer
Abfassung einen grossen Siegeszug angetreten habe.
Doch sie blieb zunächst eine unter anderen.
Ihren ersten Aufschwung erlebte sie eigenartigerweise

in England, wohin sie durch Benedict Bis-

cop und Wilfried gegen Ende des 7. Jahrhunderts

gelangt sein soll. Von dort kamen die
Glaubensboten auf das Festland ; unter ihnen befand
sich Bonifatius (gest. 754), der für seine Gründung

in Fulda zum erstenmal die Benediktusregel
auf deutschem Boden verbindlich machte.

Unter Karl dem Grossen wurde sie dann zur
alleingültigen Mönchsregel im Karolingerreich.
Ihre weitere Geschichte ist zugleich auch die
Geschichte ihrer Auslegung. Jede Epoche versucht
auf ihre Weise, den lebendigen Geist des

Ursprungs wieder neu aus ihr herauszulesen.
Die Zeit, in der die Benediktusregel abgefasst
wurde, können wir nicht mehr aufleben lassen,
wohl aber den Geist, in dem sie geschrieben wurde.

In diesem Sinn bleibt sie auch für uns ein
lebendiges Zeugnis. Zwar lässt sie spüren, dass der
Weg der Gottsuche am Anfang rauh und hart
ist. Doch ist dies eine Art Nebenerscheinung,
denn Benedikt meint im Anschluss an diese
Feststellung im Vorwort: «Sobald man aber im
klösterlichen Leben und im Glauben Fortschritte
macht, weitet sich das Herz, und man geht den
Weg der Gebote Gottes in unsagbarer Freude der
Liebe.» Da wird die Empfehlung Benedikts
verständlich, die fast ganz am Schluss der Regel
steht: «Damm sage ich zu jedem, der rasch zum
himmlischen Vaterland gelangen will: Befolge
mit der Hilfe Christi zunächst diese bescheidene
Regel...» Hört sich das nicht an wie eine Einladung

an jeden Christen, dieses Buch einmal zur
Hand zu nehmen

Die Eigenart
des Benediktinerordens
P. Anselm Bütler

Bei Führungen, vor allem fremder Pilgergruppen,

wird oft die Frage gestellt: «Zu welchem
Orden gehören Sie?» Auf die Antwort, wir seien
Benediktiner, fällt dann manchmal die Bemerkung:

«Dann bilden Sie mit Einsiedeln und
Engelberg eine Gemeinschaft?» Die Leute sind
jeweils sehr erstaunt, wenn diese Frage verneint
wird. Und hin und wieder kommt dann der
Einwand: «Aber die verschiedenen Kapuzinerklöster
bilden doch auch eine einzige Gemeinschaft!»

1. Selbständigkeit der einzelnen Benediktiner-
klöster

Gerade hier liegt der entscheidende Unterschied
zwischen den Benediktinern und den eigentlichen,

den sogenannten zentralisierten Orden.
Unter Orden im strengen Sinn des Wortes
versteht man zentralisierte Ordensgemeinschaften
mit dem Ordensgeneral an der Spitze und der


	Die Benediktusregel

