Zeitschrift: Mariastein : Monatsblatter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 57 (1980)

Heft: 5

Artikel: "Unruhig ist unser Herz...". IV

Autor: Batler, Anselm

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1030676

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1030676
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Osten. Es wird ein Fokolar in Beirut errichtet,
ebenso in Jerusalem.

Der Dialog des Lebens und der Liebe macht nicht
halt bei den Christen. Im Vorderen Orient und
in Afrika kommen Muslime in Berithrung mit
dem Leben der Bewegung. Es sind vor allem Ju-
gendliche; sie fithlen sich von den Gen angezo-
gen und wollen mit ithnen in Gemeinschaft le-
ben. Im Fernen Osten findet die Bewegung en-
gen Kontakt zu den Buddhisten. Nattrlich wird
dieser Dialog der Fokolar-Bewegung mit den
Briidern anderer Religionen nicht allein mit Wor-
ten gefiithrt. Sie stellen in der Begegnung mit der
Bewegung fest, dass ein neuer Strom der Liebe
durch die Welt geht, und sie bezeichnen sich, je
nach ihrer Entscheidung, als islamische, buddhi-
stische Gen oder Freiwillige . . .

Das ist, mit groben Strichen gezeichnet, die Ge-
schichte der Fokolar-Bewegung. Stellen wir uns
abschliessend die Frage: Was will diese vielseitige
und vielgestaltige Erneuerungsbewegung aus
dem Geist des Evangeliums? Mit einem Wort ge-
sagt: Sie will Kirche heute sein, sie will in dieser
Kirche, in thren Gemeinden, in ithren Strukturen
leben. So méchte sie am Auftrag der Kirche mit-
wirken: dass eine neue Schépfung wird. Papst
Paul VI. hat dies am 2. Mirz 1975 vor 25 000 Ju-
gendlichen der Gen-Bewegung so ausgedriickt:
«Eine neue Welt ist im Entstehen.»

Gewiss, die Leitgedanken der Fokolar-Bewegung
sind nicht neu, sie sind so alt wie das Evangelium
selber. Neu 1st vielleicht die Art und Weise, sie
mitzuteilen: vom Leben, von der Erfahrung her.
Neu vielleicht auch die Synthese einiger heute
besonders aktueller Aussagen der Schrift in der
Spiritualitit der Bewegung. Neu, immer neu, ist
eigentlich nur die Liebe. Allein sie méchten die
Fokolare bezeugen und weiterschenken, die Lie-
be, die alles neu macht, die Liebe, die Gott sel-
ber ist.

141

«Unruhig ist unser
Herz...» IV

P. Anselm Bijtlerl

Das Problem der religiésen Gleichgiiltigkeit

Zu Beginn dieser Artikelserie iiber das religiose
Bediirfnis des Menschen habe ich darauf hinge-
wiesen, dass wir heute «tiberall einen Aufbruch
zu neuer Religiositit feststellens kénnen. Darin
zeige sich ein Urverlangen des Menschen nach
Gott. Sicher ist der religidse Aufbruch ein ermu-
tigendes Zeichen. Aber wir diirfen trotzdem



142

nicht vor einer andern Wirklichkeit unserer Zeit
die Augen schliessen: der religiésen Gleichgiil-
tigkeit. Wollten wir, was jedoch falsch wire, die
beiden «Bewegungen», religiéser Aufbruch und
religidse Gleichgiiltigkeit, rein prozentmissig be-
rechnen, so miissten wir wohl zugeben, dass heu-
te in unsern westlichen Bereichen die Zahl der re-
ligios Gleichgiiltigen grosser ist als die Zahl jener,
die von der religigsen Aufbruchbewegung erfasst
sind. Wir miissen noch weiter gehen in der Be-
achtung der religiosen Gleichgiiltigkeit. Heute ist
der Hauptfeind des Glaubens an Gott nicht mehr
der Atheismus, sondern die religivse Gleichgiil-
tigkeit. Fiir den Atheisten ist Gott noch ein Pro-
blem, ist die Gottesfrage und Religion noch ein
Thema, iiber das nachzudenken sich lohnt. Der
Atheist setzt sich mit der religiosen Frage inner-
lich auseinander und ist daher auch fiir die Frage
nach Gott noch ansprechbar. Anders der religits
Gleichgtiltige. Fiir ihn ist Gott und Religion kein
Problem, tiber das nachzudenken sich lohnt. Fiir
ihn sind religiose Thematik und religidse Ausein-
andersetzungen eine so bedeutungslose Angele-
genheit, dass es sich gar nicht mehr lohnt, dafiir
Zeit und Krifte aufzuwenden. «Fir die religios
Gleichgiiltigen ist Gott und Religion schon kein
Thema mehr, tiber das es sich lohnen wiirde, ei-
nen Streit zu fithren. Die religios Gleichgiiltigen
stehen dem Thema Gott und Religion mit ge-
langweilter Interesselosigkeit gegeniiber» (K. H.
Weger). Um so mehr wird diese religitse Interes-
selosigkeit fiir die Glaubenden zum Problem.
Wenn es so viele religios Gleichgiiltige gibt,
stimmt dann die Aussage, dass der Mensch von
Natur aus religiés ist und ein Verlangen nach
Gott hat? In diesem Artikel soll versucht werden,
diesem Problem der religidsen Gleichgiiltigkeit
etwas nachzugehen.

1. Griinde fiir die religiose Gleichgiiltigkeit

Es wiire sicher falsch, die Ursache fiir die religiose
Gleichgiiltigkeit ausschliesslich oder vor allem im
schlechten Willen, in der Bequemlichkeit jener
Menschen zu suchen, die sich Gott und Religion
gegeniiber gleichgiiltig verhalten. Zwar lesen wir

in der HI. Schrift die sehr ernste Mahnung: «Du
bist weder kalt noch heiss. Wirest du doch kalt
oder heiss! Weil du aber lau bist, weder heiss
noch kalt, will ich dich aus meinem Munde aus-
speiens (Offb 3,15f.). Sicher ein sehr ernstes Wort.
Man konnte es so deuten: Heiss, das sind die
Glaubenden; kalt, das sind die Atheisten; lau,
das sind die Gleichgiiltigen. Wir diirfen aber den
Zusammenhang nicht unbeachtet lassen. Das
Wort ist an Christen, also Glaubende gerichtert,
und zwar solche, die persdnlich tiberzeugt sind,
gute Christen, gute Glaubende zu sein. Es richtet
sich also eher an «selbstzufriedene» Christen, wie
die Fortsetzung das klar sagt: «Du behauptest:
Ich bin reich und wohlhabend (im Glauben und
guten Werken), und nichts fehlt mir. Du weisst
aber nicht, dass gerade du elend und erbidrmlich
bist, arm, blind und nackt» (Offb 3,17). — Man
konnte sich auch fragen, ob jene, die den religis-
sen Fragen gegeniiber gleichgiiltig sind, noch zu
jenen gehoren, von denen das Konzil spricht:
«Die gottliche Vorsehung verweigert auch denen
das zum Heil Notwendige nicht, die ... das rech-
te Leben zu erreichen suchen» (Kirchenkonstitu-
tion Nr. 15). Aber hier geht es letztlich um die
innere Haltung eines Menschen, um die Treue zu
seinem Gewissen. Und wir diirfen nicht zum
vornherein annehmen, die religivsen Fragen ge-
geniiber Gleichgiiltigen wiirden nicht auf ihr Ge-
wissen achten. Dass es solche geben kann, sei
nicht abgestritten. Aber wir missen mit der
Moglichkeit rechnen, dass Menschen «im guten
Glauben» Gott und den religiosen Fragen gegen-
iiber gleichgiiltig sein kénnen. Das wird eher ein-
sichtig, wenn wir den Griinden nachgehen, war-
um Menschen zu einer solchen religiosen Gleich-
giiltigkeit kommen kénnen.

Hier ist wohl in erster Linie die heutige geistige
Situation in unsern westlichen Gesellschaften zu
nennen. Sie kénnen charakterisiert werden mit
dem Stichwort «Pluralismus». Anstelle einer ein-
heitlichen Weltanschauung, bei uns konkret das
Christentum, die von allen Gliedern einer Gesell-
schaft getragen wurde, ist eine Vielzahl von
Uberzeugungen getreten. Alle diese Uberzeu-



gungen treten in ein und derselben Gesellschaft,
in der wir leben, mit dem Anspruch allgemeiner
Giiltigkeit auf. «Wir leben in einer Kultur, die
voller Widerspriiche ist, in der kein zentraler
Wert vorherrscht» (A. Gehlen). In der Konstitu-
tion {iber «die Kirche in der Welt von heute»
schildert das Konzil diesen Pluralismus folgen-
dermassen: «Die Wandlungen von Denkweisen
und Strukturen stellen hiufig tiberkommene
Werte in Frage, zumal bei der jiingeren Genera-
tion ... Die von fritheren Generationen iiber-
kommenen Institutionen, Gesetze, Denkweisen
scheinen den wirklichen Zustinden von heute
nicht mehr in jedem Fall gut zu entsprechen ...
Die neuen Verhiltnisse tiben auf das religiose Le-
ben ihren Einfluss aus . .. Breite Volksmassen ge-
ben das religiose Leben praktisch auf. Anders als
in fritheren Zeiten sind die Leugnung Gottes
oder der Religion oder die vollige Gleichgiiltig-
keit ihnen gegeniiber keine Ausnahme ... Heute
wird eine solche Haltung nicht selten als Forde-
rung ... eines sogenannten neuen Humanismus
ausgegeben (Nr. 7) ... Viele glauben, in einer
der vielen Weltdeutungen ihren Frieden zu fin-
den. Andere wieder erwarten vom blossen
menschlichen Bemiihen die wahre und volle Be-
freiung der Menschheit und sind davon iiber-
zeugt, dass die kiinfrige Herrschaft des Menschen
tiber die Erde alle Wiinsche ihres Herzens erfiil-
len wird. Andere wieder preisen, am Sinn des Le-
bens verzweifelnd, den Mut derer, die in der
Uberzeugung von der absoluten Bedeutungs-
losigkeit der menschlichen Existenz versuchen,
ihr nun die ganze Bedeutung ausschliesslich aus
autonomer Verfiigung des Subjekts selber zu ge-
bens (Nr. 10).

Dieser weltanschauliche Pluralismus hat entspre-
chende Riickwirkungen auf die Grundhaltungen
der Menschen. Der Mensch steht vor einer fast
uniibersehbaren Vielfalt von Religionen, Weltan-
schauungen, theoretischen und praktischen Inter-
pretationen des Lebens. Hier nun sich fiir eine zu
entscheiden, woméglich fiir jene, die man ein-
fach ererbt hat, wird manchem redlichen Men-
schen schwer. Wie soll ich mich fiir gescheiter,

143

anstindiger, verantwortungsbewusster halten als
andere Menschen? Wie soll ich gerade mir selbst
die Chance zusprechen, unter den vielen Weltan-
schauungen, die ich vorfinde, die richtige gefun-
den zu haben? So kommt es leicht, ohne b&sen
Willen und ohne feige Bequemlichkeit, zu jener
Haltung, die sich fiir nichts entscheidet. Men-
schen setzen sich nicht mit religitsen Fragen aus-
einander, vielleicht aus reiner Angst, auf etwas
hereinzufallen.

Diese Grundhaltung wird noch verschirft durch
die Erfahrung, dass es viele Kulturen gibt. Jede
Kultur st letztlich von einem héchsten Wert ge-
prigt, von einer «<kulturellen Leitidee». Von die-
sem hochsten Wert her werden die Einzelerschei-
nungen, Situationen, Gegebenheiten geordnet
und erhalten ihre Bedeutung. Im Blick auf die
Vielfalt von Kulturen mit ihren unterschiedli-
chen Wert- und Ordnungsvorstellungen, ihren
verschiedenen Glaubensvorstellungen und Reli-
gionsausiibungen liegt der Schluss nahe, jede
Kultur und Religion und Weltanschauung letzt-
lich gleichzusetzen. Jede Kultur ist gleich niitz-
lich, gleich gut und gleich schlecht, keine Kultur
und Weltanschauung und Religion ist fiir sich
uneingeschrinkt wahr und verbindlich. — Dazu
kommt, dass heute in einer Art grossziigiger To-
leranz jedem das Seine gelassen wird. Jedem wird
die personliche Redlichkeit zugebilligt, dem
Papst wie dem Dalai Lama, dem Christen wie
dem Mohammedaner und Kommunisten. So ste-
hen viele heute ratlos vor den zahlreichen Weg-
weisern, die in die verschiedensten Richtungen
weisen, die die unterschiedlichsten Richtungen
angeben. Daraus wird verstindlich, dass der su-
chende Mensch sich auf den Weg der religiésen
Gleichgiiltigkeit macht und glaubt, den verniinf-
tigsten Weg zu gehen.

Im zitierten Konziltext wird noch auf eine Ursa-
che hingewiesen, welche zur religiosen Gleich-
giiltigkeit fithren kann: die tberlieferten Tradi-
tionen und Institutionen. Weil diese zuwenig
rasch an die Bediirfnisse des sich rasch wandeln-
den Lebens angepasst werden, erfihrt der Mensch
sie nicht mehr als Hilfe. Institutionen sollten ja



144

dem Menschen in vielen Einzelsituationen die
Entscheidungen erleichtern oder sogar abneh-
men. Weil heute die Institutionen das oft nicht
mehr tun kénnen, weil viele Menschen die Insti-
tutionen nicht als Hilfe, sondern als Hemmnis er-
fahren, vertrauen sie ithnen nicht mehr, lassen
sich von ihnen keine Entscheidungshilfen geben.
Damit aber ist der Mensch iiberlastet mit immer
neuen Entscheidungsaufgaben. Es fehlt ithm so
immer mehr die Zeit, sich den tieferen, den letz-
ten Fragen eines Menschenlebens zu stellen. Da-
her sieht er oft keinen andern Ausweg, als sich
weltanschaulichen, religiosen Fragen gegentiber
distanziert zu verhalten. Denn viele wollen ehr-
lich sein und tiberlegt Entscheidungen treffen,
gerade in zentralen Fragen des Lebens. Da
scheint es thnen ehrlicher und redlicher, sich gar
nicht mit solchen Fragen zu beschiiftigen, als dass
sie es nur oberflichlich und damit verantwor-
tungslos tun.

2. Folgen religiéser Unentschiedenbeit

Wir haben bis jetzt den Ausdruck «religisse
Gleichgiiltigkeit» verwendet. Damit ist nicht ge-
meint jene Art von «Gleichgiiltigkeit», die wir oft
mit einem moralischen Vorzeichen versehen:
schuldhaftes Verhalten gegentiber religitsen
Pflichten. Es geht bei dieser «Gleichgiiltigkeits
um etwas Tieferes, um eine innere Distanz reli-
gidsen Fragen gegentiber, eine Distanz, die ein
Mensch wihlt aus tiberlegter Verantwortung her-
aus. Diese tliberlegte, bewusst gewihlte Distanz
zeigt sich in einer inneren Einstellung, die wir
besser mit «Unentschiedenheits bezeichnen. Da-
mit aber diirfte auch aufleuchten, in welcher
Richtung die Folgen solcher Unentschiedenheit
liegen kénnen.

Mit der Frage nach Gott, Religion, Glaube ist
notwendig das Problem der Sinnfrage des
menschlichen Lebens aufgerollt. Wir haben im
ersten Artikel Religion im subjektiven Sinn be-
stimmt als «Totalitits, als Haltung, die alle Le-
bensbereiche des Menschen durchdringt und den
Menschen ganz, total beansprucht. Damit aber
ist Religion gerade eine Sinndeutung des Men-

schen, sie will eine letzte Sinnantwort auf das Le-
ben geben. Wie sieht das beim religios Unent-
schiedenen aus? Er klammert Religion, Gott,
Glaube aus seinem Leben aus. Aber ohne Sinn
kann kein Mensch leben. So steht der religios
Unentschiedene in Gefahr, Teilbereiche des Le-
bens zum <Totalsinns aufzuwerten. Das kann
sein: Beruf, Sorge um die Familie, Einsatz fir
eine bessere Welt, es kann auch sein Geld,
Macht, Genuss. Kann ein solch zur Totalitit auf-
gewerteter Teilsinn den Menschen letztlich erfiil-
len? Wir miissen vorsichtig sein mit Antworten.
Aber als Anfrage an den religiés Unentschiede-
nen kénnten wir wohl sagen: Fiihrt solche Totali-
sierung eines Teilwertes letztlich nicht in eine
Leere und Enttduschung hinein? Psychologen
und Psychotherapeuten weisen darauf hin, dass
immer mehr Patienten ithre Sprechzimmer fullen,
welche an einer Sinnleere ihres Lebens leiden.
C.G. Jung sagte einmal, 80 Prozent seiner Pa-
tienten tiber 35 Jahre litten an einer religitsen
Neurose. Viktor Frankl spricht von einer «Sinn-
Neurose», die heute immer mehr um sich greift:
«Der typische Patient von heute ... leidet an ei-
nem abgriindigen Sinnlosigkeitsgefiihl, das mit
einem Leeregefiihl vergesellschaftet ist> (Das Lei-
den am sinnlosen Leben, S.11). Muss religitse
Unentschiedenheit letztlich nicht in ein Be-
wusstsein solcher Sinnlosigkeit fithren, in die
Enge der eigenen Endlichkeit und Hinfilligkeit
und in die Endlichkeit eines Teilwertes, der ver-
absolutiert wurde?

Andere seelische Note hingen damit zusammen,
vor allem die Langeweile. Langeweile ist ja nichts
anderes als leere Zeit, als Zeit, die keinen Sinn
hat, weil der Mensch nicht weiss, was er mit sich
anfangen soll. Diese nicht enden wollende Zeit
offenbart die Belanglo igkeit, Leere und Ver-
fliichtigung jeden Inhaltes des eigenen Lebens.
Und diese Langeweile bedriickt, weil der Mensch
sich nichts mehr zu sagen hat, weil thn nichts
mehr motiviert. «Die Dinge und Menschen lang-
weilen mich», sagen viele, oder: «Es langweilt
mich zu Tode.» Langeweile lihmt, sie treibt zur
Verzweiflung, Ekel, Chaos. Leidet der religits



Unentschiedene nicht gerade an dieser Not der
Langeweile? Und begibt er sich dann nicht in
Fluchthaltungen: Droge, Alkohol, Psychophar-
maka. Damit sei nicht gesagt, dass alle solche
Fluchthaltungen ihre Wurzel in der religidsen
Unentschiedenheit haben. Wir wissen, dass an-
dere Ursachen vorliegen konnen: Leistungsdruck,
berufliche Aussichtslosigkeit, Unzufriedenheit
mit ungerechter Gesellschaftsordnung usw. Trotz-
dem diirfen wir doch die Frage stellen, ob nicht
auch religiose Unentschiedenheit zu Langeweile
und zu den genannten Fluchthaltungen fithren.

3. Der Christ und der religic's Unentschiedene
Wir haben am Anfang die Frage gestellt, ob die
grosse Zahl der religiés Unentschiedenen nicht
der Aussage widerspreche, dass jeder Mensch in
sich das Verlangen nach Gott trigt. Wenn die
Darstellung der Folgen der religiosen Unentschie-
denheit, die wir dargelegt haben, stimmt, dann
sprechen diese Folgen gerade fiir die religiose An-
lage aller Menschen, auch der religiés Unent-
schiedenen. Dann aber stellt sich fiir den Chri-
sten die entscheidende Frage, wie er sich diesen
Menschen gegentiber verhalten soll.

Zuerst muss wohl auf eine Gefahr hingewiesen
werden, wie sie schon genannt wurde: Die reli-
g16s Unentschiedenen sind heute eine grossere
Gefahr fiir den Glaubenden als die Atheisten.
Die gelebte Gleichgiiltigkeit der religits Unent-
schiedenen kann den Glaubenden in seinem
Glauben an Gott verunsichern. Wir méchten Si-
cherheit und suchen Gewissheit. Aber wir spiiren
immer wieder den Stachel des Zweifels, weil Gott
letztlich jenes Unbegreifliche ist, das wir nie si-
cher feststellen konnen. Es geht hier um eine
Wahrheit, die nicht rein vom Verstand her fest-
gestellt wird. Es geht beim Glauben an Gott um
eine Wahrheit, die an unsern freien Willen ap-
pelliert. Hier kann sich bei uns Unsicherheit ein-
schleichen, wenn andere zur gleichen Wahrheit
mit threm freien Willen eine entgegengesetzte
Entscheidung fillen. Aber, miissen die andern
wirklich kliiger, mutiger und chrlicher sein als
wir? Wir diirfen trotz aller Unsicherheit und al-

145

len Zweifeln eine mutige Zuversicht zu uns selber
haben, dass auch wir mutig und ehrlich sind,
wenn wir uns zu einem Ja zu Gott entscheiden.
Gerade weil wir ehrlich und mutig unsere Ent-
scheidung fiir Gott treffen, diirfen wir auch dem
religids Unentschiedenen Red und Antwort ste-
hen iiber unsere Entscheidung. Das darf nicht
aufdringlich geschehen. Es braucht hier oft viel
Geduld und Abwarten bis zum richtigen Augen-
blick. Dieser richtige Augenblick kann dann sein,
wenn der religios Unentschiedene eines Tages sei-
ne Unentschiedenheit selber in Frage stellt, sich
selber Rechenschaft zu geben sucht, weil seine
Unentschiedenheit ihn nicht mehr befriedigt.
Aber wenn dieser Augenblick auch nie kommt,
miissen wir als Glaubende doch nicht am Heil
und an der Rettung eines solchen Menschen ver-
zweifeln. Nichts kann uns die Hoffnung rauben,
dass Gott jenen tatsichlich das zum Heil Not-
wendige schenkt, die thn nicht ausdriicklich an-
erkennen, aber ein rechtes Leben zu fiihren su-
chen, wie der am Anfang zitierte Konzilstext
sagt. Und an diesem Bemtihen auch des religios
Unentschiedenen zu zweifeln, dazu haben wir
kein Recht. Je machtloser wir vor solchen Situa-
tionen stehen, desto grosser darf unser Vertrauen
sein, dass Gott Wege findet, solche Menschen
zum Heil zu fithren, die wir nicht kennen.



	"Unruhig ist unser Herz...". IV

