
Zeitschrift: Mariastein : Monatsblätter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 57 (1980)

Heft: 5

Artikel: "Unruhig ist unser Herz...". IV

Autor: Bütler, Anselm

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1030676

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1030676
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


141

«Unruhig ist unser
Herz...» IV
P. Anselm Butler

Osten. Es wird ein Fokolar in Beirut errichtet,
ebenso inJerusalem.
Der Dialog des Lebens und der Liebe macht nicht
halt bei den Christen. Im Vorderen Orient und
in Afrika kommen Muslime in Berührung mit
dem Leben der Bewegung. Es sind vor allem
Jugendliche; sie fühlen sich von den Gen angezogen

und wollen mit ihnen in Gemeinschaft
leben. Im Fernen Osten findet die Bewegung
engen Kontakt zu den Buddhisten. Natürlich wird
dieser Dialog der Fokolar-Bewegung mit den
Brüdern anderer Religionen nicht allein mit Worten

geführt. Sie stellen in der Begegnung mit der
Bewegung fest, dass ein neuer Strom der Liebe
durch die Welt geht, und sie bezeichnen sich, je
nach ihrer Entscheidung, als islamische, buddhistische

Gen oder Freiwillige
Das ist, mit groben Strichen gezeichnet, die
Geschichte der Fokolar-Bewegung. Stellen wir uns
abschliessend die Frage: Was will diese vielseitige
und vielgestaltige Erneuerungsbewegung aus
dem Geist des Evangeliums? Mit einem Wort
gesagt: Sie will Kirche heute sein, sie will in dieser
Kirche, in ihren Gemeinden, in ihren Strukturen
leben. So möchte sie am Auftrag der Kirche
mitwirken: dass eine neue Schöpfung wird. Papst
Paul VI. hat dies am 2. März 1975 vor 25 000
Jugendlichen der Gen-Bewegung so ausgedrückt:
«Eine neue Welt ist im Entstehen.»
Gewiss, die Leitgedanken der Fokolar-Bewegung
sind nicht neu, sie sind so alt wie das Evangelium
selber. Neu ist vielleicht die Art und Weise, sie

mitzuteilen: vom Leben, von der Erfahrung her.
Neu vielleicht auch die Synthese einiger heute
besonders aktueller Aussagen der Schrift in der
Spiritualität der Bewegung. Neu, immer neu, ist

eigentlich nur die Liebe. Allein sie möchten die
Fokolare bezeugen und weiterschenken, die Liebe,

die alles neu macht, die Liebe, die Gott selber

ist.

Das Problem der religiösen Gleichgültigkeit
Zu Beginn dieser Artikelserie über das religiöse
Bedürfnis des Menschen habe ich darauf
hingewiesen, dass wir heute «überall einen Aufbruch
zu neuer Religiosität feststellen» können. Darin
zeige sich ein Urverlangen des Menschen nach
Gott. Sicher ist der religiöse Aufbruch ein
ermutigendes Zeichen. Aber wir dürfen trotzdem



142

nicht vor einer andern Wirklichkeit unserer Zeit
die Augen schliessen: der religiösen Gleichgültigkeit.

Wollten wir, was jedoch falsch wäre, die
beiden «Bewegungen», religiöser Aufbruch und
religiöse Gleichgültigkeit, rein prozentmässig
berechnen, so müssten wirwohl zugeben, dass heute

in unsern westlichen Bereichen die Zahl der
religiös Gleichgültigen grösser ist als die Zahl jener,
die von der religiösen Aufbruchbewegung erfasst
sind. Wir müssen noch weiter gehen in der
Beachtung der religiösen Gleichgültigkeit. Heute ist
der Hauptfeind des Glaubens an Gott nicht mehr
der Atheismus, sondern die religiöse Gleichgültigkeit.

Für den Atheisten ist Gott noch ein
Problem, ist die Gottesfrage und Religion noch ein
Thema, über das nachzudenken sich lohnt. Der
Atheist setzt sich mit der religiösen Frage innerlich

auseinander und ist daher auch für die Frage
nach Gott noch ansprechbar. Anders der religiös
Gleichgültige. Für ihn ist Gott und Religion kein
Problem, über das nachzudenken sich lohnt. Für
ihn sind religiöse Thematik und religiöse
Auseinandersetzungen eine so bedeutungslose
Angelegenheit, dass es sich gar nicht mehr lohnt, dafür
Zeit und Kräfte aufzuwenden. «Für die religiös
Gleichgültigen ist Gott und Religion schon kein
Thema mehr, über das es sich lohnen würde,
einen Streit zu führen. Die religiös Gleichgültigen
stehen dem Thema Gott und Religion mit
gelangweilter Interesselosigkeit gegenüber» (K.H.
Weger). Um so mehr wird diese religiöse
Interesselosigkeit für die Glaubenden zum Problem.
Wenn es so viele religiös Gleichgültige gibt,
stimmt dann die Aussage, dass der Mensch von
Natur aus religiös ist und ein Verlangen nach
Gott hat? In diesem Artikel soll versucht werden,
diesem Problem der religiösen Gleichgültigkeit
etwas nachzugehen.

1. Gründe für die religiöse Gleichgültigkeit
Es wäre sicher falsch, die Ursache für die religiöse
Gleichgültigkeit ausschliesslich oder vor allem im
schlechten Willen, in der Bequemlichkeit jener
Menschen zu suchen, die sich Gott und Religion
gegenüber gleichgültig verhalten. Zwar lesen wir

in der Hl. Schrift die sehr ernste Mahnung: «Du
bist weder kalt noch heiss. Wärest du doch kalt
oder heiss! Weil du aber lau bist, weder heiss
noch kalt, will ich dich aus meinem Munde
ausspeien» (Offb 3,15 f. Sicher ein sehr ernstes Wort.
Man könnte es so deuten: Heiss, das sind die
Glaubenden; kalt, das sind die Atheisten; lau,
das sind die Gleichgültigen. Wir dürfen aber den
Zusammenhang nicht unbeachtet lassen. Das
Wort ist an Christen, also Glaubende gerichtet,
und zwar solche, die persönlich überzeugt sind,
gute Christen, gute Glaubende zu sein. Es richtet
sich also eher an «selbstzufriedene» Christen, wie
die Fortsetzung das klar sagt: «Du behauptest:
Ich bin reich und wohlhabend (im Glauben und
guten Werken), und nichts fehlt mir. Du weisst
aber nicht, dass gerade du elend und erbärmlich
bist, arm, blind und nackt» (Offb 3, 17). — Man
könnte sich auch fragen, ob jene, die den religiösen

Fragen gegenüber gleichgültig sind, noch zu
jenen gehören, von denen das Konzil spricht:
«Die göttliche Vorsehung verweigert auch denen
das zum Heil Notwendige nicht, die das rechte

Leben zu erreichen suchen» (Kirchenkonstitution
Nr. 15). Aber hier geht es letztlich um die

innere Haltung eines Menschen, um die Treue zu
seinem Gewissen. Und wir dürfen nicht zum
vornherein annehmen, die religiösen Fragen
gegenüber Gleichgültigen würden nicht auf ihr
Gewissen achten. Dass es solche geben kann, sei

nicht abgestritten. Aber wir müssen mit der
Möglichkeit rechnen, dass Menschen «im guten
Glauben» Gott und den religiösen Fragen gegenüber

gleichgültig sein können. Das wird eher
einsichtig, wenn wir den Gründen nachgehen, warum

Menschen zu einer solchen religiösen
Gleichgültigkeit kommen können.
Hier ist wohl in erster Linie die heutige geistige
Situation in unsern westlichen Gesellschaften zu

nennen. Sie können charakterisiert werden mit
dem Stichwort «Pluralismus». Anstelle einer
einheitlichen Weltanschauung, bei uns konkret das

Christentum, die von allen Gliedern einer Gesellschaft

getragen wurde, ist eine Vielzahl von
Überzeugungen getreten. Alle diese Überzeu-



143

gungen treten in ein und derselben Gesellschaft,
in der wir leben, mit dem Anspruch allgemeiner
Gültigkeit auf. «Wir leben in einer Kultur, die
voller Widersprüche ist, in der kein zentraler
Wert vorherrscht» (A. Gehlen). In der Konstitution

über «die Kirche in der Welt von heute»
schildert das Konzil diesen Pluralismus folgen-
dermassen: «Die Wandlungen von Denkweisen
und Strukturen stellen häufig überkommene
Werte in Frage, zumal bei der jüngeren Generation

Die von früheren Generationen
überkommenen Institutionen, Gesetze, Denkweisen
scheinen den wirklichen Zuständen von heute
nicht mehr in jedem Fall gut zu entsprechen
Die neuen Verhältnisse üben auf das religiöse
Leben ihren Einfluss aus Breite Volksmassen
geben das religiöse Leben praktisch auf. Anders als

in früheren Zeiten sind die Leugnung Gottes
oder der Religion oder die völlige Gleichgültigkeit

ihnen gegenüber keine Ausnahme Heute
wird eine solche Haltung nicht selten als Forderung

eines sogenannten neuen Humanismus
ausgegeben (Nr. 7) Viele glauben, in einer
der vielen Weltdeutungen ihren Frieden zu
finden. Andere wieder erwarten vom blossen
menschlichen Bemühen die wahre und volle
Befreiung der Menschheit und sind davon
überzeugt, dass die künftige Herrschaft des Menschen
über die Erde alle Wünsche ihres Herzens erfüllen

wird. Andere wieder preisen, am Sinn des
Lebens verzweifelnd, den Mut derer, die in der

Uberzeugung von der absoluten Bedeutungslosigkeit

der menschlichen Existenz versuchen,
ihr nun die ganze Bedeutung ausschliesslich aus

autonomer Verfügung des Subjekts selber zu
geben» (Nr. 10).
Dieser weltanschauliche Pluralismus hat entsprechende

Rückwirkungen auf die Grundhaltungen
der Menschen. Der Mensch steht vor einer fast
unübersehbaren Vielfalt von Religionen,
Weltanschauungen, theoretischen und praktischen
Interpretationen des Lebens. Hier nun sich für eine zu
entscheiden, womöglich für jene, die man
einfach ererbt hat, wird manchem redlichen
Menschen schwer. Wie soll ich mich für gescheiter,

anständiger, verantwortungsbewusster halten als
andere Menschen? Wie soll ich gerade mir selbst
die Chance zusprechen, unter den vielen
Weltanschauungen, die ich vorfinde, die richtige gefunden

zu haben? So kommt es leicht, ohne bösen
Willen und ohne feige Bequemlichkeit, zu jener
Haltung, die sich für nichts entscheidet.
Menschen setzen sich nicht mit religiösen Fragen
auseinander, vielleicht aus reiner Angst, auf etwas
hereinzufallen.
Diese Grundhaltung wird noch verschärft durch
die Erfahrung, dass es viele Kulturen gibt. Jede
Kultur ist letztlich von einem höchsten Wert
geprägt, von einer «kulturellen Leitidee». Von diesem

höchsten Wert her werden die Einzelerscheinungen,

Situationen, Gegebenheiten geordnet
und erhalten ihre Bedeutung. Im Blick auf die
Vielfalt von Kulturen mit ihren unterschiedlichen

Wert- und Ordnungsvorstellungen, ihren
verschiedenen Glaubensvorstellungen und
Religionsausübungen liegt der Schluss nahe, jede
Kultur und Religion und Weltanschauung letztlich

gleichzusetzen. Jede Kultur ist gleich nützlich,

gleich gut und gleich schlecht, keine Kultur
und Weltanschauung und Religion ist für sich

uneingeschränkt wahr und verbindlich. — Dazu
kommt, dass heute in einer Art grosszügiger
Toleranz jedem das Seine gelassen wird. Jedem wird
die persönliche Redlichkeit zugebilligt, dem
Papst wie dem Dalai Lama, dem Christen wie
dem Mohammedaner und Kommunisten. So
stehen viele heute ratlos vor den zahlreichen
Wegweisern, die in die verschiedensten Richtungen
weisen, die die unterschiedlichsten Richtungen
angeben. Daraus wird verständlich, dass der
suchende Mensch sich auf den Weg der religiösen
Gleichgültigkeit macht und glaubt, den vernünftigsten

Weg zu gehen.
Im zitierten Konziltext wird noch auf eine Ursache

hingewiesen, welche zur religiösen
Gleichgültigkeit führen kann: die überlieferten
Traditionen und Institutionen. Weil diese zuwenig
rasch an die Bedürfnisse des sich rasch wandelnden

Lebens angepasst werden, erfährt der Mensch
sie nicht mehr als Hilfe. Institutionen sollten ja



144

dem Menschen in vielen Einzelsituationen die
Entscheidungen erleichtern oder sogar abnehmen.

Weil heute die Institutionen das oft nicht
mehr tun können, weil viele Menschen die
Institutionen nicht als Hilfe, sondern als Hemmnis
erfahren, vertrauen sie ihnen nicht mehr, lassen
sich von ihnen keine Entscheidungshilfen geben.
Damit aber ist der Mensch überlastet mit immer
neuen Entscheidungsaufgaben. Es fehlt ihm so
immer mehr die Zeit, sich den tieferen, den letzten

Fragen eines Menschenlebens zu stellen. Daher

sieht er oft keinen andern Ausweg, als sich
weltanschaulichen, religiösen Fragen gegenüber
distanziert zu verhalten. Denn viele wollen ehrlich

sein und überlegt Entscheidungen treffen,
gerade in zentralen Fragen des Lebens. Da
scheint es ihnen ehrlicher und redlicher, sich gar
nicht mit solchen Fragen zu beschäftigen, als dass

sie es nur oberflächlich und damit verantwortungslos

tun.

2. Folgen religiöser Unentschiedenheit
Wir haben bis jetzt den Ausdruck «religiöse
Gleichgültigkeit» verwendet. Damit ist nicht
gemeint jene Art von «Gleichgültigkeit», die wir oft
mit einem moralischen Vorzeichen versehen:
schuldhaftes Verhalten gegenüber religiösen
Pflichten. Es geht bei dieser «Gleichgültigkeit»
um etwas Tieferes, um eine innere Distanz
religiösen Fragen gegenüber, eine Distanz, die ein
Mensch wählt aus überlegter Verantwortung heraus.

Diese überlegte, bewusst gewählte Distanz
zeigt sich in einer inneren Einstellung, die wir
besser mit «Unentschiedenheit» bezeichnen. Damit

aber dürfte auch aufleuchten, in welcher
Richtung die Folgen solcher Unentschiedenheit
liegen können.
Mit der Frage nach Gott, Religion, Glaube ist
notwendig das Problem der Sinnfrage des
menschlichen Lebens aufgerollt. Wir haben im
ersten Artikel Religion im subjektiven Sinn
bestimmt als «Totalität», als Haltung, die alle
Lebensbereiche des Menschen durchdringt und den
Menschen ganz, total beansprucht. Damit aber
ist Religion gerade eine Sinndeutung des Men¬

schen, sie will eine letzte Sinnantwort auf das
Leben geben. Wie sieht das beim religiös
Unentschiedenen aus? Er klammert Religion, Gott,
Glaube aus seinem Leben aus. Aber ohne Sinn
kann kein Mensch leben. So steht der religiös
Unentschiedene in Gefahr, Teilbereiche des
Lebens zum «Totalsinn» aufzuwerten. Das kann
sein: Beruf, Sorge um die Familie, Einsatz für
eine bessere Welt, es kann auch. sein Geld,
Macht, Genuss. Kann ein solch zur Totalität
aufgewerteter Teilsinn den Menschen letztlich erfüllen?

Wir müssen vorsichtig sein mit Antworten.
Aber als Anfrage an den religiös Unentschiedenen

könnten wir wohl sagen: Führt solche Totali-
sierung eines Teilwertes letztlich nicht in eine
Leere und Enttäuschung hinein? Psychologen
und Psychotherapeuten weisen darauf hin, dass

immer mehr Patienten ihre Sprechzimmer füllen,
welche an einer Sinnleere ihres Lebens leiden.
C.G. Jung sagte einmal, 80 Prozent seiner
Patienten über 35 Jahre litten an einer religiösen
Neurose. Viktor Frankl spricht von einer «Sinn-
Neurose», die heute immer mehr um sich greift:
«Der typische Patient von heute leidet an
einem abgründigen Sinnlosigkeitsgefühl, das mit
einem Leeregefühl vergesellschaftet ist» (Das Leiden

am sinnlosen Leben, S. 11). Muss religiöse
Unentschiedenheit letztlich nicht in ein Be-
wusstsein solcher Sinnlosigkeit führen, in die
Enge der eigenen Endlichkeit und Hinfälligkeit
und in die Endlichkeit eines Teilwertes, der
verabsolutiert wurde?
Andere seelische Nöte hängen damit zusammen,
vor allem die Langeweile, Langeweile ist ja nichts
anderes als leere Zeit, als Zeit, die keinen Sinn
hat, weil der Mensch nicht weiss, was er mit sich

anfangen soll. Diese nicht enden wollende Zeit
offenbart die Belanglo igkeit, Leere und
Verflüchtigung jeden Inhaltes des eigenen Lebens.
Und diese Langeweile bedrückt, weil der Mensch
sich nichts mehr zu sagen hat, weil ihn nichts
mehr motiviert. «Die Dinge und Menschen
langweilen mich», sagen viele, oder: «Es langweilt
mich zu Tode.» Langeweile lähmt, sie treibt zur
Verzweiflung, Ekel, Chaos. Leidet der religiös



145

Unentschiedene nicht gerade an dieser Not der
Langeweile? Und begibt er sich dann nicht in
Fluchthaltungen: Droge, Alkohol, Psychopharmaka.

Damit sei nicht gesagt, dass alle solche

Fluchthaltungen ihre Wurzel in der religiösen
Unentschiedenheit haben. Wir wissen, dass
andere Ursachen vorliegen können: Leistungsdruck,
berufliche Aussichtslosigkeit, Unzufriedenheit
mit ungerechter Gesellschaftsordnung usw. Trotzdem

dürfen wir doch die Frage stellen, ob nicht
auch religiöse Unentschiedenheit zu Langeweile
und zu den genannten Fluchthaltungen führen.

3. Der Christ und der religiös Unentschiedene
Wir haben am Anfang die Frage gestellt, ob die
grosse Zahl der religiös Unentschiedenen nicht
der Aussage widerspreche, dass jeder Mensch in
sich das Verlangen nach Gott trägt. Wenn die
Darstellung der Folgen der religiösen Unentschiedenheit,

die wir dargelegt haben, stimmt, dann
sprechen diese Folgen gerade für die religiöse
Anlage aller Menschen, auch der religiös
Unentschiedenen. Dann aber stellt sich für den Christen

die entscheidende Frage, wie er sich diesen
Menschen gegenüber verhalten soll.
Zuerst muss wohl auf eine Gefahr hingewiesen
werden, wie sie schon genannt wurde: Die
religiös Unentschiedenen sind heute eine grössere
Gefahr für den Glaubenden als die Atheisten.
Die gelebte Gleichgültigkeit der religiös
Unentschiedenen kann den Glaubenden in seinem
Glauben an Gott verunsichern. Wir möchten
Sicherheit und suchen Gewissheit. Aber wir spüren
immer wieder den Stachel des Zweifels, weil Gott
letztlich jenes Unbegreifliche ist, das wir nie
sicher feststellen können. Es geht hier um eine
Wahrheit, die nicht rein vom Verstand her
festgestellt wird. Es geht beim Glauben an Gott um
eine Wahrheit, die an unsern freien Willen
appelliert. Hier kann sich bei uns Unsicherheit
einschleichen, wenn andere zur gleichen Wahrheit
mit ihrem freien Willen eine entgegengesetzte
Entscheidung fällen. Aber, müssen die andern
wirklich klüger, mutiger und ehrlicher sein als

wir? Wir dürfen trotz aller Unsicherheit und al¬

len Zweifeln eine mutige Zuversicht zu uns selber
haben, dass auch wir mutig und ehrlich sind,
wenn wir uns zu einem Ja zu Gott entscheiden.
Gerade weil wir ehrlich und mutig unsere
Entscheidung für Gott treffen, dürfen wir auch dem
religiös Unentschiedenen Red und Antwort
stehen über unsere Entscheidung. Das darf nicht
aufdringlich geschehen. Es braucht hier oft viel
Geduld und Abwarten bis zum richtigen Augenblick.

Dieser richtige Augenblick kann dann sein,
wenn der religiös Unentschiedene eines Tages seine

Unentschiedenheit selber in Frage stellt, sich
selber Rechenschaft zu geben sucht, weil seine
Unentschiedenheit ihn nicht mehr befriedigt.
Aber wenn dieser Augenblick auch nie kommt,
müssen wir als Glaubende doch nicht am Heil
und an der Rettung eines solchen Menschen
verzweifeln. Nichts kann uns die Hoffnung rauben,
dass Gott jenen tatsächlich das zum Heil
Notwendige schenkt, die ihn nicht ausdrücklich
anerkennen, aber ein rechtes Leben zu führen
suchen, wie der am Anfang zitierte Konzilstext
sagt. Und an diesem Bemühen auch des religiös
Unentschiedenen zu zweifeln, dazu haben wir
kein Recht. Je machtloser wir vor solchen
Situationen stehen, desto grösser darf unser Vertrauen
sein, dass Gott Wege findet, solche Menschen
zum Heil zu führen, die wir nicht kennen.


	"Unruhig ist unser Herz...". IV

