
Zeitschrift: Mariastein : Monatsblätter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 57 (1980)

Heft: 5

Artikel: Die Fokolar-Bewegung

Autor: Weber, Anton

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1030675

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 22.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1030675
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


135

durch die geistlichen Väter, durch die heiligen
Schriften, aber auch in unserem Herzen. Um dieses

Sprechen Gottes zu vernehmen, vor allem das

Sprechen in unseren Herzen, müssen wir stille
sein. Wir müssen aber auch andern die Stille lassen

durch unser Schweigen. Auch dieses Motiv
des Schweigens erwähnt der hl. Benedikt. Die
Mahnung, nach dem Gottesdienst in tiefstem
Schweigen hinauszugehen, begründet Benedikt
so: «So wird ein Bruder, der allein für sich beten
will, nicht durch das rücksichtslose Verhalten
eines andern daran gehindert» (Kap. 52).

3. Aktuelle Bedeutung derLehre vom Schweigen
Es wird heute weitherum geklagt, dass wir unter
«Reizüberflutung» leben. Zeitungen, Radio,
Fernsehen, Reklame und vieles andere dringen
auf uns ein. Resultat davon ist ein Zweifaches:
Entwertung des Wortes und Unempfänglichkeit
für Worte. Beides bewirkt bei vielen Menschen
eine innere Aushöhlung und eine Oberflächlichkeit,

die zerstörend wirkt. Wie gefährlich das ist,
zeigt sich darin, dass viele Menschen mit der Stille

nichts mehr anfangen können. Sie werden ob
der Stille geradezu «wahnsinnig». Und so brauchen

die Menschen als Flucht vor dieser
«Wahnsinnsgefahr» eine beständige Geräuschkulisse.
Damit aber geraten sie immer mehr in eine seelische

Notsituation, die zum wirklichen Wahnsinn
führen kann. Denn ob all des Lärmes und Geräusches

geraten sie in eine Sinnleere, sie finden
keinen Lebenssinn mehr.
Wir alle kennen diese Situation, sie muss nicht
weiter geschildert werden. Aber ebenso klar ist uns
auch die Bedeutung der Stille und des Schweigens.

Gerade Menschen, die unter der beständigen

Lärmkulisse leiden, suchen Orte der Stille
auf. Hier können die Klöster Benedikts heute
eine wichtige «Marktlücke» auffüllen. Sie können
Menschen «Inseln der Stille» anbieten. Das
Bedürfnis danach wächst. Zugleich können damit
die Klöster sich vor der Welt «ausweisen», dass sie

nicht einfach Institutionen von Egoisten sind, die
sich selber genügen und die Menschen in der
Welt ihrem Schicksal überlassen.

Die Fokolar-Bewegung
Anton Weber, Frascati/Rom

Die direkteste Einführung in die Fokolar-Bewegung

ist die Erzählung ihrer Geschichte. Das einzig

Erwähnenswerte aus diesen gut dreissigjahren
ist freilich, dass sie eine Geschichte Gottes sind.
Es mag befremdend sein, so direkt von Gott zu
sprechen. Erst recht befremdend, sein Wirken in
der Kirche und in der Gesellschaft von heute,
sein Wirken an bestimmten Personen und in
bestimmten Begebenheiten der Gegenwart feststellen

zu wollen. Des Risikos durchaus bewusst,
wollen wir dennoch den Versuch wagen, die
Geschichte des Fokolars als Geschichte Gottes
wiederzugeben ; denn als solche haben wir sie erfahren.

Wir haben eine Entwicklung miterlebt, die
nicht wir geplant haben : Wir wurden immer aufs
neue überrascht, wie Gott uns führt, wie er uns
in die Kirche hinein- und wie er uns über die
Grenzen der Kirche und des Christentums
hinausführt.

Gehen wir noch einen Schritt weiter. Von der
Fokolar-Bewegung soll im folgenden nur insoweit
die Rede sein, als sie Gott selbst bezeugt, ihn
weitergibt, als Gott durch sie unserer Kirche und
unserer Zeit ein Wort zu sagen hat. Auch in der
Vergangenheit hat Gott durch einzelne und ihre
Bewegungen solch konkrete Worte an die ganze
Kirche und an die Welt gerichtet. Und diese
Worte haben an Aktualität bis heute nichts ein-
gebüsst. Denken wir etwa an Franz von Assisi
und die Armut, an Ignatius von Loyola und den
Gehorsam, an Teresa von Avila und das Gebet.
In ihnen wurde je ein Wort, ein Aspekt des

Evangeliums geschichtsmächtig. Durch die
Fokolar-Bewegung sagt Gott heute auf vergleichbare
Weise das Wort Einheit neu: «Wo zwei oder drei
in meinem Namen eins sind, da bin ich in ihrer
Mitte» (Mt 18, 20) und: «Dass alle eins seien, wie
du, Vater, in mir bist und ich in dir, damit die
Welt glaubt, dass du mich gesandt hast» (Joh
17,21). Der Fokolar-Bewegung geht es aber um



136

mehr als um eine Idee oder ein Ideal von Einheit,
mehr als um eine Gemeinschaftsspiritualität, die
Einheit aller Christen, den Dialog mit den grossen

Religionen und mit der atheistischen Welt.
Es geht ihr um Gott selber, der sich in der gelebten

Einheit der Seinen in unserer Kirche und in
unserer Welt Bahn brechen will. Dies soll
zunächst an zwei Episoden verdeutlicht werden.
Chiara Lubich, die Gründerin und derzeitige
Präsidentin der Fokolar-Bewegung, erzählte einmal :

«1968 führte mich ein Umstand mitten in den
afrikanischen Busch, in einen entlegenen Winkel
von Kamerun zu dem Volk der Bangwa, das
durch eine hohe Kindersterblichkeit vom
Aussterben bedroht war. Einige meiner Freunde waren

bereits vorher dorthin gegangen, um dem
Stamm zu helfen. Ich hatte die Gelegenheit, mit
dem Fon, dem Stammesoberhaupt, zu sprechen,
der ein weiser Mann ist. Er kannte vieles in der
Welt nicht, doch über unsere Bewegung war er
informiert. Beeindruckt von ihrer Verbreitung in
den fünf Kontinenten, stellte er mir die Frage:
Wie ist es möglich, dass sich das alles ereignet
hat? Sie sind doch nur eine Frau, und eine Frau
zählt doch nicht! Bei diesem Ausspruch fühlte
ich mich recht wohl; denn was entstanden war,
ist wirklich nicht das Werk einer Frau, sondern
Werk Gottes.»
Die andere Episode ereignete sich in London
anlässlich der Verleihung des Templeton-Preises an
Chiara Lubich am 6. April 1977. (Diese
Auszeichnung ist eine Art Nobelpreis für den
Fortschritt der Religion ; vor ihr wurde er bereits Mutter

Teresa von Kalkutta, dem Prior von Taizé,
Roger Schutz, dem ehemaligen indischen
Staatspräsidenten Radhakrishnan und Kardinal Sue-

nens von Brüssel verliehen.) Ein französischer
Journalist äusserte Chiara Lubich gegenüber:
«Was Sie wollen, was Ihre Bewegung will, ist
doch eigentlich dies: Gott vermitteln.» Diese
Bemerkung, sagte sie hernach, habe sie ganz besonders

gefreut. Sie ist gleichsam eine Definition des
Fokolars. Denn dies ist die Grunderfahrung von
Chiara Lubich und ihrer Bewegung: die Erfahrung

von Gott in unserer Mitte gemäss seiner

Verheissung «Wo zwei oder drei. .». Sie steht
am Beginn der Bewegung, sie erklärt ihre
Ausbreitung, Entfaltung und innere Strukturierung,
in ihr liegt das Geheimnis ihrer Anziehungskraft.
Die Betroffenheit durch Gott ist das durchgehende

Leitmotiv.
Kehren wir zum bescheidenen Anfang dieser
inzwischen weltweiten Bewegung zurück. Stellen
wir uns in einem knappen Aufriss vor Augen,
wie Gottes Plan sich Zug um Zug enthüllt, wie er
in alle Bereiche des Lebens und der Welt hineinwirkt.

Es war im Jahre 1943 in Trient. Chiara Lubich,
23jährig, gibt als Lehrerin nebenher Nachhilfestunden,

um ihre Familie finanziell zu unterstützen,

die zu dieser Zeit in Not ist. Als sie eines
Tages gerade jemandem einen Gefallen tut, spürt
sie einen unerwarteten Ruf Gottes: Schenke dich
mir. Acht Tage später tut sie diesen entscheidenden

Schritt. Sie ist überglücklich, ganz Gott zu
gehören. Das allein genügt ihr. Für die Zukunft
hat sie in diesem Augenblick keinerlei Pläne. Sie
kann ihre aussergewöhnliche Freude nicht für
sich behalten: Bald schliessen sich ihr andere
Mädchen an.
13. Mai 1944: Trient bleibt vom Krieg, bleibt
von den Bomben nicht verschont. Bei Nacht, im
allgemeinen Zusammenbruch, verlässt sie zusammen

mit ihrer Familie die Stadt. In dieser Nacht
wird ihr klar: Ich darf Trient nicht verlassen; wer
würde sich sonst meiner Freundinnen annehmen?

Doch wie kann ich meine Familie allein
lassen und selbst in der Stadt bleiben? Da erinnert

sie sich an den Satz: Alles besiegt die Liebe.
In diesem Wort findet sie die Kraft, ihren Vater
um den Segen zu bitten, sich von ihrer Familie
zu verabschieden und ihre Freundinnen in der
Stadt zu suchen; sie sind zwischen 15 und 25

Jahre alt.
Der Krieg geht weiter. Vieles wird zerstört, auch
viele Ideale brechen zusammen: Eines der Mädchen

ist verlobt, der junge Mann kommt nicht
von der Front zurück ; die andere hat alles in ihr
Haus investiert, es wird zerstört; Chiara muss ihr
Studium abbrechen. Wegen der Angriffe treffen



137

sie sich bis zu elfmal am Tag in einem nicht sehr
sicheren Bunker. Sie sind sich bewusst: Von
einem Augenblick auf den anderen können wir
sterben. Eine Frage drängt sich ihnen immer stärker

auf: Es muss doch ein Ideal geben, das nicht
vergeht, das verdient, sein ganzes Leben dafür
einzusetzen, und das keine Bombe zerstören
kann. Die Antwort ist plötzlich da: Ja, Gott ist
dieses Ideal. So wird Gott für sie zum einzigen
Lebensinhalt.
Die Mädchen, ständig konfrontiert mit dem Tod,
fragen sich: Wie viele Stunden oder Tage werden
uns noch bleiben, um für Gott zu leben? Im
Bunker lesen sie gemeinsam das Evangelium. Bei
der Lektüre fällt auf die altvertrauten Worte ein
neues Licht. Sie geben ihnen ein ganz neues
Verständnis für die Wirklichkeit. Sie erkennen, dass

diese Worte da sind, um sie ins Leben umzusetzen,

es sind Lebensworte für jeden.
Eines Tages wird in dieser Gruppe der Wunsch
wach, jenes Wort Christi kennenzulernen, das

ihm am meisten am Herzen lag. Sie stossen auf
die Abschiedsworte Jesu, als er den Aposteln ein
«neues» Gebot, «sein» Gebot gab: «Liebt einander,

wie ich euch geliebt habe. Niemand hat eine
grössere Liebe, als wer sein Leben hingibt für seine

Freunde» (Joh 13, 34 und 15,13). Sie werden
von diesem Wort wie von einem Feuer erfasst. Sie

versprechen einander: Ich bin bereit, für dich
mein Leben zu geben, ich für dich, jede für jede.
Seit sie diese Bereitschaft haben, ist es nicht
schwer, den Schmerz eines jeden Tages miteinander

zu teilen, auch die Freude, die neuen
Erfahrungen, die wenigen Habseligkeiten. Die gegenseitige

Liebe wird zur Grundlage von allem, sie
wird zur Voraussetzung, dass Gott selbst bei
ihnen sein kann. Denn er hat gesagt: «Wo zwei
oder drei in meinem Namen versammelt sind, da
bin ich mitten unter ihnen» (Mt 18,20). Diese
Gegenwart Gottes mitten unter ihnen verwandelt
ihr Leben und gibt all ihrem Tun einen tiefen
Sinn. Die Kriegssituation, die täglichen Gefahren
sind ein ausgezeichnetes Übungsfeld für die Liebe

unter ihnen und zu all jenen, die ihnen
begegnen. Die Worte des Evangeliums leiten sie

Schritt für Schritt. Sie stellen erstaunt fest, wie
durch das Evangelium eine Revolution entfacht
wird: «Liebe deinen Nächsten wie dich selbst»

(Mt 19, 19). Wie dich selbst — darin liegt das

Neue. «Liebet eure Feinde» (Mt 5,44). Wer hatte
daran gedacht. «Dass alle eins seien» (Joh 17, 21).
Alle.
Die Menschen um sie herum werden auf diesen

neuen Lebensstil aufmerksam. Vor allem sind sie

getroffen von der Freude auf den Gesichtern dieser

Mädchen. Viele wollen ihr Leben näher
kennenlernen und wünschen, Gemeinschaft mit
ihnen zu halten. Schon nach wenigen Monaten
sind es fünfhundert, die für das gleiche Ideal
leben : für Gott. Für sie ist der Schrecken des Krieges

verblasst, das Licht Gottes hat sich als stärker
erwiesen.
Eines Tages werden sie auf den Satz des Evangeliums

aufmerksam: «Wer euch hört, hört mich»
(Lk 10, 16). Es ist ein Wort, das Jesus an die
Apostel gerichtet hat. Der Aufbruch des neuen
Lebens war ganz spontan und die Ausbreitung
unerwartet gewesen. Aber sie fragen sich: Ist unser

Bischof damit einverstanden ; denn er ist doch
der Apostel von heute, jener, der für uns Gott
repräsentiert? Sie gehen zu ihm mit der Bereitschaft,

alles wieder aufzulösen, selbst dann, wenn
es nicht seine Anordnung, sondern bloss sein
Wunsch wäre. Doch der Bischof bestätigt: «Hier
ist Gott am Werk.»
Der Krieg geht zu Ende. Das Reisen wird wieder
möglich. Niemand kann das auslöschen, was
Gott mit Feuer in ihre Herzen geschrieben hat.
Die verschiedenen Lebenssituationen, wie Arbeit,
Studium, Familie, bringen sie in die verschiedenen

Städte Italiens. Aber wohin sie auch kommen,

zeigt sich ein ähnliches Phänomen wie am
Anfang in Trient: Im stillen entstehen Gruppen
von Menschen, die gemeinsam das Evangelium
leben und auf seine ausserordentlichen Zusagen
vertrauen. Sie werden nicht enttäuscht. Sie wollen

Jesus nachfolgen und ihm ähnlich werden.
Das grösste Abenteuer sehen sie darin : täglich
sich selbst zu verleugnen und das Kreuz auf sich
zu nehmen (vgl. Lk 9, 23). Sie wollen Jesus nach-



138

folgen bis zur äussersten Identifikation mit ihm,
bis zu jenem Schmerz, zu jenem Schrei der
Gottverlassenheit, der das Mass seiner Liebe offenbart:

«Mein Gott, mein Gott, warum hast du
mich verlassen» (Mt 27,46). In der Nachfolge
Jesu wird es für die Glieder der Bewegung auch
zu einer täglichen Erfahrung und zu einem
sichtbaren Beweis für die Wahrheit des Evangeliums,
dass sie nicht nur das ewige Leben erhoffen dürfen,

sondern schon jetzt das Hundertfache erfahren

können: hundertfach Brüder, Schwestern,
Väter, Mütter, Heimat, Arbeit — allerdings
inmitten von Verfolgungen. Die Bedingung ist
jedoch, sich von allem zu lösen, wenigstens
geistigerweise (vgl. Mk 10, 29).
Den innersten Kern der Bewegung bilden kleine
Gemeinschaften von Männern und Frauen, zu
denen auch Verheiratete gehören ; sie sind vom
festen Wunsch nach Heiligkeit beseelt. Diese
Gemeinschaften werden Fokolar genannt. Das Foko-
lar ist eine moderne Gemeinschaft, ein Ort der
Wärme und des Lichtes, eine kleine Familie, es

ist die ursprüngliche Einheit und der Modellfall
für die ganze Bewegung und zugleich der
Ausgangspunkt dieses Lebens der Einheit. Die
Mitglieder des Fokolars — ebenfalls Fokolare
genannt — sind Männer und Frauen, die inmitten
der Welt leben und arbeiten wie alle anderen,
die aber zugleich die Welt, die eigene Familie,
die Heimat, ihren Arbeitsplatz, ihren Beruf
verlassen haben, um ihr Leben ganz der Sache der
Einheit zu weihen. Sie leben in Gemeinschaft,
mit dem tiefen Verlangen, ständig jene Liebe zu
leben, welche die Gegenwart Jesu unter ihnen
ermöglicht. Das Fokolar ist eine Lebensschule;
denn es erzieht zur Bereitschaft, Augenblick für
Augenblick füreinander das Leben zu geben. Es

ist zugleich ein Ort der Freude und der Gotteserfahrung;

denn Gott selber will lebendig unter
ihnen und will für sie das Licht sein, das jeden
einzelnen erleuchtet und führt. Es ist also ein Ort
höchster Kontemplation und tatkräftiger Aktion,
ein Stück lebendige Kirche, ein Stück Paradies
auf Erden. Heute gibt es insgesamt 217 Fokolare
in 33 Nationen mit 2400 Fokolaren.

Gott hat nach und nach das Licht geschenkt für
die innere Ordnung der Bewegung — der
offizielle Name ist nicht Fokolar-Bewegung, sondern
«Werk Mariens». Inzwischen gehören der Bewegung

auch Priester, Ordensmänner und Schwestern

an. Unter den Laien gibt es ausser den
Fokolaren die «Freiwilligen»; sie leben in ihren
Häusern und Familien, haben aber die gleiche
Spiritualität mit ganz bestimmten Verpflichtungen.

Von 1958 an breitete sich die Bewegung auch
ausserhalb Europas aus. Heute ist sie auf allen
Kontinenten in mehr als hundert Ländern unter
Hunderttausenden von Menschen zu finden.
In den folgenden Jahren bringt der Baum viele
neue Zweige hervor. Durch die verheirateten
Fokolare finden ab 1967 Tausende von Familien
neues Leben : Es wachsen tiefere Beziehungen
zwischen den Ehepartnern, zwischen Eltern und
Kindern, Waisenkinder werden adoptiert... Es

entsteht die Bewegung «Neue Familien». Um die
Freiwilligen, die als Sauerteig in der Gesellschaft
den Geist Christi in den Bereich der Erziehung,
der Medizin, der Kunst, der Wissenschaft, praktisch

in alle Aspekte menschlichen Lebens hineintragen

wollen, entsteht die Bewegung «Neue
Menschheit». Durch die Priester, die sich diese
Spiritualität zu eigen gemacht haben, wächst die
«Priesterbewegung» heran; viele junge Menschen
finden den Weg zum Priestertum. Pfarrer erneuern

in diesem Geiste ihre Pfarreien, damit diese
zu einer lebendigen Gemeinde werden nach dem
Beispiel der Urgemeinde von Jerusalem. So
entsteht die Bewegung «Neue Pfarreien». In den
letzten Jahren findet dieser Geist auch bei vielen
Männer- und Frauenorden Eingang. Die Früchte
sind Erneuerung der jeweiligen Gemeinschaft,
Wiederentdeckung des Charismas des
Ordensgründers, neue Wertschätzung der Ordensregel,
Zuwachs an Berufungen.
In denselben Jahren nimmt die zweite Generation
der Fokolar-Bewegung, die sogenannte «Gen»-
Bewegung (Abkürzung von New G<?»eration),
Gestalt an. Ungefähr 12 000 Jungen und Mädchen

steigen voll und ganz in dieses Leben ein.



139

Das weinende Kind
«Den Blick auf die Ihn umringenden Menschen gerichtet, riefER : Das sind meine Mutter und meine
Brüder: wer den Willen Gottes tut, ist mir Bruder, Schwester undMutten (Mk 3, 34 f.).

Bruno Stephan Scherer

Jetzt wieder, horch
Es wimmert und kreischt

Du hörst es
und kehrst dich
unwirsch zur Wand
schläfst wieder ein

und bist doch Vater, Mutter
dem greinenden Kind
dem Kind auf der Strasse
im Nachbarhaus
in Afrika und Indien
in Bangladesh
im Matto Grosso

Da ruft ein Kind
in der Nacht
und weint

Wem ruft es

wer ist ihm Mutter
und Vater



140

Sie bilden Teams und schenken ihre Erfahrungen
an Zehntausende von Jugendlichen weiter. Aus
Leidenschaft für das Evangelium setzen sie sich
ein für die von Protest, Rauschgift, Sex und
Jugendkriminalität desorientierte Welt der Jugend;
sie schwimmen gegen den Strom. Sie wollen die
Einheit unter den Generationen verwirklichen.
Ihre Erfahrungen mit dem gelebten Evangelium
weiterzugeben in Liedern, Tänzen, Pantomimen,
bei Tagungen und Festivals: dies ist ihre Art, die
Botschaft des Evangeliums zu bezeugen. Uberall
arbeiten die Gen mit den Fokolaren zusammen,
z. B. für Fontem in Kamerun, um dort ein
Krankenhaus, Schulen, ein Elektrizitätswerk und
Werkstätten zu bauen. 8000 Animisten bitten
dort um die Taufe, weil sie die gegenseitige Liebe
zwischen Schwarzen und Weissen erlebt haben.
Afrikaner aus den umliegenden Ländern kommen

nach Fontem, um zu erfahren, wie die Welt
aussehen würde, wenn alle das Evangelium
lebten.

Inzwischen gibt es, ähnlich wie in Fontem, fünf
weitere Modellsiedlungen. Ihre Bewohner leben
nach dem Gesetz des Evangeliums, und doch hat
jede dieser Siedlungen ein anderes Gesicht, weil
sie den Ansprüchen des jeweiligen Landes gerecht
werden will : O'Higgins in Argentinien, Säo Paulo

und Recife in Brasilien, Loppiano in Italien,
Ottmaring bei Augsburg.
Die Bewegung überschreitet nicht nur
Ländergrenzen, sie bemüht sich auch, die Barrieren
zwischen den verschiedenen Kirchen zu überwinden.
In Deutschland, wo jeder zweite evangelischer
Christ ist, haben die Umstände, hat Gott es so

gefügt, dass enge ökumenische Kontakte entstanden.

Der Anfang ist ein Vortrag von Chiara Lu-
bich bei den Darmstädter Marienschwestern im
Jahre 1961. Auch drei evangelische Pastoren sind

zugegen. Sie reagieren spontan: «Was, die
Katholiken leben das Evangelium?» Sie verbreiten
dieses neue Leben in ihren Bruderschaften und
Gemeinden. Jahrhundertealte Vorurteile fallen
auf beiden Seiten. Die gegenseitige Wertschätzung

wächst, die Begegnung führt zur Bereicherung

und zum tieferen Verständnis der je eige¬

nen Kirche. Fast jedes Jahr werden Rom-Fahrten
organisiert. Mit der Zeit spürt man immer mehr:
Treffen, Tagungen, Rom-Fahrten allein sind zu
wenig. Eine tiefere Lebensgemeinschaft wird
angestrebt. 1968 wird der Grundstein zum Ökumenischen

Lebenszentrum in Ottmaring bei Augsburg

gelegt mit der Erlaubnis und der Ermunterung

des katholischen und des lutherischen
Bischofs. Diese ökumenische Erfahrung steckt auch
anglikanische Laien und Pastoren an. Sie wollen
diese Entdeckung auch in ihrer Kirche bekanntmachen.

1966 empfängt Dr. Ramsey, der Primas
der anglikanischen Kirche, Chiara Lubich. Er
schliesst mit den Worten, er sehe in der Bewegung

Gottes Hand, und lädt dazu ein, diesen
Geist unter den anglikanischen Gruppen zu
verbreiten. In England gibt es heute mehr anglikanische

Christen als Katholiken, die zur Bewegung

gehören. In der Schweiz ist die Bewegung
unter vielen Reformierten lebendig. Mit Zwingli
heben auch sie das Wort Jesu hervor: «Wo zwei
oder drei. .» Es entsteht auch eine Freundschaft
mit Roger Schutz in Taizé und mit einigen
Persönlichkeiten des Weltkirchenrates in Genf. Wegen

dieser Kontakte wird ein Fokolar in Genf
errichtet.

Ein anderes wichtiges Datum ist der 13. Juni
1967 : die Begegnung mit dem ökumenischen
Patriarchen Athenagoras I. von Istanbul. Er hat
kurz zuvor von der Bewegung gehört, will aber
mehr wissen. Er möchte Chiara Lubich persönlich
kennenlernen. Es kommt sofort zu einer sehr tiefen

Begegnung, die sich in vielen Besuchen Jahr
für Jahr vertieft. Athenagoras unterstreicht, dass

vor allem die Liebe und das Leben der Weg seien
zur Verwirklichung der Einheit unter den Christen

und unter den Völkern. Prophetisch sagt er
voraus: «Der Tag wird kommen, die Sonne wird
hoch am Himmel stehen, die Freude der Engel
wird gross sein, und wir alle, Bischöfe und
Patriarchen, werden um den Papst versammelt sein
und mit ihm das Opfer des einen Kelches
feiern.» Durch ihn entwickelt sich die Bewegung
unter den Orthodoxen, besonders im Nahen



141

«Unruhig ist unser
Herz...» IV
P. Anselm Butler

Osten. Es wird ein Fokolar in Beirut errichtet,
ebenso inJerusalem.
Der Dialog des Lebens und der Liebe macht nicht
halt bei den Christen. Im Vorderen Orient und
in Afrika kommen Muslime in Berührung mit
dem Leben der Bewegung. Es sind vor allem
Jugendliche; sie fühlen sich von den Gen angezogen

und wollen mit ihnen in Gemeinschaft
leben. Im Fernen Osten findet die Bewegung
engen Kontakt zu den Buddhisten. Natürlich wird
dieser Dialog der Fokolar-Bewegung mit den
Brüdern anderer Religionen nicht allein mit Worten

geführt. Sie stellen in der Begegnung mit der
Bewegung fest, dass ein neuer Strom der Liebe
durch die Welt geht, und sie bezeichnen sich, je
nach ihrer Entscheidung, als islamische, buddhistische

Gen oder Freiwillige
Das ist, mit groben Strichen gezeichnet, die
Geschichte der Fokolar-Bewegung. Stellen wir uns
abschliessend die Frage: Was will diese vielseitige
und vielgestaltige Erneuerungsbewegung aus
dem Geist des Evangeliums? Mit einem Wort
gesagt: Sie will Kirche heute sein, sie will in dieser
Kirche, in ihren Gemeinden, in ihren Strukturen
leben. So möchte sie am Auftrag der Kirche
mitwirken: dass eine neue Schöpfung wird. Papst
Paul VI. hat dies am 2. März 1975 vor 25 000
Jugendlichen der Gen-Bewegung so ausgedrückt:
«Eine neue Welt ist im Entstehen.»
Gewiss, die Leitgedanken der Fokolar-Bewegung
sind nicht neu, sie sind so alt wie das Evangelium
selber. Neu ist vielleicht die Art und Weise, sie

mitzuteilen: vom Leben, von der Erfahrung her.
Neu vielleicht auch die Synthese einiger heute
besonders aktueller Aussagen der Schrift in der
Spiritualität der Bewegung. Neu, immer neu, ist

eigentlich nur die Liebe. Allein sie möchten die
Fokolare bezeugen und weiterschenken, die Liebe,

die alles neu macht, die Liebe, die Gott selber

ist.

Das Problem der religiösen Gleichgültigkeit
Zu Beginn dieser Artikelserie über das religiöse
Bedürfnis des Menschen habe ich darauf
hingewiesen, dass wir heute «überall einen Aufbruch
zu neuer Religiosität feststellen» können. Darin
zeige sich ein Urverlangen des Menschen nach
Gott. Sicher ist der religiöse Aufbruch ein
ermutigendes Zeichen. Aber wir dürfen trotzdem


	Die Fokolar-Bewegung

