Zeitschrift: Mariastein : Monatsblatter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 57 (1980)

Heft: 5

Artikel: Die Fokolar-Bewegung

Autor: Weber, Anton

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1030675

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 22.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1030675
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

durch die geistlichen Viter, durch die heiligen
Schriften, aber auch in unserem Herzen. Um die-
ses Sprechen Gottes zu vernehmen, vor allem das
Sprechen in unseren Herzen, missen wir stille
sein. Wir miissen aber auch andern die Stille las-
sen durch unser Schweigen. Auch dieses Motiv
des Schweigens erwihnt der hl. Benedikt. Die
Mahnung, nach dem Gottesdienst in tiefstem
Schweigen hinauszugehen, begriindet Benedikt
so: «So wird ein Bruder, der allein fiir sich beten
will, nicht durch das riicksichtslose Verhalten ei-
nes andern daran gehinderts (Kap. 52).

3. Aktuelle Bedeutung der Lehre vom Schweigen
Es wird heute weitherum geklagt, dass wir unter
«Reiziiberflutung» leben. Zeitungen, Radio,
Fernsehen, Reklame und vieles andere dringen
auf uns ein. Resultat davon ist ein Zweifaches:
Entwertung des Wortes und Unempfinglichkeit
fiir Worte. Beides bewirkt bei vielen Menschen
eine innere Aushshlung und eine Oberflichlich-
keit, die zerstdrend wirkt. Wie gefihrlich das ist,
zeigt sich darin, dass viele Menschen mit der Stil-
le nichts mehr anfangen kénnen. Sie werden ob
der Stille geradezu «wahnsinnigs. Und so brau-
chen die Menschen als Flucht vor dieser «Wahn-
sinnsgefahrs eine bestindige Gerduschkulisse.
Damit aber geraten sie immer mehr in eine seeli-
sche Notsituation, die zum wirklichen Wahnsinn
fiihren kann. Denn ob all des Lirmes und Geriu-
sches geraten sie in eine Sinnleere, sie finden kei-
nen Lebenssinn mehr.

Wir alle kennen diese Situation, sie muss nicht
weiter geschildert werden. Aber ebenso klar ist uns
auch die Bedeutung der Stille und des Schwei-
gens. Gerade Menschen, die unter der bestindi-
gen Lirmkulisse leiden, suchen Orte der Stille
auf. Hier kénnen die Kloster Benedikts heute
eine wichtige «Marktliicke» auffiillen. Sie kénnen
Menschen «Inseln der Stilles anbieten. Das Be-
dirfnis danach wichst. Zugleich kénnen damit
die Klbster sich vor der Welt «ausweisens, dass sie
nicht einfach Institutionen von Egoisten sind, die
sich selber geniigen und die Menschen in der
Welt ihrem Schicksal iiberlassen.

135

Die Fokolar-Bewegung

Anton Weber, Frascati/Rom

Die direkteste Einfithrung in die Fokolar-Bewe-
gung ist die Erzihlung ihrer Geschichte. Das ein-
zig Erwihnenswerte aus diesen gut dreissig Jahren
ist freilich, dass sie eine Geschichte Gottes sind.
Es mag befremdend sein, so direkt von Gott zu
sprechen. Erst recht befremdend, sein Wirken in
der Kirche und in der Gesellschaft von heute,
sein Wirken an bestimmten Personen und in be-
stimmten Begebenheiten der Gegenwart feststel-
len zu wollen. Des Risitkos durchaus bewusst,
wollen wir dennoch den Versuch wagen, die Ge-
schichte des Fokolars als Geschichte Gottes wie-
derzugeben; denn als solche haben wir sie erfah-
ren. Wir haben eine Entwicklung miterlebt, die
nicht wir geplant haben: Wir wurden immer aufs
neue iiberrascht, wie Gott uns fiihrt, wie er uns
in die Kirche hinein- und wie er uns iiber die
Grenzen der Kirche und des Christentums hin-
ausfiihre.

Gehen wir noch einen Schritt weiter. Von der Fo-
kolar-Bewegung soll im folgenden nur insoweit
die Rede sein, als sie Gott selbst bezeugt, ihn
weitergibt, als Gott durch sie unserer Kirche und
unserer Zeit ein Wort zu sagen hat. Auch in der
Vergangenheit hat Gott durch einzelne und ihre
Bewegungen solch konkrete Worte an die ganze
Kirche und an die Welt gerichtet. Und diese
Worte haben an Aktualitit bis heute nichts ein-
gebiisst. Denken wir etwa an Franz von Assisi
und die Armut, an Ignatius von Loyola und den
Gehorsam, an Teresa von Avila und das Gebet.
In thnen wurde je ein Wort, ein Aspekt des
Evangeliums geschichtsmichtig. Durch die Foko-
lar-Bewegung sagt Gott heute auf vergleichbare
Weise das Wort Einheit neu: «Wo zwei oder drei
in meinem Namen eins sind, da bin ich in ihrer
Mitte» (Mt 18, 20) und: «Dass alle eins seien, wie
du, Vater, in mir bist und ich in dir, damit die
Welt glaubt, dass du mich gesandt hast> (Joh
17,21). Der Fokolar-Bewegung geht es aber um



136

mehr als um eine Idee oder ein Ideal von Einheit,
mehr als um eine Gemeinschaftsspiritualitit, die
Einheit aller Christen, den Dialog mit den gros-
sen Religionen und mit der atheistischen Welt.
Es geht ihr um Gott selber, der sich in der geleb-
ten Einheit der Seinen in unserer Kirche und in
unserer Welt Bahn brechen will. Dies soll zu-
nichst an zwei Episoden verdeutlicht werden.
Chiara Lubich, die Griinderin und derzeitige Pri-
sidentin der Fokolar-Bewegung, erzihlte einmal:
«1968 fithrte mich ein Umstand mitten in den
afrikanischen Busch, in einen entlegenen Winkel
von Kamerun zu dem Volk der Bangwa, das
durch eine hohe Kindersterblichkeit vom Aus-
sterben bedroht war. Einige meiner Freunde wa-
ren bereits vorher dorthin gegangen, um dem
Stamm zu helfen. Ich hatte die Gelegenheit, mit
dem Fon, dem Stammesoberhaupt, zu sprechen,
der ein weiser Mann ist. Er kannte vieles in der
Welt nicht, doch tiber unsere Bewegung war er
informiert. Beeindruckt von ihrer Verbreitung in
den fiinf Kontinenten, stellte er mir die Frage:
Wie ist es moglich, dass sich das alles ereignet
hat? Sie sind doch nur eine Frau, und eine Frau
zihlt doch nicht! Bei diesem Ausspruch fiihlte
ich mich recht wohl; denn was entstanden war,
ist wirklich nicht das Werk einer Frau, sondern
Werk Gottes.»

Die andere Episode ereignete sich in London an-
lisslich der Verlethung des Templeton-Preises an
Chiara Lubich am 6. April 1977. (Diese Aus-
zeichnung ist eine Art Nobelpreis fiir den Fort-
schritt der Religion ; vor ihr wurde er bereits Mut-
ter Teresa von Kalkutta, dem Prior von Taizé,
Roger Schutz, dem ehemaligen indischen Staats-
prisidenten Radhakrishnan und Kardinal Sue-
nens von Briissel verlichen.) Ein franzosischer
Journalist #dusserte Chiara Lubich gegeniiber:
«Was Sie wollen, was Thre Bewegung will, ist
doch eigentlich dies: Gott vermitteln.» Diese Be-
merkung, sagte sie hernach, habe sie ganz beson-
ders gefreut. Sie ist gleichsam eine Definition des
Fokolars. Denn dies ist die Grunderfahrung von
Chiara Lubich und ihrer Bewegung: die Erfah-
rung von Gott in unserer Mitte gemiss seiner

Verheissung «Wo zwei oder drei. Sie steht
am Beginn der Bewegung, sie erklart thre Aus-
breitung, Entfaltung und innere Strukturierung,
in ihr liegt das Geheimnis ihrer Anziehungskraft.
Die Betroffenheit durch Gott ist das durchgehen-
de Leitmotiv.

Kehren wir zum bescheidenen Anfang dieser in-
zwischen weltweiten Bewegung zuriick. Stellen
wir uns in einem knappen Aufriss vor Augen,
wie Gottes Plan sich Zug um Zug enthiillt, wie er
in alle Bereiche des Lebens und der Welt hinein-
wirkt.

Es war im Jahre 1943 in Trient. Chiara Lubich,
23jihrig, gibt als Lehrerin nebenher Nachhilfe-
stunden, um thre Familie finanziell zu unterstiit-
zen, die zu dieser Zeit in Not ist. Als sie eines
Tages gerade jemandem einen Gefallen tut, spiirt
sie einen unerwarteten Ruf Gottes: Schenke dich
mir. Acht Tage spiter tut sie diesen entscheiden-
den Schritt. Sie ist iibergliicklich, ganz Gott zu
gehdren. Das allein gentigt ihr. Fiir die Zukunft
hat sie in diesem Augenblick keinerlei Pline. Sie
kann ihre aussergewshnliche Freude nicht fiir
sich behalten: Bald schliessen sich thr andere
Midchen an.

13. Mai 1944: Trient bleibt vom Krieg, bleibt
von den Bomben nicht verschont. Bei Nacht, im
allgemeinen Zusammenbruch, verlisst sie zusam-
men mit ithrer Familie die Stadt. In dieser Nacht
wird ihr klar: Ich darf Trient nicht verlassen; wer
wiirde sich sonst meiner Freundinnen anneh-
men? Doch wie kann ich meine Familie allein
lassen und selbst in der Stadt bleiben? Da erin-
nert sie sich an den Satz: Alles besiegt die Liebe.
In diesem Wort findet sie die Kraft, thren Vater
um den Segen zu bitten, sich von ihrer Familie
zu verabschieden und ihre Freundinnen in der
Stadt zu suchen; sie sind zwischen 15 und 25
Jahre alt.

Der Krieg geht weiter. Vieles wird zerstért, auch
viele Ideale brechen zusammen: Eines der Mid-
chen ist verlobt, der junge Mann kommt nicht
von der Front zuriick; die andere hat alles in ihr
Haus investiert, es wird zerstort: Chiara muss ihr
Studium abbrechen. Wegen der Angriffe treffen



sie sich bis zu elfmal am Tag in einem nicht sehr
sicheren Bunker. Sie sind sich bewusst: Von ei-
nem Augenblick auf den anderen konnen wir
sterben. Eine Frage dringt sich ihnen immer stir-
ker auf: Es muss doch ein Ideal geben, das nicht
vergeht, das verdient, sein ganzes Leben dafiir
einzusetzen, und das keine Bombe zerstéren
kann. Die Antwort ist plétzlich da: Ja, Gott ist
dieses Ideal. So wird Gott fiir sie zum einzigen
Lebensinhalt.

Die Midchen, stindig konfrontiert mit dem Tod,
fragen sich: Wie viele Stunden oder Tage werden
uns noch bleiben, um fiir Gott zu leben? Im
Bunker lesen sie gemeinsam das Evangelium. Bei
der Lektiire fillt auf die altvertrauten Worte ein
neues Licht. Sie geben thnen ein ganz neues Ver-
stindnis fiir die Wirklichkeit. Sie erkennen, dass
diese Worte da sind, um sie ins Leben umzuset-
zen, es sind Lebensworte fiir jeden.

Eines Tages wird in dieser Gruppe der Wunsch
wach, jenes Wort Christi kennenzulernen, das
thm am meisten am Herzen lag. Sie stossen auf
die Abschiedsworte Jesu, als er den Aposteln ein
«neues» Gebot, «seins Gebot gab: «Liebt einan-
der, wie ich euch geliebt habe. Niemand hat eine
grossere Liebe, als wer sein Leben hingibt fiir sei-
ne Freunde» (Joh 13,34 und 15, 13). Sie werden
von diesem Wort wie von einem Feuer erfasst. Sie
versprechen einander: Ich bin bereit, fir dich
mein Leben zu geben, ich fiir dich, jede fiir jede.
Seit sie diese Bereitschaft haben, ist es nicht
schwer, den Schmerz eines jeden Tages miteinan-
der zu teilen, auch die Freude, die neuen Erfah-
rungen, die wenigen Habseligkeiten. Die gegen-
seitige Liebe wird zur Grundlage von allem, sie
wird zur Voraussetzung, dass Gott selbst bei ih-
nen sein kann. Denn er hat gesagt: «Wo zwel
oder drei in meinem Namen versammelt sind, da
bin ich mitten unter ihnen» (Mt 18, 20). Diese
Gegenwart Gottes mitten unter thnen verwandelt
thr Leben und gibt all ithrem Tun einen tiefen
Sinn. Die Kriegssituation, die tiglichen Gefahren
sind ein ausgezeichnetes Ubungsfeld fiir die Lie-
be unter thnen und zu all jenen, die ihnen be-
gegnen. Die Worte des Evangeliums leiten sie

137

Schritt fiir Schritt. Sie stellen erstaunt fest, wie
durch das Evangelium eine Revolution entfacht
wird: «Liebe deinen Nichsten wie dich selbst»
(Mt 19,19). Wie dich selbst — darin liegt das
Neue. «Liebet eure Feinde» (Mt 5, 44). Wer hatte
daran gedacht. «Dass alle eins seien» (Joh 17, 21).
Alle.

Die Menschen um sie herum werden auf diesen
neuen Lebensstil aufmerksam. Vor allem sind sie
getroffen von der Freude auf den Gesichtern die-
ser Midchen. Viele wollen ihr Leben niher ken-
nenlernen und wiinschen, Gemeinschaft mit ih-
nen zu halten. Schon nach wenigen Monaten
sind es funfhundert, die fiir das gleiche Ideal le-
ben: fiir Gott. Fiir sie ist der Schrecken des Krie-
ges verblasst, das Licht Gottes hat sich als stirker
erwiesen.

Eines Tages werden sie auf den Satz des Evange-
liums aufmerksam: «Wer euch hort, hért mich»
(Lk 10,16). Es ist ein Wort, das Jesus an die
Apostel gerichtet hat. Der Aufbruch des neuen
Lebens war ganz spontan und die Ausbreitung
unerwartet gewesen. Aber sie fragen sich: Ist un-
ser Bischof damit einverstanden; denn er ist doch
der Apostel von heute, jener, der fiir uns Gott re-
prisentiert? Sie gehen zu thm mit der Bereit-
schaft, alles wieder aufzuldsen, selbst dann, wenn
es nicht seine Anordnung, sondern bloss sein
Wunsch wire. Doch der Bischof bestitigt: «Hier
ist Gott am Werk.»

Der Krieg geht zu Ende. Das Reisen wird wieder
moglich. Niemand kann das ausléschen, was
Gott mit Feuer in ihre Herzen geschrieben hat.
Die verschiedenen Lebenssituationen, wie Arbeit,
Studium, Familie, bringen sie in die verschiede-
nen Stidte Italiens. Aber wohin sie auch kom-
men, zeigt sich ein dhnliches Phinomen wie am
Anfang in Trient: Im stillen entstehen Gruppen
von Menschen, die gemeinsam das Evangelium
leben und auf seine ausserordentlichen Zusagen
vertrauen. Sie werden nicht enttiuscht. Sie wol-
len Jesus nachfolgen und ihm #dhnlich werden.
Das grosste Abenteuer sehen sie darin: tiglich
sich selbst zu verleugnen und das Kreuz auf sich
zu nehmen (vgl. Lk 9, 23). Sie wollen Jesus nach-



138

folgen bis zur dussersten Identifikation mit ithm,
bis zu jenem Schmerz, zu jenem Schrei der Gott-
verlassenheit, der das Mass seiner Liebe offen-
bart: «Mein Gott, mein Gott, warum hast du
mich verlassen» (Mt 27,46). In der Nachfolge
Jesu wird es fiir die Glieder der Bewegung auch
zu einer tiglichen Erfahrung und zu einem sicht-
baren Beweis fiir die Wahrheit des Evangeliums,
dass sie nicht nur das ewige Leben erhoffen diir-
fen, sondern schon jetzt das Hundertfache erfah-
ren konnen: hundertfach Briider, Schwestern,
Viter, Miitter, Heimat, Arbeit — allerdings in-
mitten von Verfolgungen. Die Bedingung ist je-
doch, sich von allem zu lésen, wenigstens geisti-
gerweise (vgl. Mk 10, 29).

Den innersten Kern der Bewegung bilden kleine
Gemeinschaften von Minnern und Frauen, zu
denen auch Verheiratete gehéren; sie sind vom
festen Wunsch nach Heiligkeit beseelt. Diese Ge-
meinschaften werden Fokolar genannt. Das Foko-
lar ist eine moderne Gemeinschaft, ein Ort der
Wirme und des Lichtes, eine kleine Familie, es
ist die urspriingliche Einheit und der Modellfall
fiir die ganze Bewegung und zugleich der Aus-
gangspunkt dieses Lebens der Einheit. Die Mit-
glieder des Fokolars — ebenfalls Fokolare ge-
nannt — sind Minner und Frauen, die inmitten
der Welt leben und arbeiten wie alle anderen,
die aber zugleich die Welt, die eigene Familie,
die Heimat, ihren Arbeitsplatz, thren Beruf ver-
lasstn haben, um ihr Leben ganz der Sache der
Einheit zu weihen. Sie leben 1n Gemeinschaft,
mit dem tiefen Verlangen, stindig jene Liebe zu
leben, welche die Gegenwart Jesu unter thnen er-
moglicht. Das Fokolar ist eine Lebensschule;
denn es erzieht zur Bereitschaft, Augenblick fiir
Augenblick fiireinander das Leben zu geben. Es
ist zugleich ein Ort der Freude und der Gotteser-
fahrung; denn Gott selber will lebendig unter
thnen und will fiir sie das Licht sein, das jeden
einzelnen erleuchtet und fiihre. Es ist also ein Ort
hochster Kontemplation und tatkriftiger Aktion,
ein Stiick lebendige Kirche, ein Stiick Paradies
auf Erden. Heute gibt es insgesamt 217 Fokolare
in 33 Nationen mit 2400 Fokolaren.

Gott hat nach und nach das Licht geschenket fiir
die innere Ordnung der Bewegung — der offi-
zielle Name ist nicht Fokolar-Bewegung, sondern
«Werk Mariens». Inzwischen gehoren der Bewe-
gung auch Priester, Ordensminner und Schwe-
stern an. Unter den Laien gibt es ausser den Fo-
kolaren die <«Freiwilligen»; sie leben in ihren
Hiusern und Familien, haben aber die gleiche
Spiritualitit mit ganz bestimmten Verpflichtun-
gen.

Von 1958 an breitete sich die Bewegung auch
ausserhalb Europas aus. Heute ist sie auf allen
Kontinenten in mehr als hundert Lindern unter
Hunderttausenden von Menschen zu finden.

In den folgenden Jahren bringt der Baum viele
neue Zweige hervor. Durch die verheirateten Fo-
kolare finden ab 1967 Tausende von Familien
neues Leben: Es wachsen tiefere Beziehungen
zwischen den Ehepartnern, zwischen Eltern und
Kindern, Waisenkinder werden adoptiert... Es
entsteht die Bewegung «Neue Familiens. Um die
Fretwilligen, die als Sauerteig in der Gesellschaft
den Geist Christi in den Bereich der Erziehung,
der Medizin, der Kunst, der Wissenschaft, prak-
tisch in alle Aspekte menschlichen Lebens hinein-
tragen wollen, entsteht die Bewegung «Neue
Menschheits. Durch die Priester, die sich diese
Spiritualitit zu eigen gemacht haben, wichst die
«Priesterbewegung» heran; viele junge Menschen
finden den Weg zum Priestertum. Pfarrer erneu-
ern in diesem Geiste ihre Pfarreien, damit diese
zu einer lebendigen Gemeinde werden nach dem
Beispiel der Urgemeinde von Jerusalem. So ent-
steht die Bewegung «Neue Pfarreiens. In den
letzten Jahren findet dieser Geist auch bei vielen
Minner- und Frauenorden Eingang. Die Friichte
sind Erneuerung der jeweiligen Gemeinschaft,
Wiederentdeckung des Charismas des Ordens-
griinders, neue Wertschitzung der Ordensregel,
Zuwachs an Berufungen.

In denselben Jahren nimmt die zweite Generation
der Fokolar-Bewegung, die sogenannte «Geny-
Bewegung (Abkiirzung von New Generation),
Gestalt an. Ungefihr 12000 Jungen und Mid-
chen steigen voll und ganz in dieses Leben ein.



Das weinende Kind

139

«Den Blick auf die Ihn umringenden Menschen gerichtet, rief ER: Das sind meine Mutter und meine
Briider: wer den Willen Gottes tut, ist mir Bruder, Schwester und Mutters (Mk 3, 34 1.).

Bruno Stephan Scherer

Da ruft ein Kind
in der Nacht

und weint

Wem ruft es
wer 1st thm Mutter
und Vater

Jetzt wieder, horch
Es wimmert und kreischt

Du horst es

und kehrst dich
unwirsch zur Wand
schlifst wieder ein

und bist doch Vater, Mutter
dem greinenden Kind

dem Kind auf der Strasse
im Nachbarhaus

1n Afrika und Indien

in Bangladesh

im Matto Grosso



140

Sie bilden Teams und schenken thre Erfahrungen
an Zehntausende von Jugendlichen weiter. Aus
Leidenschaft fiir das Evangelium setzen sie sich
ein fiir die von Protest, Rauschgift, Sex und Ju-
gendkriminalitit desorientierte Welt der Jugend;
sie schwimmen gegen den Strom. Sie wollen die
Einheit unter den Generationen verwirklichen.
Ihre Erfahrungen mit dem gelebten Evangelium
weiterzugeben in Liedern, Tdnzen, Pantomimen,
bei Tagungen und Festivals: dies ist ihre Art, die
Botschaft des Evangeliums zu bezeugen. Uberall
arbeiten die Gen mit den Fokolaren zusammen,
z. B. fiir Fontem in Kamerun, um dort ein Kran-
kenhaus, Schulen, ein Elektrizititswerk und
Werkstitten zu bauen. 8000 Animisten bitten
dort um die Taufe, weil sie die gegenseitige Liebe
zwischen Schwarzen und Weissen erlebt haben.
Afrikaner aus den umliegenden Lindern kom-
men nach Fontem, um zu erfahren, wie die Welt
ausschen wiirde, wenn alle das Evangelium leb-
ten.

Inzwischen gibt es, dhnlich wie in Fontem, fiinf
weitere Modellsiedlungen. Thre Bewohner leben
nach dem Gesetz des Evangeliums, und doch hat
jede dieser Siedlungen ein anderes Gesicht, weil
sie den Anspriichen des jeweiligen Landes gerecht
werden will: O’Higgins in Argentinien, Sio Pau-
lo und Recife in Brasilien, Loppiano in Italien,
Ottmaring bei Augsburg.

Die Bewegung iiberschreitet nicht nur Linder-
grenzen, sie bemiiht sich auch, die Barrieren zwi-
schen den verschiedenen Kirchen zu iiberwinden.
In Deutschland, wo jeder zweite evangelischer
Christ ist, haben die Umstinde, hat Gott es so
gefiigt, dass enge 6kumenische Kontakte entstan-
den. Der Anfang ist ein Vortrag von Chiara Lu-
bich ber den Darmstidter Marienschwestern im
Jahre 1961. Auch drei evangelische Pastoren sind
zugegen. Sie reagieren spontan: «Was, die Ka-
tholiken leben das Evangelium?» Sie verbreiten
dieses neue Leben in ihren Bruderschaften und
Gemeinden. Jahrhundertealte Vorurteile fallen
auf beiden Seiten. Die gegenseitige Wertschit-
zung wichst, die Begegnung fiihrt zur Bereiche-
rung und zum tieferen Verstindnis der je eige-

nen Kirche. Fast jedes Jahr werden Rom-Fahrten
organisiert. Mit der Zeit spiirt man immer mehr:
Treffen, Tagungen, Rom-Fahrten allein sind zu
wenig. Eine tiefere Lebensgemeinschaft wird an-
gestrebt. 1968 wird der Grundstein zum Okume-
nischen Lebenszentrum in Ottmaring bei Augs-
burg gelegt mit der Erlaubnis und der Ermunte-
rung des katholischen und des lutherischen Bi-
schofs. Diese 6kumenische Erfahrung steckt auch
anglikanische Laien und Pastoren an. Sie wollen
diese Entdeckung auch in threr Kirche bekannt-
machen. 1966 emptingt Dr. Ramsey, der Primas
der anglikanischen Kirche, Chiara Lubich. Er
schliesst mit den Worten, er sehe in der Bewe-
gung Gottes Hand, und lidt dazu ein, diesen
Geist unter den anghkamschen Gruppen zu ver-
breiten. In England gibt es heute mehr anglika-
nische Christen als Katholiken, die zur Bewe-
gung gehoren. In der Schweiz ist die Bewegung
unter vielen Reformierten lebendig. Mit Zwingli
heben auch sie das Wort Jesu hervor: «Wo zwei
oder drei. . .» Es entsteht auch eine Freundschaft
mit Roger Schutz in Taizé und mit einigen Per-
sénlichkeiten des Weltkirchenrates in Genf. We-
gen dieser Kontakte wird ein Fokolar in Genf er-
richtet.

Ein anderes wichtiges Datum ist der 13. Juni
1967: die Begegnung mit dem &kumenischen
Patriarchen Athenagoras 1. von Istanbul. Er hat
kurz zuvor von der Bewegung gehort, will aber
mehr wissen. Er méchte Chiara Lubich pCfSOﬂllCh
kennenlernen. Es kommt sofort zu einer sehr tie-
fen Begegnung, die sich in vielen Besuchen Jahr
fur Jahr vertieft. Athenagoras unterstreicht, dass
vor allem die Liebe und das Leben der Weg seien
zur Verwirklichung der Einheit unter den Chri-
sten und unter den Vélkern. Prophetisch sagt er
voraus: «Der Tag wird kommen, die Sonne wird
hoch am Himmel stehen, die Freude der Engel
wird gross sein, und wir alle, Bischéfe und Pa-
triarchen, werden um den Papst versammelt sein
und mit thm das Opfer des einen Kelches fei-
ern.» Durch ithn entwickelt sich die Bewegung
unter den Orthodoxen, besonders im Nahen



Osten. Es wird ein Fokolar in Beirut errichtet,
ebenso in Jerusalem.

Der Dialog des Lebens und der Liebe macht nicht
halt bei den Christen. Im Vorderen Orient und
in Afrika kommen Muslime in Berithrung mit
dem Leben der Bewegung. Es sind vor allem Ju-
gendliche; sie fithlen sich von den Gen angezo-
gen und wollen mit ithnen in Gemeinschaft le-
ben. Im Fernen Osten findet die Bewegung en-
gen Kontakt zu den Buddhisten. Nattrlich wird
dieser Dialog der Fokolar-Bewegung mit den
Briidern anderer Religionen nicht allein mit Wor-
ten gefiithrt. Sie stellen in der Begegnung mit der
Bewegung fest, dass ein neuer Strom der Liebe
durch die Welt geht, und sie bezeichnen sich, je
nach ihrer Entscheidung, als islamische, buddhi-
stische Gen oder Freiwillige . . .

Das ist, mit groben Strichen gezeichnet, die Ge-
schichte der Fokolar-Bewegung. Stellen wir uns
abschliessend die Frage: Was will diese vielseitige
und vielgestaltige Erneuerungsbewegung aus
dem Geist des Evangeliums? Mit einem Wort ge-
sagt: Sie will Kirche heute sein, sie will in dieser
Kirche, in thren Gemeinden, in ithren Strukturen
leben. So méchte sie am Auftrag der Kirche mit-
wirken: dass eine neue Schépfung wird. Papst
Paul VI. hat dies am 2. Mirz 1975 vor 25 000 Ju-
gendlichen der Gen-Bewegung so ausgedriickt:
«Eine neue Welt ist im Entstehen.»

Gewiss, die Leitgedanken der Fokolar-Bewegung
sind nicht neu, sie sind so alt wie das Evangelium
selber. Neu 1st vielleicht die Art und Weise, sie
mitzuteilen: vom Leben, von der Erfahrung her.
Neu vielleicht auch die Synthese einiger heute
besonders aktueller Aussagen der Schrift in der
Spiritualitit der Bewegung. Neu, immer neu, ist
eigentlich nur die Liebe. Allein sie méchten die
Fokolare bezeugen und weiterschenken, die Lie-
be, die alles neu macht, die Liebe, die Gott sel-
ber ist.

141

«Unruhig ist unser
Herz...» IV

P. Anselm Bijtlerl

Das Problem der religiésen Gleichgiiltigkeit

Zu Beginn dieser Artikelserie iiber das religiose
Bediirfnis des Menschen habe ich darauf hinge-
wiesen, dass wir heute «tiberall einen Aufbruch
zu neuer Religiositit feststellens kénnen. Darin
zeige sich ein Urverlangen des Menschen nach
Gott. Sicher ist der religidse Aufbruch ein ermu-
tigendes Zeichen. Aber wir diirfen trotzdem



	Die Fokolar-Bewegung

