
Zeitschrift: Mariastein : Monatsblätter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 57 (1980)

Heft: 5

Artikel: Das Benediktinerkloster : eine Gemeinschaft der Gottsucher. XII

Autor: Bütler, Anselm

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1030674

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1030674
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


131

Das Benediktinerkloster —
eine Gemeinschaft der
Gottsucher XII
P. Anselm Butler

Wenn man Aussenstehenden die Lebensgewohnheiten

eines Klosters schildert und dabei auch
Details erwähnt, so stösst meist eine typisch
klösterliche Lebensform auf grosses Missverständnis:
das Schweigen bei den gemeinsamen Mahlzeiten.
Diese Schwierigkeit des heutigen Menschen ist
sicher zu einem grossen Teil zeitbedingt. Für die
meisten ist heute fast der einzige Ort des

Gesprächs in der Familie das gemeinsame Essen.

Aber das kann nicht der einzige Grund sein. Es

geht ganz allgemein um die Praxis des Schweigens

im Klosterleben. Für viele Menschen ist das

gegenseitige Schweigen mit einem negativen
Erlebnis verbunden. Wann schweigen denn
Menschen gegenüber andern? Meist ist das Schweigen
ein Zeichen abgebrochener Kontaktnahme. Man
schweigt, weil man über den andern erbost ist,
aus Trotz, aus Missachtung, um Protest zu
bekunden. Nun ist nicht zu leugnen, dass auch im
Kloster das Schweigen unter Mitbrüdern diese

Begründung haben kann. Es kann auch im Kloster

vorkommen, dass einer sagt: «Mit dem rede
ich nicht mehr.» Und das Schweigegebot kann
ein willkommenes «Alibi» sein, um mit einem
Mitbruder, mit dem man Spannungen hat, der
einem nicht liegt, einem auf die Nerven geht,

nicht reden zu müssen. — Allerdings, wenn im
Kloster das Schweigen ein wichtiges Element des

klösterlichen «Lebensstils» bildet, dann ist der
Grund dafür ein anderer. Das Schweigen ist eine
wichtige Hilfe, um im Kloster die Gottsuche
nicht aus den Augen zu verlieren. In diesem
Artikel soll Praxis und Begründung des Schweigens
im Kloster dargelegt werden.

1. Praxis des Schweigens
Noch oft trifft man auf die Meinung, dass früher
die Mönche beständiges Schweigen geübt hätten.
Für Benedikt und seine Anordnungen gilt das
sicher nicht. Das ergibt sich aus einer Anordnung
in der Regel, die Benedikt scheinbar nur nebenbei

trifft. Bei der Regelung der Zeiten der Arbeit
und des Lesens findet sich die Mahnung Benedikts

: «Kein Bruder darf mit einem andern Bruder

reden zu einer Zeit, zu der es nicht gestattet
ist» (Kap. 48). Es gibt also nach Benedikt Zeiten,
zu denen das Reden mit andern gestattet ist, und
Zeiten, zu denen das Reden nicht gestattet ist.
Benedikt setzt eine bestimmte Zeit fest, zu der

strenges Stillschweigen geboten ist. «Die Mönche
müssen das Stillschweigen immer üben, besonders

aber während der Stunden der Nacht» (Kap.
42). Der erste Teil dieser Anordnung, Schweigen
immer üben, widerspricht nicht dem vorher
Gesagten, wie wir noch sehen werden. Dieses strenge

Stillschweigen beginnt mit der Komplet, dem
gemeinsamen Nachtgebet. «Sind alle beisammen,

so halten sie die Komplet. Wenn sie aus
der Komplet kommen, ist niemand mehr
erlaubt, mit irgend jemand über irgend etwas zu
reden. Findet sich einer, der diese Regel des

Stillschweigens übertritt, so verfalle er schwerer Strafe,

ausser es sei der Gäste wegen notwendig oder
der Abt gebe jemand einen Auftrag. Aber auch
das soll mit grösstem Ernst und würdiger Zurückhaltung

geschehen» (Kap. 42). Schon diese Regelung

zeigt, dass Benedikt nicht ein «stures
Schweigen» verlangt, sondern ein vernünftiges.
— Strenges Schweigen verlangt Benedikt auch
während des Essens. «Beim Tisch der Brüder darf
die Lesung nie fehlen Es soll tiefstes Still-



132

schweigen herrschen, so dass man kein Flüstern
und keine Stimme hört ausser der Stimme des
Lesers allein. Was die Brüder beim Essen und
Trinken benötigen, reichen sie sich gegenseitig,
so dass keiner um etwas zu bitten braucht. Fehlt
aber dennoch etwas, so bittet man darum eher
mit irgendeinem vernehmbaren Zeichen als mit
Worten. Niemand darf es wagen, über die
Lesung oder sonst etwas eine Frage zu stellen,
damit kein Anlass zum Reden gegeben wird, es sei

denn, der Obere wolle zur Erbauung ein paar
Worte sagen» (Kap. 38). — Ebenfalls ein strenges

Redeverbot herrscht gegenüber den Gästen.
«Mit den Gästen darf niemand ohne Erlaubnis
Kontakt aufnehmen und reden. Wer ihnen
begegnet oder sie sieht, soll sie bescheiden grüs-
sen, sie um den Segen bitten und mit dem
Bemerken weiter gehen, es sei ihm nicht gestattet,
mit den Gästen zu reden» (Kap. 53). Neben diesen

«strengen» Schweigepflichten finden sich in
der Regel generell Mahnungen zum Schweigen
bei bestimmten Anlässen. Das trifft vor allem zu
für den Weg zum und vom Gottesdienst.
«Sobald man zur Stunde des Gottesdienstes das
Zeichen hört komme man in grösster Eile herbei,

jedoch mit Ernst, um keinen Anlass zur
Leichtfertigkeit zu geben» (Kap. 43). Wer zu spät
kommt, darf deswegen nicht draussen bleiben.
Er muss ins Oratorium gehen. «Denn wenn sie

draussen bleiben, wird vielleicht manch einer sich
draussen hinsetzen und die Zeit verplaudern»
(Kap. 43). «Nach dem Gottesdienst gehen alle in
tiefstem Schweigen hinaus» (Kap. 52). — Auch
wenn man mit den Obern etwas zu besprechen
hat, soll der Mönch sich kurz fassen. «Wenn
jemand etwas vom Obern zu erfragen hat, so tue er
es mit aller Demut und ehrfürchtiger Unterwerfung

(was mit einschliesst, dass man sich kurz
fasst)» (Kap. 6).
Schliesslich empfiehlt Benedikt den Mönchen,
das Schweigen zu lieben und zu üben. Bei den
Werkzeugen der guten Werke (Kap. 4) findet
sich die Mahnung: «Das viele Reden nicht
lieben.» Für die Fastenzeit empfiehlt Benedikt, sich

Schweigen aufzuerlegen: «Der Mönch entziehe

seinem Leib etwas an Reden, Scherzen und
harre in der Freude und Sehnsucht des Geistes
dem heiligen Osterfest entgegen» (Kap. 49).
Mahnung zum Schweigen findet sich auch beim
Kapitel über die Demut (Kap. 7). Auf der neunten

Stufe der Demut hält der Mönch seine Zunge
vom Reden zurück, bleibt still und redet nicht,
bis er gefragt wird. Auf der zehnten Stufe der
Demut ist der Mönch nicht leicht zum Lachen
bereit, weil geschrieben steht: «Nur der Tor
bricht in schallendes Gelächter aus.» Auf der elften

Stufe der Demut spricht der Mönch, wenn er
redet, freundlich und ohne zu lachen, bescheiden

und gesetzt, er sagt wenige und überlegte
Worte und macht kein Geschrei, wie es in einer
Schrift heisst: «Den Weisen erkennt man an der
Kürze seiner Rede.»
Aus all dem zeigt sich: Benedikt ist Liebhaber
des Schweigens, aber er schliesst das Reden nicht
aus. Er sieht vor, dass den Mönchen Gelegenheit
zum Reden gegeben wird, und zwar nicht nur
notwendiges oder heiliges Reden. Er gibt auch
Möglichkeit zu dem, was wir heute mit «gemütlichem

Gespräch» bezeichnen. Allerdings soll diese
Gelegenheit beschränkt sein: «Wegen der
Gewichtigkeit des Schweigens soll selbst vollkommenen

Jüngern nur selten Erlaubnis zum Reden
gegeben werden, mag es sich noch um so gute, heilige

und erbauliche Gespräche handeln» (Kap.
6). Allerdings, wenn auch «gemütliche» Gespräche

erlaubt sind, zieht Benedikt hier eine klare
Grenze: «Leichtfertige Spässe aber, albernes und
zum Lachen reizendes Geschwätz verbannen und
verdammen wir für immer und überall und
erlauben nicht, dass der Jünger zu derlei Reden
den Mund öffnet» (Kap. 6). Und bei den
Werkzeugen der guten Werke (Kap. 4) finden sich die
Mahnungen: «Leere und zum Lachen reizende
Worte nicht reden. Lautes und schallendes
Lachen nicht lieben.» Das aber will nicht heissen,
dass in den Klöstern Benedikts eine traurige,
trostlose Stimmung herrschen müsse. Die
Empfehlung für die Fastenzeit zeigt, dass auch Scherze

erlaubt sind. Dann aber sind für Benedikt echte

Freude und frohe Stimmung etwas viel Tiefe-





134

res und Echteres und Beglückenderes, als das
eben oberflächliche Spassmacherei bewirken
kann. Die echte Freude wächst aus dem Glauben
an Christus und seine Heilstat. Es ist die «Freude
des Heiligen Geistes» (Kap. 49), eine Gabe des

Geistes, wie Paulus sie aufzählt. Darum kann
Benedikt auch mahnen: «Der Mönch spricht, wenn
er redet, freundlich» (Kap. 7). Nach Benedikt
soll der Mönch froh, freundlich, glücklich sein.
Diese Haltung wächst aus der Tiefe der Seele, aus
der Gottverbundenheit heraus. Und das ist eine
viel echtere und beglückendere Freude als die
ausgelassene Freude des «Witzes» und des
«schallenden Gelächters».

2. Der Sinn der Schweigsamkeit
Benedikt ist Liebhaber der Schweigsamkeit. Und
er empfiehlt seinen Mönchen diese Haltung. Das
hat seinen tiefen Grund. Die Begründung für die
Schweigsamkeit gibt Benedikt in einem eigenen
Kapitel (6), das er dem Thema Schweigsamkeit
widmet: «Wir wollen tun, was der Prophet sagt:
,Ich sagte, ich will auf meine Wege achten,
damit ich nicht sündige mit meiner Zunge. Ich
stellte an meinen Mund eine Wache. Ich
verstummte, verdemütigte mich und schwieg vom
Guten.' Hier gibt der Prophet zu verstehen, dass

man der Schweigsamkeit zuliebe bisweilen sogar
von guter Rede lassen soll ; um so mehr muss man
dann wegen der Sündenstrafen das böse Reden
meiden» (Kap. 6). Hier führt Benedikt zuerst einmal

einen ganz realistischen Grund an: die
Gefahr des Sündigens. Im gleichen Kapitel nennt er
dieses Motiv noch einmal : «Es steht ja geschrieben:

,Tod und Leben sind in der Gewalt der
Zunge.'» Und bei der Begründung des Schweigens,

wie es in neunter Stufe der Demut empfohlen

wird, kehrt der gleiche Gedanke wieder: «Die
Schrift lehrt, dass man beim vielen Reden der
Sünde nicht entgeht» (Kap. 7).
Diese Begründung zeigt klar, warum Benedikt
dem Schweigen so grosses Gewicht zumisst:
Vermeiden der Sünde, damit aber auch Hilfe für die
Gottsuche. Denn Sünde ist ja das eigentliche
Hindernis für die Gottsuche.

Benedikt führt im Kapitel über die Schweigsamkeit
ein zweites Motiv an: «Reden und Lehren

kommt dem Meister zu, Schweigen und Hören
ist Sache des Jüngers» (Kap. 6). Dies gilt sicher in
erster Linie für das Verhältnis des Mönches zu
seinem geistlichen Vater, vor allem zum Abt. Eine
allgemeine menschliche Erfahrung weiss: Wer
viel redet, kann nicht zuhören. Wenn das schon

ganz allgemein für das zwischenmenschliche
Gespräch gilt, so noch viel mehr im Gespräch über
das geistliche Leben. In diesem Gespräch kommen

ja die tiefsten Erfahrungen eines Menschen
zur Sprache. Und hier heisst «Hören» nicht
einfach, mit den Ohren den Wortlaut vernehmen,

sondern innerlich das Gehörte nachempfinden
und mitvollziehen. Das aber ist nur möglich,

wenn der Mönch nicht «ausgegossen» ist, sondern
nur, wenn er in Stille und Schweigen sich in sich
sammelt. — Hören auf den Meister hat aber für
Benedikt noch einen viel tieferen Sinn. Der
eigentliche Lehrmeister ist Christus und durch
Christus Gott. Die Entscheidung für ein geglücktes

Mönchsleben fällt damit, ob der Mönch ein
«Hörer des Worts» ist. Mit der Mahnung zum
Hören auf den Meister beginnt das Vorwort und
damit die ganze Regel: «Höre, mein Sohn, auf
die Lehren des Meisters und neige das Ohr deines
Herzens; nimm die Mahnung des gütigen Vaters
willig an und erfülle sie durch die Tat. So wirst
du durch die Mühen des Gehorsams zu dem
zurückkehren, von dem du dich in der Trägheit des

Ungehorsams entfernt hast.»
Hier wird das eigentliche Anliegen des Schweigens

ausdrücklich genannt: die Rückkehr zu
Gott, das, was Benedikt an anderer Stelle
ausdrücklich formuliert: die Gottsuche. Das Motiv
des Hörens und dessen Bedeutung kommt in
einer andern Stelle des Vorwortes noch viel intensiver

zur Sprache: «Hören wir mit erschrecktem
Ohr, was die Stimme Gottes uns jeden Tag mahnend

zuruft: ,Wenn ihr heute seine Stimme
hört, verhärtet euer Herz nicht.' Ferner ,Wer Ohren

hat zu hören, der höre, was der Geist zu den
Gemeinden spricht!' Und was sagt er? .Kommt,
meine Söhne, hört mir zu.'» Gott spricht zu uns



135

durch die geistlichen Väter, durch die heiligen
Schriften, aber auch in unserem Herzen. Um dieses

Sprechen Gottes zu vernehmen, vor allem das

Sprechen in unseren Herzen, müssen wir stille
sein. Wir müssen aber auch andern die Stille lassen

durch unser Schweigen. Auch dieses Motiv
des Schweigens erwähnt der hl. Benedikt. Die
Mahnung, nach dem Gottesdienst in tiefstem
Schweigen hinauszugehen, begründet Benedikt
so: «So wird ein Bruder, der allein für sich beten
will, nicht durch das rücksichtslose Verhalten
eines andern daran gehindert» (Kap. 52).

3. Aktuelle Bedeutung derLehre vom Schweigen
Es wird heute weitherum geklagt, dass wir unter
«Reizüberflutung» leben. Zeitungen, Radio,
Fernsehen, Reklame und vieles andere dringen
auf uns ein. Resultat davon ist ein Zweifaches:
Entwertung des Wortes und Unempfänglichkeit
für Worte. Beides bewirkt bei vielen Menschen
eine innere Aushöhlung und eine Oberflächlichkeit,

die zerstörend wirkt. Wie gefährlich das ist,
zeigt sich darin, dass viele Menschen mit der Stille

nichts mehr anfangen können. Sie werden ob
der Stille geradezu «wahnsinnig». Und so brauchen

die Menschen als Flucht vor dieser
«Wahnsinnsgefahr» eine beständige Geräuschkulisse.
Damit aber geraten sie immer mehr in eine seelische

Notsituation, die zum wirklichen Wahnsinn
führen kann. Denn ob all des Lärmes und Geräusches

geraten sie in eine Sinnleere, sie finden
keinen Lebenssinn mehr.
Wir alle kennen diese Situation, sie muss nicht
weiter geschildert werden. Aber ebenso klar ist uns
auch die Bedeutung der Stille und des Schweigens.

Gerade Menschen, die unter der beständigen

Lärmkulisse leiden, suchen Orte der Stille
auf. Hier können die Klöster Benedikts heute
eine wichtige «Marktlücke» auffüllen. Sie können
Menschen «Inseln der Stille» anbieten. Das
Bedürfnis danach wächst. Zugleich können damit
die Klöster sich vor der Welt «ausweisen», dass sie

nicht einfach Institutionen von Egoisten sind, die
sich selber genügen und die Menschen in der
Welt ihrem Schicksal überlassen.

Die Fokolar-Bewegung
Anton Weber, Frascati/Rom

Die direkteste Einführung in die Fokolar-Bewegung

ist die Erzählung ihrer Geschichte. Das einzig

Erwähnenswerte aus diesen gut dreissigjahren
ist freilich, dass sie eine Geschichte Gottes sind.
Es mag befremdend sein, so direkt von Gott zu
sprechen. Erst recht befremdend, sein Wirken in
der Kirche und in der Gesellschaft von heute,
sein Wirken an bestimmten Personen und in
bestimmten Begebenheiten der Gegenwart feststellen

zu wollen. Des Risikos durchaus bewusst,
wollen wir dennoch den Versuch wagen, die
Geschichte des Fokolars als Geschichte Gottes
wiederzugeben ; denn als solche haben wir sie erfahren.

Wir haben eine Entwicklung miterlebt, die
nicht wir geplant haben : Wir wurden immer aufs
neue überrascht, wie Gott uns führt, wie er uns
in die Kirche hinein- und wie er uns über die
Grenzen der Kirche und des Christentums
hinausführt.

Gehen wir noch einen Schritt weiter. Von der
Fokolar-Bewegung soll im folgenden nur insoweit
die Rede sein, als sie Gott selbst bezeugt, ihn
weitergibt, als Gott durch sie unserer Kirche und
unserer Zeit ein Wort zu sagen hat. Auch in der
Vergangenheit hat Gott durch einzelne und ihre
Bewegungen solch konkrete Worte an die ganze
Kirche und an die Welt gerichtet. Und diese
Worte haben an Aktualität bis heute nichts ein-
gebüsst. Denken wir etwa an Franz von Assisi
und die Armut, an Ignatius von Loyola und den
Gehorsam, an Teresa von Avila und das Gebet.
In ihnen wurde je ein Wort, ein Aspekt des

Evangeliums geschichtsmächtig. Durch die
Fokolar-Bewegung sagt Gott heute auf vergleichbare
Weise das Wort Einheit neu: «Wo zwei oder drei
in meinem Namen eins sind, da bin ich in ihrer
Mitte» (Mt 18, 20) und: «Dass alle eins seien, wie
du, Vater, in mir bist und ich in dir, damit die
Welt glaubt, dass du mich gesandt hast» (Joh
17,21). Der Fokolar-Bewegung geht es aber um


	Das Benediktinerkloster : eine Gemeinschaft der Gottsucher. XII

